
opusdei.org

Temat 16.
Hierarchiczna
struktura Kościoła

Kościół jest zorganizowaną
społecznością, w której jedni
mają za zadanie prowadzić
innych. Pomoc Ducha Świętego
dla całego Kościoła, aby nie
błądził w wierze, jest udzielana
również Magisterium, aby
wiernie i autentycznie
przekazywało słowo Boże.
Kościół od początku powoływał
do sakramentu kapłaństwa
tylko ochrzczonych mężczyzn:
uważał za słuszne podążanie za
wolą Chrystusa, który na



Apostołów wybrał tylko
mężczyzn.

05-12-2022

Kościół na ziemi jest jednocześnie
wspólnotą i społecznością
uformowaną przez Ducha Świętego
poprzez Słowo Boże, sakramenty i
charyzmaty. Jest to wspólnota dzieci
Bożych, ponieważ wszyscy są
ochrzczeni i przyjmują ten sam
Chleb, którym jest Chrystus. Jest to
uporządkowana społeczność,
ponieważ miedzy ochrzczonymi
istnieją pewne ustalone relacje,
według których jedni pełnia misję
prowadzenia drugich. Jak pasterz
prowadzi i troszczy się o trzodę,
kierując ją w bezpieczne miejsca,
gdzie może zostać nakarmiona dobrą
trawą, zgodnie z obrazem biblijnym
(por. J 10,11-18; Ps 23 (22)), tak
Chrystus prosi o to samo tych,



których ustanowił pasterzami w
Kościele. Rozróżnienie między
pasterzem a trzodą oraz istotne
poświęcenie się trzodzie ze strony
pasterza, na wzór Chrystusa, który
oddał swoje życie za owce, jest
obrazem biblijnym, który - w ramach
swoich logicznych ograniczeń - może
pomóc zrozumieć jednoczesną
obecność wspólnoty i struktury
społecznej w Kościele.

Właśnie sakramenty, które tworzą
Kościół, są tymi, które nadają mu
strukturę, aby był na ziemi
powszechnym sakramentem
zbawienia. Konkretnie, poprzez
sakramenty chrztu, bierzmowania i
święceń, wierni uczestniczą - na
różne sposoby - w kapłańskiej misji
Chrystusa. Z działania Ducha
Świętego w sakramentach i
charyzmatach wywodzą się trzy
największe funkcje, jakie istnieją
dotychczas w Kościele: wierni
świeccy, wyświęceni szafarze (którzy



otrzymali sakrament święceń i
tworzą hierarchię kościelną: diakoni,
kapłani i biskupi) oraz zakonnicy.

Fakt, że Kościół ma strukturę
hierarchiczną nie oznacza, że jedni
stoją wyżej niż inni. Wszyscy, przez
chrzest, są powołani do misji
przybliżania ludzi i świata do Boga.
Ta misja pochodzi bezpośrednio od
Boga i nikt nie potrzebuje zgody
drugiego człowieka na jej realizację.
Jednakże, aby ją spełnić, potrzebna
jest łaska, gdyż bez Chrystusa nic nie
możemy uczynić (por. J 15,5). Dlatego
konieczne jest, aby jedni -
zwierzchnicy - uobecniali
sakramentalnie Chrystusa innym,
aby wszyscy mogli realizować misję
ewangelizacyjną. Służba na rzecz
misji wszystkich jest powodem
istnienia funkcji hierarchicznej w
Kościele. Relacja między wiernymi a
hierarchią ma charakter misyjny i
jest kontynuacją misji Syna w mocy
Ducha Świętego. Z tego powodu



hierarchia w Kościele nie jest
owocem historycznych okoliczności,
w których jedna grupa górowała nad
drugą narzucając swoją wolę.

Biskup Rzymu

Papież jest biskupem Rzymu i
następcą św. Piotra, jest wieczystą i
widzialną przyczyną i fundamentem
jedności Kościoła. Chrystus dał
apostołowi Piotrowi zadanie
przewodniczenia kolegium
apostolskiemu i utwierdzania swoich
braci w wierze (por. Łk 22, 31-32).
Wszystkie Kościoły partykularne są
zjednoczone z Kościołem Rzymu, a
wszyscy biskupi, którzy
przewodniczą tym Kościołom, są w
łączności z Biskupem Rzymu, który
przewodniczy im w miłości. Funkcją
tego ostatniego jest służenie jedności
episkopatu, a tym samym jedności
Kościoła. Z tego powodu papież jest
głową kolegium biskupów i
pasterzem całego Kościoła, nad



którym ma, z woli Bożej, pełną,
najwyższą, natychmiastową i
powszechną władzę. Ta władza
Papieża ma wewnętrzne
ograniczenie, ponieważ Papież jest
wewnątrz, a nie ponad Kościołem
Chrystusowym. Podlega więc prawu
boskiemu i prawu naturalnemu, jak
wszyscy chrześcijanie.

Pan obiecał, że jego Kościół będzie
zawsze trwał w wierze (por. Mt
16,18-19) i umacnia tę lojalność
swoją obecnością, mocą Ducha
Świętego. Tę właściwość Kościół
posiada jako całość (nie w
pojedynczych jego członkach).
Dlatego też wierni jako całość nie
błądzą, trzymając się niezawodnie
wiary kierowanej przez żywe
Magisterium Kościoła pod
działaniem Ducha Świętego, który
prowadzi jednych i drugich. Pomoc
Ducha Świętego dla całego Kościoła,
aby nie błądził w wierze, udzielana
jest również Magisterium, aby



wiernie i autentycznie nauczało w
Kościele słowa Bożego. W niektórych
szczególnych przypadkach ta pomoc
Ducha Świętego gwarantuje, że
interwencje Magisterium nie
zawierają błędu, dlatego często mówi
się, że w takich przypadkach
Magisterium uczestniczy w tej samej
nieomylności, którą Pan obiecał
swojemu Kościołowi. „Nieomylność
przysługuje Biskupowi Rzymu, jako
najwyższemu pasterzowi i
nauczycielowi Kościoła, lub
Kolegium Biskupów w łączności z
Papieżem, zgromadzonym na
soborze powszechnym, gdy ogłaszają
definitywnym aktem naukę
dotyczącą wiary lub moralności, a
także gdy Papież i biskupi, sprawując
najwyższy Urząd Nauczycielski,
przedkładają do wierzenia prawdy
jako objawione przez Boga. Takie
orzeczenia każdy wierny powinien
przyjąć posłuszeństwem wiary” [1].



Przekonanie o odpowiedzialności
misji Papieża i autorytecie, jakim
cieszy się on w jej wypełnianiu,
skłania katolików do
podtrzymywania gorliwej modlitwy
wstawienniczej za niego. Co więcej,
jedność z papieżem każe im unikać
publicznego wypowiadania się
negatywnie o Biskupie Rzymu lub
podważania zaufania do niego, także
w przypadkach, gdy nie podzielają
określonego osobistego osądu
sprawy. Jeśli to ostatnie miałoby
miejsce, pragnienie dobrego
rozeznania i uformowania prowadzi
katolików do szukania rady w
sprawie wszelkich wątpliwości, jakie
mogą mieć, do modlitwy i do
wnikliwego pogłębiania tematu, w
którym znajdują pewne trudności,
starając się z otwartym umysłem
zrozumieć ich przyczyny, co może
wymagać trochę czasu i cierpliwości.
Jeśli utrzymuje się ten brak
zrozumienia, dobrze jest zachować
milczenie[2] i okazać chociaż



„religijne posłuszeństwo rozumu i
woli”[3] wobec tych nauk.

Biskupi, spadkobiercy Apostołów

Kościół jest Apostolski, ponieważ
Chrystus zbudował go dzięki
Apostołom, wybranym świadkom
swego zmartwychwstania i
fundamentom swego Kościoła;
ponieważ z pomocą Ducha Świętego
naucza, strzeże i wiernie przekazuje
depozyt wiary otrzymany od
Apostołów. Jest on również w swej
strukturze apostolski, w tym sensie,
że jest kształtowany, uświęcany i
zarządzany, aż do powrotu
Chrystusa, przez Apostołów i ich
następców, biskupów, w jedności z
następcą Piotra. Tradycja apostolska
to przekazywanie, poprzez
sakrament święceń, misji i
autorytetu Apostołów ich następcom,
czyli biskupom. Biskupi nie
otrzymują wszystkich darów, które
Bóg ofiarował Apostołom, ale tylko



te, które oni otrzymali, aby
przekazać je Kościołowi. Dzięki temu
przekazowi Kościół pozostaje w
jedności wiary i życia ze swoim
źródłem, przy czym na przestrzeni
wieków całe swoje apostolstwo
ukierunkowuje na szerzenie
Królestwa Chrystusowego na ziemi[4].

Kolegium biskupów, w łączności z
papieżem, a nigdy bez niego,
sprawuje również najwyższą i pełną
władzę nad Kościołem. Biskupi
otrzymali misję nauczania jako
autentyczni świadkowie wiary
apostolskiej; uświęcania rozdzielając
łaskę Chrystusa przez posługę Słowa
i sakramentów, zwłaszcza
Eucharystii; oraz rządzenia ludem
Bożym na ziemi[5].

Chrystus ustanowił hierarchię
kościelną mającą za zadanie
uobecniać Go wszystkim wiernym
przez sakramenty i przez głoszenie
Słowa Bożego na mocy otrzymanego



od Niego pełnomocnictwa.
Członkowie hierarchii otrzymali
również misję przewodzenia Ludowi
Bożemu (por. Mt 28,18-20).
Hierarchia składa się ze świętych
szafarzy: biskupów, księży i
diakonów. Posługa Kościoła ma
wymiar kolegialny, tzn. związek
członków hierarchii kościelnej jest
na służbie wspólnoty wiernych.
Każdy biskup sprawuje swoją
posługę jako członek kolegium
biskupiego - które jest następcą
kolegium apostolskiego - i w jedności
z jego głową, papieżem, wspólnie z
nim i innymi biskupami sprawując
pieczę nad Kościołem powszechnym.
Ponadto, jeśli został mu powierzony
Kościół partykularny, rządzi nim w
imieniu Chrystusa otrzymanym
autorytetem, władzą zwyczajną,
właściwą i bezpośrednią, w jedności
z całym Kościołem i pod
przewodnictwem Ojca Świętego.
Posługa ma również charakter
osobisty, ponieważ każdy jest



odpowiedzialny przed Chrystusem,
który go osobiście powołał i
powierzył mu misję przez sakrament
święceń.

Udział prezbiteratu w posłudze
biskupów

Posługa w Kościele jest jedna, bo
posługa apostolska jest jedna, ale
przez Boskie założenie jest
podzielona na trzy stopnie:
episkopat, prezbiterat i diakonat. Ta
jedność duszpasterstwa przejawia się
w wewnętrznych relacjach między
jego trzema stopniami, które
wzajemnie się uzupełniają. Nie są
one bowiem trzema klasami czy
rodzajami szafarzy, ale stopniami
jednej i tej samej posługi, jednego i
tego samego sakramentu święceń.
Ten, kto otrzymał stopień episkopatu,
nie przestaje być także kapłanem i
diakonem; ten, kto otrzymał tytuł
prezbitera, nie przestaje być
diakonem. Ponadto sakrament ten



posiada jedność eklezjalną. Jest ona
posługą w jedności, ponieważ jest
wykonywana dla wspólnoty i
ponieważ jest wewnętrznie
zorganizowana jako ministerialna
wspólnota z tymi, którzy przyjęli ten
sam sakrament w różnych jego
stopniach.

W swojej posłudze w Kościele
lokalnym biskup opiera się na
wyświęconych kapłanach, którzy są
jego głównymi i niezastąpionymi
współpracownikami. Prezbiterzy są
obdarzeni kapłaństwem służebnym,
którego pełnię posiada biskup.
Otrzymują je przez sakrament
święceń, z nałożeniem rąk biskupa i
modlitwą konsekracyjną. Od tego
momentu stają się częścią
prezbiteratu, stabilnego kolegium
złożonego ze wszystkich kapłanów,
którzy zjednoczeni z biskupem
pełnią tę samą misję duszpasterską
w imieniu ludu Bożego.



Dlatego, gdy biskup włącza
prezbiterów do swego kolegium,
biorąc ichpod swoją opiekę i
ponosząc za nich odpowiedzialność,
nie czyni tego jako czegoś
opcjonalnego czy wygodnego, ale
jako konieczną konsekwencję
dzielenia tej samej misji, której jest
głową i która pochodzi z sakramentu
święceń. Prezbiterzy są najbardziej
bezpośrednimi współpracownikami
biskupa w duszpasterstwie
powierzonego mu ludu Bożego.
Uobecniają oni opiekę biskupa w
danym miejscu lub zadaniu, głoszą
Słowo Boże i sprawują sakramenty,
zwłaszcza sakrament Eucharystii.

Uzasadnienie dostępu do kapłaństwa
wyłącznie dla mężczyzn

Kościół od zawsze powoływał do
kapłaństwa tylko ochrzczonych
mężczyzn. W okresie patrystycznym
istniały pewne sekty, które
opowiadały się za kapłaństwem



kobiet, ale już wtedy były potępiane
przez św. Ireneusza, św. Epifaniusza i
Tertuliana. Powoływanie do
kapłaństwa wyłącznie mężczyzn jest
praktyką Kościoła, która pozostała
niezmieniona w ciągu ponad
dwudziestu wieków jego misji.
Ponadto nawet w pracy misyjnej,
przy zetknięciu z kulturami i
religiami w których praktykowano
kapłaństwo kobiet nie słyszano o
postulatach duszpasterskich
sprzeciwiających się tej praktyce.

Zasadniczy powód tego stanu
pochodzi z Objawienia. Kościół
zawsze czuł się związany z wolą
Chrystusa, który na Apostołów
wybierał tylko mężczyzn. Mógł
wybrać na to kolegium apostolskie
najbardziej wywyższoną z istot,
swoją najświętszą Matkę, ale tego nie
zrobił. I mógł też wybrać spośród
kobiet, które towarzyszyły mu w jego
życiu publicznym, z których niektóre
były wierniejsze i silniejsze od części



Apostołów, ale tego nie zrobił.
Apostołowie z kolei liczyli na
współpracę mężczyzn i kobiet, ale
czuli się związani wolą Pana, gdy
chodziło o wybór swoich następców
w misji pasterskiej, do której wybrali
tylko mężczyzn. Można by pomyśleć,
że jest to owoc mentalności
żydowskiej, ale w żadnym przypadku
Chrystus nie wykazywał oznak
działania uwarunkowanego
kategoriami kulturowymi w swoich
kontaktach z kobietami, które
wysoko cenił, ucząc o równej
godności mężczyzn i kobiet. W
rzeczywistości jego zachowanie
kontrastowało z tym, co było
zwyczajem wśród ówczesnych
Żydów i to samo dotyczyło
Apostołów, którzy naśladowali w tym
swego Mistrza.

Możliwość dostępu kobiet do
kapłaństwa była podnoszona w
różnych okresach. Z jednej strony
taki pogląd zyskuje na sile dzięki



chęci odpowiadania na sytuacje
kulturowe, które w sposób
uzasadniony pragną nadać większe
znaczenie roli kobiety w
społeczeństwie i w rodzinie. Ta
zwiększona świadomość jest owocem
pogłębienia orędzia ewangelicznego,
które głosi równą godność
wszystkich istot ludzkich. Z drugiej
strony, pogląd ten zwraca uwagę na
sakramentalną formę Kościoła, z jego
hierarchiczną strukturą, tak jakby
był to jedynie ludzki sposób
organizacji. W gruncie rzeczy
twierdzi się, że jeśli chrześcijanie
organizują się dla misji, czerpiąc
inspirację z form kulturowych, w
których żyją, mogą teraz włączyć
kobiety do tej struktury społecznej.
W ten sposób można by skuteczniej
ukazać zwrócenie uwagi na kobiety,
co jest już obecne w Nowym
Testamencie, a to jest pożyteczne dla
misji, ponieważ byłoby bardziej
zgodne z mentalnością
współczesnego człowieka.



Z pewnością w sposobie
organizowania się Kościoła są rzeczy,
które są owocem powstania lub
przyswojenia form społecznych,
według których organizowali się
ludzie, ale są też inne, które zostały
wybrane i chciane przez Chrystusa.
Te pierwsze są owocem ludzkiej
kreatywności w odpowiedzi na
miłość Boga, te drugie są dane przez
Boga. Te pierwsze można zmieniać w
zależności od ich przydatności dla
misji. Tych drugich nie da się
zmienić w sposób znaczący,
ponieważ pochodzą one z
pozytywnej woli Chrystusa. Na
przestrzeni dziejów Kościół
rozeznaje, które z nich należą do
pierwszej grupy, a które do drugiej.
Czasami rozeznanie nie jest łatwym
zadaniem, wymaga cierpliwości,
badań, medytacji nad Słowem Bożym
i otwartego usposobienia na Jego
plan. W swoich czasach św. Paweł VI
i św. Jan Paweł II, po
przestudiowaniu tematu, uznali, że



Kościół nie ma władzy udzielania
święceń kapłańskich kobietom. W
1994 roku papież Jan Paweł II
potwierdził, że to zagadnienie jest
ostatecznym nauczaniem Kościoła,
nie podlegającym już weryfikacji[6].
W następnym roku, uznając, że
rozsiani po całym świecie pasterze w
ciągu wieków zawsze nauczali tego
w swoich Kościołach, Kongregacja
Nauki Wiary potwierdziła, że jest to
nauka ciesząca się nieomylnością,
którą Bóg przyrzekł swojemu
Kościołowi w swoim zwyczajnym i
powszechnym magisterium.

Miguel de Salis

Bibliografia podstawowa

—Katechizm Kościoła Katolickiego,
871-896.

—Kompendium Katechizmu Kościoła
Katolickiego, 177-187, 333.



[1] Kompendium Katechizmu Kościoła
Katolickiego, 185.

[2] Por. Instrukcja Donum veritatis, nr.
31.

[3] Kodeks Prawa Kanonicznego, 752.
Por.Katechizm Kościoła Katolickiego,
892.

[4] Por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, 861-862.

[5] Por. Kompendium Katechizmu
Kościoła Katolickiego, 184, 186.

[6] Jan Paweł II, List apostolski 
Ordinatio sacerdotalis, 22-V-1994, nr
4.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-16-hierarchiczna-
struktura-kosciola/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-16-hierarchiczna-struktura-kosciola/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-16-hierarchiczna-struktura-kosciola/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-16-hierarchiczna-struktura-kosciola/

	Temat 16. Hierarchiczna struktura Kościoła

