opusdei.org

Temat 16.
Hierarchiczna
struktura Kosciola

Ko$ciotl jest zorganizowana
spolecznos$cig, w ktorej jedni
maja za zadanie prowadzic
innych. Pomoc Ducha Swietego
dla calego Kosciola, aby nie
bladzil w wierze, jest udzielana
rowniez Magisterium, aby
wiernie 1 autentycznie
przekazywalo stowo Boze.
Koscidl od poczatku powolywat
do sakramentu kaptanstwa
tylko ochrzczonych mezczyzn:
uwazat za stuszne podazanie za
wola Chrystusa, ktory na



Apostolow wybrat tylko
mezCczyzn.

05-12-2022

Ko$ciol na ziemi jest jednoczesnie
wspolnota i spotecznoscia
uformowang przez Ducha Swietego
poprzez Stowo Boze, sakramenty i
charyzmaty. Jest to wspdlnota dzieci
Bozych, poniewaz wszyscy sa
ochrzczeni i przyjmuja ten sam
Chleb, ktorym jest Chrystus. Jest to
uporzadkowana spotecznosc,
poniewaz miedzy ochrzczonymi
istnieja pewne ustalone relacje,
wedlug ktorych jedni pelnia misje
prowadzenia drugich. Jak pasterz
prowadzi i troszczy sie o trzode,
kierujac ja w bezpieczne miejsca,
gdzie moze zosta¢ nakarmiona dobra
trawa, zgodnie z obrazem biblijnym
(por.] 10,11-18; Ps 23 (22)), tak
Chrystus prosi o to samo tych,



ktorych ustanowil pasterzami w
Kosciele. Rozroznienie miedzy
pasterzem a trzoda oraz istotne
poswiecenie sie trzodzie ze strony
pasterza, na wzor Chrystusa, ktory
oddal swoje zycie za owce, jest
obrazem biblijnym, ktory - w ramach
swoich logicznych ograniczen - moze
pomac zrozumiec jednoczesng
obecnos¢ wspdlnoty i struktury
spolecznej w Kosciele.

Wilasnie sakramenty, ktore tworza
Ko$ciol, sg tymi, ktére nadaja mu
strukture, aby byl na ziemi
powszechnym sakramentem
zbawienia. Konkretnie, poprzez
sakramenty chrztu, bierzmowania i
Swiecen, wierni uczestnicza - na
rozne sposoby - w kaplanskiej misji
Chrystusa. Z dzialania Ducha
Swietego w sakramentach i
charyzmatach wywodza sie trzy
najwieksze funkcje, jakie istnieja
dotychczas w KoSciele: wierni
Swieccy, wyswieceni szafarze (ktorzy



otrzymali sakrament Swiecen i
tworzg hierarchie koscielng: diakoni,
kaptani i biskupi) oraz zakonnicy.

Fakt, ze KoSciot ma strukture
hierarchiczna nie oznacza, ze jedni
stoja wyzej niz inni. Wszyscy, przez
chrzest, s3 powolani do misji
przyblizania ludzi i Swiata do Boga.
Ta misja pochodzi bezposrednio od
Boga i nikt nie potrzebuje zgody
drugiego cztowieka na jej realizacje.
Jednakze, aby ja speinic, potrzebna
jest taska, gdyz bez Chrystusa nic nie
mozemy uczynic (por. J 15,5). Dlatego
konieczne jest, aby jedni -
zwierzchnicy - uobecniali
sakramentalnie Chrystusa innym,
aby wszyscy mogli realizowac misje
ewangelizacyjna. Stuzba na rzecz
misji wszystkich jest powodem
istnienia funkcji hierarchicznej w
Kosciele. Relacja miedzy wiernymi a
hierarchig ma charakter misyjny i
jest kontynuacjg misji Syna w mocy
Ducha Swietego. Z tego powodu



hierarchia w KoSciele nie jest
owocem historycznych okolicznosci,
w ktdrych jedna grupa gorowala nad
druga narzucajac swoja wole.

Biskup Rzymu

Papiez jest biskupem Rzymu i
nastepca Sw. Piotra, jest wieczysta i
widzialng przyczyng i fundamentem
jednosci Kosciota. Chrystus datl
apostolowi Piotrowi zadanie
przewodniczenia kolegium
apostolskiemu i utwierdzania swoich
braci w wierze (por. Lk 22, 31-32).
Wszystkie Koscioly partykularne sg
zjednoczone z KoSciotem Rzymu, a
wszyscy biskupi, ktorzy
przewodnicza tym Kosciolom, sg w
}gcznosci z Biskupem Rzymu, ktory
przewodniczy im w mitosci. Funkcja
tego ostatniego jest stuzenie jednosSci
episkopatu, a tym samym jednosci
Kosciola. Z tego powodu papiez jest
glowa kolegium biskupow 1
pasterzem catego Kosciota, nad



ktorym ma, z woli Bozej, pelng,
najwyzsza, natychmiastowa i
powszechng wladze. Ta wladza
Papieza ma wewnetrzne
ograniczenie, poniewaz Papiez jest
wewnatrz, a nie ponad Kosciolem
Chrystusowym. Podlega wiec prawu
boskiemu i prawu naturalnemu, jak
wszyscy chrzescijanie.

Pan obiecal, Ze jego Koscidl bedzie
zawsze trwal w wierze (por. Mt
16,18-19) i umacnia te lojalnos¢
swoja obecnoscig, moca Ducha
Swietego. Te wlasciwos¢ Kosciél
posiada jako calos¢ (nie w
pojedynczych jego cztonkach).
Dlatego tez wierni jako catos¢ nie
bladzg, trzymajac sie niezawodnie
wiary kierowanej przez zywe
Magisterium Kosciota pod
dzialaniem Ducha Swietego, ktéry
prowadzi jednych i drugich. Pomoc
Ducha Swietego dla calego Kosciola,
aby nie bladzil w wierze, udzielana
jest rowniez Magisterium, aby



wiernie i autentycznie nauczalo w
Kosciele stowa Bozego. W niektdrych
szczegolnych przypadkach ta pomoc
Ducha Swietego gwarantuje, ze
interwencje Magisterium nie
zawieraja bledu, dlatego czesto mowi
sie, ze w takich przypadkach
Magisterium uczestniczy w tej samej
nieomylnosci, ktorag Pan obiecal
swojemu Kosciotowi. ,Nieomylnos$¢
przystuguje Biskupowi Rzymu, jako
najwyzszemu pasterzowi i
nauczycielowi Kosciola, lub
Kolegium Biskupow w lacznosci z
Papiezem, zgromadzonym na
soborze powszechnym, gdy oglaszaja
definitywnym aktem nauke
dotyczaca wiary lub moralnosci, a
takze gdy Papiez 1 biskupi, sprawujac
najwyzszy Urzad Nauczycielski,
przedkladaja do wierzenia prawdy
jako objawione przez Boga. Takie
orzeczenia kazdy wierny powinien
przyjac postuszenstwem wiary” ™.



Przekonanie o odpowiedzialnosci
misji Papieza i autorytecie, jakim
cieszy sie on w jej wypelnianiu,
sklania katolikow do
podtrzymywania gorliwej modlitwy
wstawienniczej za niego. Co wiecej,
jednosc z papiezem kaze im unikac
publicznego wypowiadania sie
negatywnie o Biskupie Rzymu lub
podwazania zaufania do niego, takze
w przypadkach, gdy nie podzielajg
okreslonego osobistego osadu
sprawy. Jesli to ostatnie mialoby
miejsce, pragnienie dobrego
rozeznania i uformowania prowadzi
katolikéw do szukania rady w
sprawie wszelkich watpliwosci, jakie
moga miec¢, do modlitwy i do
wnikliwego poglebiania tematu, w
ktorym znajduja pewne trudnosci,
starajac sie z otwartym umystem
zrozumiec ich przyczyny, co moze
wymagac troche czasu i cierpliwosci.
Jesli utrzymuje sie ten brak
zrozumienia, dobrze jest zachowac

milczenie™ i okazaé chociaz



»religijne postuszenstwo rozumu i
woli”™ wobec tych nauk.

Biskupi, spadkobiercy Apostolow

Kosciol jest Apostolski, poniewaz
Chrystus zbudowat go dzieki
Apostotom, wybranym swiadkom
swego zmartwychwstania i
fundamentom swego Kosciola;
poniewaz z pomocg Ducha Swietego
naucza, strzeze i wiernie przekazuje
depozyt wiary otrzymany od
Apostolow. Jest on rowniez w swej
strukturze apostolski, w tym sensie,
ze jest ksztaltowany, uswiecany i
zarzadzany, az do powrotu
Chrystusa, przez Apostolow i ich
nastepcow, biskupow, w jednosci z
nastepca Piotra. Tradycja apostolska
to przekazywanie, poprzez
sakrament Swiecen, misji i
autorytetu Apostolow ich nastepcom,
czyli biskupom. Biskupi nie
otrzymuja wszystkich darow, ktore
Bog ofiarowal Apostotom, ale tylko



te, ktdre oni otrzymali, aby
przekazac je Kosciotowi. Dzieki temu
przekazowi Koscidl pozostaje w
jednosci wiary i zZycia ze swoim
zrodlem, przy czym na przestrzeni
wiekdw cale swoje apostolstwo
ukierunkowuje na szerzenie
Krolestwa Chrystusowego na ziemi".

Kolegium biskupow, w lgcznosci z
papiezem, a nigdy bez niego,
sprawuje rowniez najwyzsza i peing
wladze nad Kosciotem. Biskupi
otrzymali misje nauczania jako
autentyczni Swiadkowie wiary
apostolskiej; uswiecania rozdzielajac
laske Chrystusa przez postuge Stowa
1 sakramentow, zwlaszcza
Eucharystii; oraz rzqdzenia ludem
Bozym na ziemi®.

Chrystus ustanowit hierarchie
koscielng majgca za zadanie
uobecnia¢ Go wszystkim wiernym
przez sakramenty i przez gloszenie
Stowa Bozego na mocy otrzymanego



od Niego pelnomocnictwa.
Czlonkowie hierarchii otrzymali
rowniez misje przewodzenia Ludowi
Bozemu (por. Mt 28,18-20).
Hierarchia sklada sie ze Swietych
szafarzy: biskupow, ksiezy i
diakonow. Postuga Kosciola ma
wymiar kolegialny, tzn. zwigzek
cztonkow hierarchii koScielnej jest
na stuzbie wspolnoty wiernych.
Kazdy biskup sprawuje swoja
postuge jako czionek kolegium
biskupiego - ktore jest nastepca
kolegium apostolskiego - i w jednosci
z jego glowa, papiezem, wspdlnie z
nim i innymi biskupami sprawujac
piecze nad Kosciolem powszechnym.
Ponadto, jesli zostal mu powierzony
Koscio! partykularny, rzadzi nim w
imieniu Chrystusa otrzymanym
autorytetem, wiladza zwyczajna,
wlasciwa i bezposrednia, w jednosci
z calym Kosciolem i pod
przewodnictwem Ojca Swietego.
Postuga ma rowniez charakter
osobisty, poniewaz kazdy jest



odpowiedzialny przed Chrystusem,
ktory go osobiscie powolat i
powierzyl mu misje przez sakrament
Swiecen.

Udzial prezbiteratu w postudze
biskupow

Postuga w Kosciele jest jedna, bo
postuga apostolska jest jedna, ale
przez Boskie zalozenie jest
podzielona na trzy stopnie:
episkopat, prezbiterat i diakonat. Ta
jednos¢ duszpasterstwa przejawia sie
w wewnetrznych relacjach miedzy
jego trzema stopniami, ktore
wzajemnie sie uzupeiniaja. Nie sg
one bowiem trzema klasami czy
rodzajami szafarzy, ale stopniami
jednej i tej samej postugi, jednego i
tego samego sakramentu Swiecen.
Ten, kto otrzymat stopien episkopatu,
nie przestaje byc takze kaplanem i
diakonem; ten, kto otrzymat tytut
prezbitera, nie przestaje by¢
diakonem. Ponadto sakrament ten



posiada jednos¢ eklezjalna. Jest ona
postuga w jednosci, poniewaz jest
wykonywana dla wspdélnoty i
poniewaz jest wewnetrznie
zorganizowana jako ministerialna
wspolnota z tymi, ktorzy przyjeli ten
sam sakrament w roznych jego
stopniach.

W swojej postudze w KoSciele
lokalnym biskup opiera sie na
wyswieconych kaplanach, ktérzy sa
jego glownymi i niezastgpionymi
wspolpracownikami. Prezbiterzy sa
obdarzeni kaptanstwem stuzebnym,
ktorego pelnie posiada biskup.
Otrzymuja je przez sakrament
Swiecen, z nalozeniem rgk biskupa i
modlitwg konsekracyjna. Od tego
momentu staja sie czescia
prezbiteratu, stabilnego kolegium
zlozonego ze wszystkich kaplanow,
ktorzy zjednoczeni z biskupem
peinig te sama misje duszpasterska
w imieniu ludu Bozego.



Dlatego, gdy biskup wilacza
prezbiterow do swego kolegium,
biorac ichpod swoja opieke i
ponoszac za nich odpowiedzialnosc,
nie czyni tego jako czegos
opcjonalnego czy wygodnego, ale
jako konieczng konsekwencje
dzielenia tej samej misji, ktorej jest
glowa i ktdéra pochodzi z sakramentu
Swiecen. Prezbiterzy sa najbardziej
bezposrednimi wspolpracownikami
biskupa w duszpasterstwie
powierzonego mu ludu Bozego.
Uobecniajg oni opieke biskupa w
danym miejscu lub zadaniu, glosza
Stlowo Boze i sprawujg sakramenty,
zwlaszcza sakrament Eucharystii.

Uzasadnienie dostepu do kaptanstwa
wylacznie dla mezczyzn

Kosciol od zawsze powolywat do
kaplanstwa tylko ochrzczonych
mezczyzn. W oKkresie patrystycznym
istnialy pewne sekty, ktore
opowiadaly sie za kaplanstwem



kobiet, ale juz wtedy byly potepiane
przez sw. Ireneusza, Sw. Epifaniusza i
Tertuliana. Powolywanie do
kaplanstwa wylacznie mezczyzn jest
praktyka KoSciola, ktéra pozostala
niezmieniona w ciggu ponad
dwudziestu wiekow jego misji.
Ponadto nawet w pracy misyjnej,
przy zetknieciu z kulturami i
religiami w ktorych praktykowano
kaplanstwo kobiet nie styszano o
postulatach duszpasterskich
sprzeciwiajacych sie tej praktyce.

Zasadniczy powod tego stanu
pochodzi z Objawienia. Ko$ciot
zawsze czul sie zwigzany z wola
Chrystusa, ktory na Apostolow
wybierat tylko mezczyzn. Mogt
wybrac na to kolegium apostolskie
najbardziej wywyzszong z istot,
Swoja najswietsza Matke, ale tego nie
zrobil. I mogl tez wybraé sposrod
kobiet, ktore towarzyszylty mu w jego
zyciu publicznym, z ktérych niektore
byly wierniejsze i silniejsze od czesci



Apostolow, ale tego nie zrobitl.
Apostolowie z kolei liczyli na
wspolprace mezczyzn i kobiet, ale
czuli sie zwigzani wolg Pana, gdy
chodzilo o wybor swoich nastepcow
w misji pasterskiej, do ktorej wybrali
tylko mezczyzn. Mozna by pomyslec,
Ze jest to owoc mentalnosci
zydowskiej, ale w zadnym przypadku
Chrystus nie wykazywal oznak
dziatania uwarunkowanego
kategoriami kulturowymi w swoich
kontaktach z kobietami, ktore
wysoko ceni}, uczac o rownej
godnosci mezczyzn i kobiet. W
rzeczywistosci jego zachowanie
kontrastowato z tym, co bylo
zwyczajem wsrod owczesnych
Zydow i to samo dotyczylo
Apostotow, ktorzy nasladowali w tym
swego Mistrza.

Mozliwos¢ dostepu kobiet do
kaplanstwa byla podnoszona w
roznych okresach. Z jednej strony
taki poglad zyskuje na sile dzieki



checi odpowiadania na sytuacje
kulturowe, ktére w sposob
uzasadniony pragna nadac wieksze
znaczenie roli kobiety w
spoleczenstwie i w rodzinie. Ta
zwiekszona Swiadomosc jest owocem
poglebienia oredzia ewangelicznego,
ktore glosi rowna godnos¢
wszystkich istot ludzkich. Z drugiej
strony, poglad ten zwraca uwage na
sakramentalng forme Kosciola, z jego
hierarchiczng strukturg, tak jakby
byl to jedynie ludzki sposéb
organizacji. W gruncie rzeczy
twierdzi sie, ze jesli chrze$cijanie
organizuja sie dla misji, czerpiac
inspiracje z form kulturowych, w
ktorych zyja, moga teraz wlaczy¢
kobiety do tej struktury spotecznej.
W ten spos6b mozna by skuteczniej
ukazac zwrdcenie uwagi na kobiety,
co jest juz obecne w Nowym
Testamencie, a to jest pozyteczne dla
misji, poniewaz byloby bardziej
zgodne z mentalnoscig
wspoiczesnego czlowieka.



Z pewnoscig w sposobie
organizowania sie Kosciola sa rzeczy,
ktore sag owocem powstania lub
przyswojenia form spotecznych,
wedtug ktorych organizowali sie
ludzie, ale sa tez inne, ktore zostaly
wybrane i chciane przez Chrystusa.
Te pierwsze sg owocem ludzkiej
kreatywnosci w odpowiedzi na
milos¢ Boga, te drugie sa dane przez
Boga. Te pierwsze mozna zmienia¢ w
zaleznosci od ich przydatnosci dla
misji. Tych drugich nie da sie
zmieni¢ w sposob znaczacy,
poniewaz pochodzg one z
pozytywnej woli Chrystusa. Na
przestrzeni dziejow Kosciol
rozeznaje, ktore z nich nalezg do
pierwszej grupy, a ktore do drugiej.
Czasami rozeznanie nie jest latwym
zadaniem, wymaga cierpliwosci,
badan, medytacji nad Stowem Bozym
1 otwartego usposobienia na Jego
plan. W swoich czasach sw. Pawel VI
i $w. Jan Pawel II, po
przestudiowaniu tematu, uznali, ze



Kosciol nie ma wladzy udzielania
Swiecen kaptanskich kobietom. W
1994 roku papiez Jan Pawel II
potwierdzil, Ze to zagadnienie jest
ostatecznym nauczaniem Kos$ciola,
nie podlegajgcym juz weryfikacji'.
W nastepnym roku, uznajac, ze
rozsiani po calym Swiecie pasterze w
ciggu wiekow zawsze nauczali tego
w swoich Kos$ciotach, Kongregacja
Nauki Wiary potwierdzila, ze jest to
nauka cieszgca si¢ nieomylnoscia,
ktora Bog przyrzekl swojemu
Kosciolowi w swoim zwyczajnym i
powszechnym magisterium.

Miguel de Salis
Bibliografia podstawowa

—Katechizm Kosciota Katolickiego,
871-896.

—Kompendium Katechizmu Kosciota
Katolickiego, 177-187, 333.



™ Kompendium Katechizmu Kosciola
Katolickiego, 185.

® por. Instrukcja Donum veritatis, nr.
31.

B Kodeks Prawa Kanonicznego, 752.
Por.Katechizm Kosciota Katolickiego,
892.

4 por. Katechizm Kosciota
Katolickiego, 861-862.

! por. Kompendium Katechizmu
Kosciota Katolickiego, 184, 186.

 Jan Pawel II, List apostolski
Ordinatio sacerdotalis, 22-V-1994, nr
4,

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/temat-16-hierarchiczna-
struktura-kosciola/ (13-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-16-hierarchiczna-struktura-kosciola/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-16-hierarchiczna-struktura-kosciola/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-16-hierarchiczna-struktura-kosciola/

	Temat 16. Hierarchiczna struktura Kościoła

