
opusdei.org

Temat 15. Kościół
założony przez
Chrystusa

W ciągu swojego życia Chrystus
ukazał, jaki powinien być Jego
Kościół. Kościół jest wspólnotą
wszystkich tych, którzy
otrzymali odradzającą łaskę
Ducha Świętego, dzięki której są
dziećmi Bożymi. Wszyscy
ochrzczeni mają udział w
kapłaństwie powszechnym: są
powołani do pomocy w
nawiązywaniu relacji między
Bogiem a wszystkimi ludźmi.
Ruch ekumeniczny jest
zadaniem eklezjalnym, które
dąży do powstania widzialnej



jedności chrześcijan w jednym
Kościele założonym przez
Chrystusa.

06-12-2022

Chrystus i Kościół

Kościół jest tajemnicą, czyli
rzeczywistością, w której Bóg i ludzie
wchodzą w kontakt i komunię.
Kościół pochodzi od greckiego
"ekklesia", co oznacza zgromadzenie
zwołanych. W Starym Testamencie
używano go do tłumaczenia "quahal
Jahwe", czyli zgromadzenia
zwołanego przez Boga w celach o
charakterze religijnym. Przykładem
może być zgromadzenie synajskie
oraz zgromadzenie, które zebrało się
w czasach króla Jozjasza w celu
wychwalania Boga i powrotu do
czystości Prawa (reforma). W
Nowym Testamencie ma ono różne



znaczenia, zachowując ciągłość ze
Starym Testamentem, ale określając
przede wszystkim lud, który Bóg
wzywa i zwołuje ze wszystkich
krańców ziemi, aby utworzyć z nich
wspólnotę wszystkich tych, którzy
przez wiarę w Jego Słowo i chrzest
stają się dziećmi Bożymi, członkami
Chrystusa i świątynią Ducha
Świętego[1].

„Kościół znajduje swój początek i
swoje wypełnienie w odwiecznym
zamyśle Boga. Był przygotowany w
Starym Przymierzu wraz z
wybraniem Izraela jako ludu Bożego,
będącym znakiem przyszłego
zjednoczenia wszystkich narodów.
Założony przez słowa i czyny Jezusa,
został urzeczywistniony przede
wszystkim za pośrednictwem Jego
odkupieńczej Męki i Jego
Zmartwychwstania. Został następnie
ukazany jako misterium zbawienia
przez wylanie Ducha Świętego w
dniu Pięćdziesiątnicy. Osiągnie swoje



wypełnienie w chwale nieba jako
zgromadzenie wszystkich
odkupionych”[2].

Kościół nie został założony przez
ludzi, ani nawet nie jest szlachetną
ludzką odpowiedzią na
doświadczenie zbawienia
dokonanego przez Boga w
Chrystusie. W misterium życia
Chrystusa, namaszczonego przez
Ducha, spełniły się obietnice
zapowiedziane w Prawie i u
proroków. To w Jego życiu - całym -
powstał Kościół. Nie ma jednego
momentu, w którym Chrystus założył
Kościół, natomiast założył go całym
swoim życiem: od wcielenia po
śmierć, zmartwychwstanie,
wniebowstąpienie i zesłanie
Pocieszyciela. Przez całe życie
Chrystus objawiał, jak powinien
wyglądać Jego Kościół (w którym
zamieszkał Duch Święty),
rozporządzając rozmaite sprawy. Po
Jego wniebowstąpieniu Duch Święty



został posłany do całego Kościoła i
pozostaje w nim, przypominając
wszystko, co Pan powiedział do
apostołów i prowadząc go przez całą
historię ku jego pełni. To on jest
przyczyną obecności Chrystusa w
swoim Kościele przez sakramenty i
Słowo, i nieustannie przyozdabia go
różnymi darami hierarchicznymi i
charyzmatycznymi (Lumen gentium,
por. nr. 4 i 12). Przez jego obecność
spełnia się obietnica Pana, że będzie
ze swoimi zawsze, aż do końca
czasów (por. Mt 28,20).

Lud Boży, ciało Chrystusa i świętych
obcowanie

W Piśmie Świętym Kościół nazywany
jest różnymi imionami, z których
każde podkreśla pewne aspekty
tajemnicy komunii Boga z ludźmi.
„Lud Boży” to tytuł, który otrzymał
Izrael. Gdy stosuje się je w
odniesieniu do Kościoła, nowego
Izraela, oznacza to, że Bóg nie chciał



zbawić ludzi pojedynczo, ale uczynić
z nich jeden lud zjednoczony w
jedności Ojca, Syna i Ducha Świętego,
który poznawałby Go w prawdzie i
zbożnie Mu służył (por. Lumen
gentium, 4 i 9; św. Cyprian, De
oratione Dominica. XXIII).

Oznacza to również, że został
wybrany przez Boga. Lud należy do
Boga i nie jest własnością żadnej
kultury, rządu czy narodu. To także
widzialna wspólnota będąca na
drodze - wśród narodów - do swojej
ostatecznej ojczyzny. W tym właśnie
sensie można powiedzieć, że „Kościół
i synod są synonimami” (św. Jan
Chryzostom, Explicatio in Psalmum
149: PG 55,493).Wszyscy razem
wędrujemy ku temu samemu
wspólnemu przeznaczeniu, wszyscy
jesteśmy powołani do tej samej misji,
wszyscy jesteśmy zjednoczeni w
Chrystusie i w Duchu Świętym z
Bogiem Ojcem. W tym ludzie
wszyscy mają wspólną godność



dzieci Bożych, wspólną misję, by być
solą ziemi, wspólny ostateczny cel,
którym jest Królestwo Boże. Wszyscy
uczestniczą w trzech funkcjach
Chrystusa[3].

Mówiąc, że Kościół jest „ciałem
Chrystusa”, chcemy podkreślić, że
przez zesłanie Ducha Świętego
Chrystus jednoczy wiernych w
najgłębszym zjednoczeniu ze sobą,
zwłaszcza w Eucharystii, ponieważ w
Eucharystii wierni trwają i wzrastają
razem w miłości, tworząc jedno ciało,
nie eliminując przy tym
różnorodności członków i funkcji.
Wskazuje się również, że zdrowie i
choroba jednego członka wpływa na
całe ciało (por. 1 Kor 12, 1-24), a
wierni, jako członkowie Chrystusa, są
narzędziami do wykonywania Jego
posłannictwa w świecie[4]. Kościół
nazywany jest także „Oblubienicą
Chrystusa” (por. Ef 5,25-27.), co
podkreśla rozróżnienie między
Chrystusem a Jego Kościołem w



ramach zjednoczenia Kościoła z
Chrystusem. Wskazuje również, że
przymierze Boga z ludzkością jest
ostateczne, Bóg jest wierny swoim
obietnicom, a Kościół wiernie mu
odpowiada, będąc płodną matką
wszystkich dzieci Bożych.

Sobór Watykański II przyjął
ponownie w odniesieniu do Kościoła
stare określenie: „komunia”.
Wskazuje to, że jest on
przedłużeniem intymnej komunii
Trójcy Świętej na rodzaj ludzki, że na
tej ziemi ma już miejsce komunia z
Boską Trójcą, nawet jeśli nie została
ona jeszcze dopełniona. Oprócz
komunii, Kościół jest znakiem i
narzędziem tej komunii dla
wszystkich ludzi. Dzięki Niej
uczestniczymy w intymnym życiu
Boga i należymy do rodziny Bożej
jako synowie w Synu (por. Gaudium
et spes, 22) przez Ducha Świętego.
Realizuje się to w sposób szczególny
w sakramentach, zwłaszcza w



Eucharystii, którą często nazywa się
także komunią (por. 1 Kor 10, 16).

Kościół to communio sanctorum:
komunia świętych, czyli wspólnota
wszystkich tych, którzy otrzymali
odradzającą łaskę Ducha Świętego,
dzięki której są dziećmi Bożymi,
zjednoczonymi z Chrystusem i
nazywanymi świętymi. Niektórzy
jeszcze chodzą po tej ziemi, inni już
umarli i również oczyszczają się z
pomocą naszych modlitw. Jeszcze
inni już cieszą się wizją Boga i
wstawiają się za nami. Komunia
świętych oznacza również, że
wszyscy chrześcijanie mają wspólne:
święte dary, w których centrum jest
Eucharystia, wszystkie inne
sakramenty, które są do niej
przyporządkowane, oraz wszystkie
inne dary i charyzmaty.

Dzięki obcowaniu świętych zasługi
Chrystusa i wszystkich świętych,
którzy poprzedzili nas na ziemi,



pomagają nam w misji, o którą sam
Pan prosi nas w Kościele. Święci w
niebie nie są obojętni na życie
Kościoła pielgrzymującego i oczekują
na pełnię komunii świętych, która
urzeczywistni się wraz z powtórnym
przyjściem Pana, sądem i
zmartwychwstaniem ciał. Codzienne
życie Kościoła pielgrzymującego i
każdego z jego członków ma
ogromne znaczenie dla wypełnienia
jego misji, dla oczyszczenia wielu
dusz i dla nawrócenia tak wielu
innych: „Od tego, czy ty i ja
postępujemy tak, jak chce Bóg — nie
zapominaj o tym — zależy wiele
istotnych rzeczy”[5].

Jednocześnie niestety zdarza się, że
wierni nie odpowiadają tak, jak chce
tego Bóg, z powodu swoich
ograniczeń, błędów czy
popełnionego grzechu. Niektóre z
przypowieści o Królestwie
wyjaśniają, że pszenica rośnie razem
z kąkolem, dobre ryby żyją ze złymi



rybami, aż do końca świata. Św.
Paweł zauważył, że Apostołowie
nosili wielki skarb w glinianych
naczyniach (por. 2 Kor 4,7), a w
Nowym Testamencie jest kilka
przestróg przeciwko fałszywym
prorokom i przeciwko tym, którzy
gorszą innych (np. Ap 2 i 3)
[6].Podobnie jak w pierwotnym
Kościele, także i teraz grzechy
chrześcijan (duchownych lub
wiernych bez święceń) wywierają
pewien wpływ na misję i innych
chrześcijan. Jest to tym większe, gdy
ten, kto grzeszy - przez działanie lub
zaniedbania - jest szafarzem lub ma
obowiązek opiekować się innymi, a
nawet może wywołać zgorszenie
(zaproszenie do grzechu). Chociaż
grzechy wpływają na komunię, a
wpływ ten może być nawet dość
widoczny, to jednak nigdy nie mogą
one całkowicie przyćmić świętości
Kościoła ani całkowicie stłumić jego
misji, gdyż byłoby to równoznaczne
ze stwierdzeniem, że zło jest



potężniejsze od miłości, jaką Bóg
okazał i nadal okazuje ludzkości. Co
więcej, wpływ dobra czynionego
przez tak wielu chrześcijan jest
mniej widoczny, ale znacznie
większy, niż wpływ grzechu.
Modlitwa wszystkich chrześcijan za
papieża, za biskupów, za wszystkich
duchownych, za osoby zakonne i
świeckie jest odpowiedzią wiary na
tę sytuację, w której znajduje się
Kościół, dopóki jego tajemnica nie
zostanie skonsumowana w ziemi
obiecanej. Uznając obecność
grzeszników w Kościele, nasz Ojciec
stwierdził, że to „w żadnym razie nie
upoważnia do tego, by osądzać
Kościół na sposób ludzki, bez
teologalnej cnoty wiary, zwracając
uwagę jedynie na większą lub
mniejszą cnotliwość konkretnych
duchownych bądź niektórych
chrześcijan. Takie postępowanie
oznacza zatrzymanie się na tym, co
powierzchowne. Najważniejsze w
Kościele jest dostrzeżenie nie tego,



jaka jest nasza ludzka odpowiedź, ale
tego, co robi Bóg. To jest właśnie
Kościół: Chrystus obecny wśród nas;
Bóg, który przychodzi do ludzi, aby
ich zbawić, powołując nas poprzez
swoje objawienie, uświęcając nas
swoją łaską, podtrzymując nas
poprzez swoją nieustanną pomoc w
małych i wielkich potyczkach
codziennego życia. Może dojść do
tego, że nie będziemy mieć zaufania
do ludzi, a każdy z nas powinien
raczej nie mieć zaufania do samego
siebie i wieńczyć każdy dzień
słowami mea culpa, głębokim i
szczerym aktem skruchy. Ale nie
mamy prawa wątpić w Boga. A
wątpienie w Kościół, w jego Boskie
pochodzenie, w zbawczą skuteczność
Jego nauczania i sakramentów jest
wątpieniem w samego Boga i
niepełną wiarą w prawdziwość
przyjścia Ducha Świętego”[7].

Komunia świętych jest organicznie
ukształtowana na ziemi, ponieważ



Chrystus i Duch Święty stworzyli ją
i czynią sakramentem zbawienia,
czyli środkiem i znakiem, przez
który Bóg ofiarowuje ludzkości
zbawienie. Kościół jest
zorganizowany wewnętrznie
według relacji między tymi, którzy
na mocy chrztu mają kapłaństwo
powszechne, a tymi, którzy
dodatkowo otrzymali kapłaństwo
sakramentalne przez sakrament
święceń. Kościół ma również
strukturę zewnętrzną we
wspólnocie Kościołów
partykularnych, uformowanych na
obraz Kościoła powszechnego, a
każdemu z nich przewodniczy
własny biskup. Podobnie ta
wspólnota istnieje w innych
strukturach kościelnych. Tak
zorganizowany Kościół służy
Duchowi Chrystusa do pełnienia
misji (por. Lumen gentium, 8).

Kapłaństwo powszechne



Wchodząc do Kościoła, chrześcijanin
odradza się w Chrystusie i wraz z
Nim przez znak krzyża zostaje
uczyniony królem i kapłanem; przez
namaszczenie Duchem Świętym
zostaje wyświęcony na kapłana.
Ponadto niektórzy otrzymują
sakrament święceń, przez który są
zdolni do uobecniania Chrystusa w
sposób sakramentalny wśród innych
wiernych, swoich braci, do głoszenia
Słowa Bożego oraz do prowadzenia
swoich braci w sprawach wiary i
życia chrześcijańskiego. Poprzez to
rozróżnienie między powszechnym
stanem chrześcijańskim a kapłanami
urzędowymi Bóg pokazuje nam, że
chce przekazywać swoją łaskę za
pośrednictwem innych, że zbawienie
przychodzi z zewnątrz do każdego z
nas i nie zależy od naszych
osobistych predyspozycji. W Kościele
Bożym istnieją więc dwa zasadniczo
odrębne sposoby uczestnictwa w
kapłaństwie Chrystusa, które są sobie
wzajemnie przyporządkowane; to



wzajemne przyporządkowanie nie
jest jedynie moralnym warunkiem
rozwoju misji, ale sposobem, w jaki
kapłaństwo Chrystusa uobecnia się
na tej ziemi (por. Lumen gentium, 10 i
11).

Kapłaństwo nie jest więc
zredukowane do określonej służby w
Kościele, ponieważ wszyscy
chrześcijanie otrzymali szczególny
charyzmat i są członkami
królewskiego rodu i uczestnikami
kapłańskiej funkcji Chrystusa (por.
św. Leon Wielki, Kazania, IV, 1: PL 54,
149). Jest to stan wspólny dla
wszystkich chrześcijan, mężczyzn i
kobiet, świeckich i wyświęconych
kapłanów, który został otrzymany na
chrzcie i wzmocniony przez
bierzmowanie. Dlatego wszyscy
chrześcijanie mają wspólny status:
wiernych, to znaczy, że będąc
„wszczepieni w Chrystusa, zostali
ukonstytuowani Ludem Bożym. Stają
się z tej racji, zgodnie z własną



pozycją każdego, uczestnikami
kapłańskiej, prorockiej i królewskiej
misji Chrystusa, są powołani do
wypełnienia powołania, jakie Bóg
powierzył Kościołowi w świecie.
Istnieje między nimi prawdziwa
równość w ich godności dzieci
Bożych”[8]. Kapłaństwo powszechne
realizuje się w odpowiedzi na
powołanie do świętości i do
kontynuowania misji Chrystusa,
którą wszyscy otrzymali na chrzcie.

W judaiźmie, w religiach, które
otaczały Izrael i w wielu innych
religiach, to kapłan pełni rolę
pośrednika. Dlatego ten, kto chce
wejść w relację z Bogiem, musi
poprosić kapłana, by zrobił to w jego
imieniu. Funkcją kapłana jest
pośredniczenie: łączenie ludzi z
Bogiem i Boga z ludźmi, składanie
ofiar i błogosławienie. Aby wyjaśnić
kapłaństwo wiernych, Ojcowie
Kościoła podkreślali, że każdy
chrześcijanin ma bezpośredni dostęp



do Boga. Ponieważ wszyscy mamy
udział w kapłaństwie Chrystusa,
istnieje bezpośredniość i bliskość
wszystkich chrześcijan wobec Boga.

Dokładniej mówiąc, chrześcijanin -
przez swoje zjednoczenie z
Chrystusem - jest uzdalniany do
składania duchowych ofiar, do
przyprowadzania świata do Boga i
Boga do świata. Wszyscy ochrzczeni
są powołani do budowania relacji
ludzi z Bogiem. Istnieje wymiar
wstępujący i zstępujący kapłaństwa
powszechnego. Wstępujący pozwala
nam wznieść nasze życie ze
wszystkim, co za sobą pociąga, razem
z Chrystusem do Boga. W Nim, we
Mszy Świętej, nasze drobne trudy i
ofiary nabierają wartości wiecznej.
Później, w niebie, zobaczymy je
przemienione.

Wymiar zstępujący kapłaństwa
powszechnego zakłada, że kapłan
przekazuje ludziom dary Boże. To



właśnie czyni nas narzędziami
świętości innych, na przykład
poprzez nasze apostolstwo. Tak
działa misja rodziców, gdy pomagają
swoim dzieciom wzrastać w wierze,
nadziei i miłości lub w uświęcaniu
małżeństwa i życia rodzinnego.
Podobnie dzieje się, gdy zbliżamy do
Boga naszych przyjaciół i
współpracowników: „Jeśli
prowadzicie swoją działalność w
samym sercu społeczeństwa,
uczestnicząc we wszystkich
szlachetnych przedsięwzięciach i
prawych działaniach ludzkich, nie
wolno wam tracić z oczu głębokiego
kapłańskiego sensu waszego życia:
macie być pośrednikami w
Chrystusie Jezusie, aby wszystkie
rzeczy doprowadzić do Boga, aby
łaska Boża ożywiała wszystkie
rzeczy”[9]. Ta uświęcająca misja
chrześcijan nie posiadających
święceń jest ściśle zjednoczona z
uświęcającą misją wyświęconych
szafarzy i potrzebuje jej. Św.



Josemaría wyjaśnił to, mówiąc
konkretnie o apostolstwie swoich
dzieci, tłumacząc, że każdy z nich
„stara się być apostołem w swoim
własnym środowisku pracy
przybliżając dusze do Chrystusa
drogą przykładu, słowa i dialogu.
Lecz w apostolstwie, prowadząc
dusze po drodze życia
chrześcijańskiego, dochodzi się do 
sakramentalnego muru. Funkcja
uświęcająca świeckiego potrzebuje
funkcji uświęcającej kapłana, który
administruje sakramentem pokuty,
celebruje Eucharystię i głosi Słowo
Boże w imieniu Kościoła”[10].

Kapłaństwo powszechne wiąże się
także z królewską misją Chrystusa,
dzięki której wszyscy chrześcijanie
sprawiają, że Chrystus króluje w ich
życiu i w ich otoczeniu, służąc
innym, zwłaszcza ubogim, chorym i
wszystkim potrzebującym. Służba
jest drogą, na której realizuje się
prawdziwa godność chrześcijan.



Pomaga nam również odkryć i
wypełnić to, co Bóg zamierzył dla
świata.

Bóg przewidział kapłaństwo
powszechne i kapłaństwo
sakramentalne, współistniejące w
Kościele. Jego kapłaństwo uobecnia
się na ziemi w tym wzajemnym
związku. Klerykalizm jest więc
zaburzeniem tego wzajemnego
uporządkowania. Występuje on
wtedy, gdy duchowni wkraczają w
obszary innych wiernych w
sprawach i rzeczach, które ich nie
dotyczą, albo gdy wierni bez święceń
wkraczają w pole kapłaństwa
sakramentalnego, wypełniając
funkcje, które należą do
duchownych.

Różnorodność powołań w Kościele

Kościół ma za zadanie głosić i
ustanawiać wśród wszystkich
narodów Królestwo Boże
zapoczątkowane przez Chrystusa



oraz stanowi zalążek i początek tego
Królestwa na ziemi. Po swoim
zmartwychwstaniu Pan posłał
Apostołów, aby głosili Ewangelię,
udzielali chrztu i nauczali, jak
wypełnić wszystko, co nakazał (por.
Mt 28,18-20). Pan pozostawił
swojemu Kościołowi tę samą misję,
którą powierzył mu Ojciec (por. J
20,21). Od początku istnienia
Kościoła misja ta była realizowana
przez wszystkich chrześcijan (por. Dz
8,4; 11,19), którzy dla jej wypełnienia
posuwali się często do poświęcenia
własnego życia. Boże posłanie
misyjne ma swoje źródło w
odwiecznej miłości Boga, który posłał
swojego Syna i swojego Ducha,
ponieważ „pragnie, by wszyscy
ludzie zostali zbawieni i doszli do
poznania prawdy” (1 Tm 2,4).

W tym misyjnym posłaniu zawarte
są trzy funkcje Kościoła na ziemi:



munus propheticum (głoszenie dobrej
nowiny o zbawieniu w Chrystusie),

munus sacerdotale (uobecnianie i
przekazywanie życia Chrystusa,
który zbawia przez sakramenty i
łaskę) oraz

munus regale (pomaganie
chrześcijanom w wypełnianiu misji
przybliżania świata do Boga i
wzrastania w świętości).

Chociaż wszyscy wierni uczestniczą
w tej samej misji, nie wszyscy
odgrywają tę samą rolę. Niektóre
sakramenty i charyzmaty kształtują i
uzdalniają chrześcijan do pewnych
ról związanych z misją.

Jak już zdążyliśmy się przekonać, ci,
którzy sprawują kapłaństwo
powszechne, i ci, którzy sprawują
również kapłaństwo sakramentalne,
są sobie wzajemnie
przyporządkowani w taki sposób,
aby uobecniać kapłaństwo i



pośrednictwo Chrystusa na ziemi,
dary łaski, siły i światła, których
wszyscy potrzebują, aby wypełniać
misję. Niektórzy z nich zostali
upodobnieni do Chrystusa - głowy
Kościoła w sposób szczególny,
odmienny od pozostałych.
Otrzymawszy sakrament święceń,
posiadają kapłaństwo służebne, aby
uobecniać sakramentalnie Chrystusa
wszystkim innym wiernym. Ci,
którzy otrzymali pełnię sakramentu
święceń, to biskupi, następcy
Apostołów. Ci, którzy przyjęli
sakrament święceń w jego drugim
stopniu, to kapłani, którzy
bezpośrednio pomagają biskupom.
Trzeci stopień sakramentu święceń,
diakonat, upodobnia chrześcijanina
do sługi Chrystusa, aby pomagał
biskupowi i kapłanom w nauczaniu,
w działalności charytatywnej i w
udzielaniu niektórych sakramentów
(zob. KKK 1554).



Jeśli chodzi o misję przybliżenia
świata do Boga, to istnieją dwa
zasadnicze wymiary życia, które
wiążą się z tym zadaniem. Niektórzy
mają osobliwe powołanie
przyprowadzania świata do Boga od
wewnątrz, są to świeccy. Czynią to
porządkując według Boga sprawy
doczesne, z którymi ściśle są
związani (por. Lumen gentium, 31).
Ponieważ uczestniczą w kapłaństwie
Chrystusa, świeccy mają udział w
Jego misji kapłańskiej, prorockiej i
królewskiej[11]. Uczestniczą w
kapłańskiej misji Chrystusa, gdy
składają jako duchową ofiarę,
zwłaszcza w Eucharystii, własne
życie ze wszystkimi jego uczynkami.
Uczestniczą w prorockiej misji
Chrystusa, gdy z wiarą przyjmują
Słowo Chrystusa i głoszą je światu
świadectwem swojego życia i
słowem. Uczestniczą w królewskiej
misji Chrystusa, ponieważ otrzymują
od Niego moc przezwyciężania
grzechu w sobie i w świecie przez



wyrzeczenie się siebie i świętość
swego życia, a także przepajają
wartościami moralnymi doczesne
działania człowieka i instytucji
społecznych.

Inni mają szczególne powołanie do
odłączenia się od rzeczy i
działalności świeckich, żyjąc w
specyficznych określonych
warunkach, które przypominają, na
ile to możliwe po ludzku, sposób, w
jaki człowiek będzie żył na końcu
(nie zawierają małżeństw i często
żyją jako bracia we wspólnotach, nie
posiadają własnych dóbr, często
zmieniają imię, aby zaznaczyć, że
„umierają” dla swojego dawnego
życia itd.) Aby wejść do tego trybu
życia poświęcają się w szczególny
sposób Bogu przez profesję rad
ewangelicznych: czystości (w
celibacie lub dziewictwie), ubóstwa i
posłuszeństwa. Życie konsekrowane
jest stanem życia uznanym przez
Kościół, który uczestniczy w jego



misji poprzez pełne oddanie się
Chrystusowi i swoim braciom, dając
świadectwo nadziei Królestwa
niebieskiego. W sposób szczególny,
przez swój stan życia przypominają
wszystkich bliźnich, że nie mają
stałego miejsca zamieszkania na tym
świecie, dają publiczne świadectwo o
tym, że wszystkie ludzkie osiągnięcia
będą przeobrażone w dniu przyjścia
Pana, i przybliżają świat do Boga,
jakby przez przyciąganie, obok
działań i spraw, od których się
odseparowali (por. Lumen gentium,
44; PC, 5).

Ludzie świeccy i osoby
konsekrowane prowadzą świat do
Boga z różnych pozycji: ci pierwsi -
od wewnątrz i doglądają stworzenie
zgodnie z Bożym rozporządzeniem
(por. Rdz 2,15); ci drudzy - z
zewnątrz, pociągając stworzenie ku
jego przeznaczeniu, zapowiadają to
symbolicznie swoim sposobem życia.
Pierwsi potrzebują drugich, aby im



przypominali, że świat nie może być
przyprowadzony do Boga bez
udziału ducha błogosławieństw;
drudzy potrzebują pierwszych, aby
im przypominali, że pierwotnym
powołaniem człowieka jest
doprowadzenie stworzenia do
doskonałości, jaką Bóg dla niego
przeznaczył; jedni i drudzy, w
komunii, służą budowaniu Królestwa
Bożego. Życie konsekrowane wnosi
także wiele do chrześcijańskiej
ewangelizacji świata poprzez dzieła
miłosierdzia, dobroczynności i
pomocy społecznej, którym poświęca
się bez reszty.

Ponadto w życiu Kościoła pojawia się
wiele sposobów i środków realizacji
wspólnej misji. W XX wieku
narodziło się wiele nowych
obszarów działania, ruchów, nowych
wspólnot zakonnych i innych
instytucji, z których wszystkie
współpracują w ewangelizacji za
pomocą własnych charyzmatów.



Tydzień modlitwy o jedność
chrześcijan

Kościół jest Jeden, ponieważ jego
źródłem i pierwowzorem jest Trójca
Święta; ponieważ Chrystus, jego
założyciel, przywraca jedność
wszystkich w jednym ciele; ponieważ
Duch Święty jednoczy wiernych z
Głową, którą jest Chrystus. Jedność ta
przejawia się w tym, że wierni
wyznają tę samą wiarę, celebrują te
same sakramenty, są zjednoczeni w
tej samej hierarchii, jednoczy ich ta
sama wspólna nadzieja i ta sama
miłość.

Kościół, ustanowiony i
zorganizowany na tym świecie jako
społeczność, trwa w Kościele
katolickim, rządzonym przez
następcę Piotra oraz biskupów
pozostających z nim we wspólnocie
(communio) (por. Lumen gentium, 8).
Tylko w nim można uzyskać pełnię
zbawienia, ponieważ Pan powierzył



wszystkie dobra Nowego Przymierza
wyłącznie kolegium apostolskiemu,
którego głową jest Piotr. Chrystus dał
jedność Kościołowi i ona trwa w
Kościele katolickim. Ta jedność nie
jest utracona z powodu poróżnienia
między chrześcijanami. Rozdziały
między chrześcijanami powodują
jednak rany w Kościele, mogą
wywoływać skandal i opóźniać
ewangelizację.

Ci, którzy urodzili się w stanie
separacji od Kościoła katolickiego,
nie mogą być po prostu uznani za
schizmatyków czy heretyków. W
swoich wspólnotach kościelnych i
kościołach mogą otrzymać łaskę
przez chrzest. W nich znajduje się
wiele pierwiastków uświęcenia i
prawdy, które pochodzą od
Chrystusa i sprzyjają jedności
katolickiej, a Duch Święty posługuje
się nimi jako środkami zbawienia,
ponieważ ich moc pochodzi z pełni
łaski i prawdy, którą Chrystus



powierzył Kościołowi
powszechnemu[12].

Członkowie tych Kościołów i
wspólnot są włączeni w Chrystusa w
chrzcie i dlatego uznajemy ich za
braci i siostry. Jesteśmy w pewnej
łączności w modlitwie i innych
dobrodziejstwach duchowych, a
nawet w prawdziwej jakiejś więzi w
Duchu Świętym z chrześcijanami,
którzy nie należą do Kościoła
katolickiego (por. Lumen gentium,
15). Możemy wzrastać w jedności:
zbliżając się do Chrystusa i
pomagając innym chrześcijanom być
bliżej Niego; pielęgnując jedność w
sprawach zasadniczych, wolność w
sprawach ubocznych i miłość we
wszystkich rzeczach; czyniąc dom
Boży bardziej przyjaznym dla
innych; wzrastając w czci i szacunku
dla Papieża i hierarchii, pomagając
im i podążając za ich nauką.



Ruch ekumeniczny jest działaniem
eklezjalnym, które dąży do
widzialnej jedności chrześcijan w
jednym Kościele założonym przez
Chrystusa. Jest to pragnienie Pana
(por. J 17,21). Realizuje się ona
poprzez modlitwę, nawrócenie serca,
wzajemne braterskie poznanie i
dialog teologiczny.

Tydzień Modlitwy o Jedność
Chrześcijan jest jednym z działań
ruchu ekumenicznego, należącego do
tzw. ekumenizmu duchowego. Został
on założony w Stanach
Zjednoczonych w 1908 roku przez
episkopalianina Paula Watsona,
który później dołączył do Kościoła
katolickiego. Papieże Pius X i
Benedykt XV chwalili i zachęcali
wszystkich katolików do
przyłączenia się do tej inicjatywy.
Świętuje się ją od 18 stycznia do 25
stycznia, czyli do święta Nawrócenia
św. Pawła. Oprócz Kościoła
katolickiego celebrowana jest w kilku



Kościołach prawosławnych oraz w
wielu wspólnotach chrześcijańskich.
W niektórych miejscach może
obejmować spotkania modlitewne, a
nawet modlitwę liturgiczną, np.
nieszpory, z obecnością chrześcijan,
którzy nie są w pełnej komunii z
Kościołem katolickim. Najbardziej
jednak rozpowszechniona jest
osobista modlitwa w tej wspólnej
intencji o widzialną jedność
chrześcijan w ciągu wspomnianych
ośmiu dni.

Miguel de Salis

Bibliografia podstawowa

—Katechizm Kościoła Katolickiego,
748-945.

—Kompendium Katechizmu Kościoła
Katolickiego, 147-193.

—Św. Jan Paweł II, Ut unum sint, 25-
V-1995.



[1] Katechizm Kościoła Katolickiego,
777; por.Kompendium Katechizmu
Kościoła Katolickiego, 147.

[2] Kompendium Katechizmu Kościoła
Katolickiego, 149; por. Katechizm
Kościoła Katolickiego, 778.

[3] Katechizm Kościoła Katolickiego,
782-786.

[4] Katechizm Kościoła Katolickiego,
787-795.

[5] Św. Josemaría Escrivá, Droga, nr
755.

[6]„Przy wielu okazjach, od ponad
ćwierć wieku, odmawiając Credo i
wyznając swoją wiarę w Boskość 
jednego, świętego, powszechnego i
apostolskiego Kościoła, dodaję: mimo
wszystko. Gdy wspominam o tym
swoim zwyczaju i ktoś pyta, co mam
na myśli, odpowiadam: twoje i moje
grzechy” (Św. Josemaría Escrivá, To
Chrystus przechodzi, nr 131).



[7] Św. Josemaría Escrivá, To Chrystus
przechodzi, nr 131.

[8] Kompendium Katechizmu Kościoła
Katolickiego, 177.

[9] Św. Josemaría Escrivá, Listy, Rzym,
28-III-55, nr 4.

[10] Św. Josemaría Escrivá, Rozmowy z
prałatem Josemaría Escrivá de
Balaguer, nr 69. “Świętość! - kiedy
jest prawdziwa — przelewa się ze
swojego naczynia, by napełniać tą
obfitością inne serca, inne dusze.
Jako dzieci Boże uświęcamy siebie,
uświęcając innych. - Czy wokół ciebie
szerzy się życie chrześcijańskie? Myśl
o tym codziennie” (Kuźnia, nr 856).

[11] Kompendium Kościoła
Katolickiego, 189-191.

[12] Por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, 818 - 819.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-15-kosciol-zalozony-
przez-chrystusa/ (22-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-15-kosciol-zalozony-przez-chrystusa/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-15-kosciol-zalozony-przez-chrystusa/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-15-kosciol-zalozony-przez-chrystusa/

	Temat 15. Kościół założony przez Chrystusa

