
opusdei.org

Temat 14. Historia
Kościoła

Kościół kontynuuje i rozwija w
historii posłanie Chrystusa,
pobudzany przez Ducha
Świętego. W historii Kościoła
występuje splot między tym, co
Boskie, a tym, co ludzkie.

18-12-2012

1. Kościół w historii

Kościół zachowuje nadal obecność
Chrystusa w historii człowieka.
Posłuszny mandatowi apostolskiemu
wypowiedzianemu przez Jezusa



przed wstąpieniem do nieba: „Idźcie
więc i nauczajcie wszystkie narody,
udzielając im chrztu w imię Ojca i
Syna i Ducha Świętego. Uczcie je
zachowywać wszystko, co wam
przykazałem. A oto Ja jestem z wami
przez wszystkie dni, aż do
skończenia świata” (Mt 28, 19-20). W
związku z tym w historii Kościoła
splata się, niekiedy w trudny do
oddzielenia sposób to, co Boskie z
tym, co ludzkie.

W rzeczywistości jeśli zwrócić
spojrzenie na historię Kościoła,
istnieją aspekty, które zaskakują
obserwatora, nawet niewierzącego:

a) jedność w czasie i przestrzeni
(katolickość): Kościół katolicki przez
dwa tysiąclecia pozostał tym samym
podmiotem, z tą samą doktryną i
tymi samymi zasadniczymi
elementami: jednością wiary,
sakramentów, hierarchii (przez
sukcesję apostolską); poza tym we



wszystkich pokoleniach gromadził
mężczyzn i kobiety z najróżniejszych
narodów i kultur, a także z obszarów
geograficznych wszystkich zakątków
ziemi;

b) działanie misyjne: Kościół w
każdym miejscu i czasie
wykorzystywał każde historyczne
wydarzenie i zjawisko, żeby głosić
Ewangelię, również w najbardziej
niesprzyjających sytuacjach;

c) zdolność w każdym pokoleniu do
wydawania owoców świętości u
ludzi z każdego narodu i każdego
stanu;

d) rzucająca się w oczy siła naprawy
wobec kryzysu, niekiedy bardzo
poważnego.

2. Starożytność chrześcijańska (do
roku 476, daty upadku Cesarstwa
Zachodniorzymskiego)



Od I wieku chrześcijaństwo zaczęło
się rozpowszechniać pod
kierownictwem Świętego Piotra i
apostołów, a później ich następców.
W związku z tym dochodzi do
stopniowego wzrostu liczby
wyznawców Chrystusa, przede
wszystkim w granicach Cesarstwa
Rzymskiego. W początkach IV wieku
stanowili oni około 15% ludności
cesarstwa i byli skupieni w miastach
i we wschodniej części rzymskiego
państwa. Nowa religia
rozpowszechniła się w każdym razie
również poza tymi granicami: w
Armenii, Arabii, Etiopii, Persji,
Indiach.

Rzymska władza polityczna widziała
w chrześcijaństwie zagrożenie, ze
względu na fakt, że to ostatnie żądało
wolności w sumieniu jednostek w
stosunku do władzy państwowej.
Wyznawcy Chrystusa musieli znosić
liczne prześladowania, prowadzące
często do męczeństwa. Ostatnie i



najokrutniejsze prześladowania
miały miejsce na początku IV wieku
w wykonaniu cesarzy Dioklecjana i
Galeriusza.

W roku 313 cesarz Konstantyn I,
sprzyjający nowej religii, przyznał
chrześcijanom swobodę wyznawania
ich wiary, i zainicjował życzliwszą
politykę w stosunku do nich. Wraz z
cesarzem Teodozjuszem I Wielkim
(379-395) chrześcijaństwo stało się
oficjalną religią Cesarstwa
Rzymskiego. Tymczasem pod koniec
IV wieku chrześcijanie stanowili już
większość ludności rzymskiego
państwa.

W IV wieku Kościół musiał stawić
czoła silnemu wewnętrznemu
kryzysowi – kwestii arianizmu.
Ariusz, prezbiter z Aleksandrii
(Egipt) głosił heterodoksyjne teorie,
poprzez które zaprzeczał Bóstwu
Syna, który byłby natomiast
pierwszym spośród stworzeń,



chociaż przewyższającym pozostałe.
Arianie negowali również Bóstwo
Ducha Świętego. Kryzys doktrynalny,
z którym często krzyżowały się
polityczne interwencje cesarzy,
niepokoił Kościół przez ponad
sześćdziesiąt lat. Został rozwiązany
dzięki dwóm pierwszym soborom
powszechnym – I Soborowi
Nicejskiemu (325) i I Soborowi
Konstantynopolitańskiemu (381),
podczas których potępiono arianizm,
ogłoszono uroczyście Bóstwo Syna
(consubstantialis Patri, po grecku 
homoousios) i Ducha Świętego oraz
ułożono Symbol Nicejsko-
Konstantynopolitański (Credo).
Arianizm przetrwał do VII wieku,
ponieważ ariańscy misjonarze
zdołali doprowadzić do przejścia na
ich wiarę licznych ludów
germańskich, które stopniowo
nawracały się na katolicyzm.

W V wieku istniały natomiast dwie
herezje chrystologiczne, które miały



ten pozytywny skutek, że zmusiły
Kościół do pogłębienia dogmatu, aby
sformułować go precyzyjniej.
Pierwszą z tych herezji był
nestorianizm, doktryna, która w
praktyce stwierdza istnienie w
Chrystusie dwóch osób, poza dwiema
naturami. Nestorianizm został
potępiony na Soborze Efeskim (431),
który potwierdził po raz kolejny
jedyność osoby Chrystusa. Od
nestorian pochodzą syryjskie
Kościoły wschodnie i malabarskie,
wciąż odłączone od Rzymu. Drugą
herezją był monofizytyzm, który w
praktyce utrzymywał istnienie w
Chrystusie jednej natury – Boskiej.
Sobór Chalcedoński (451) potępił
monofizytyzm i stwierdził, że w
Chrystusie istnieją dwie natury –
Boska i ludzka, zjednoczone w
Osobie Słowa bez pomieszania i
zamiany (przeciwko
nestorianizmowi), bez podziału i
rozłączenia (przeciwko
monofizytyzmowi). Są to cztery



przysłówki Chalcedonu: inconfuse, 
inmutabiliter, indivise, inseparabiliter.
Od monofizytów pochodzą Kościoły
koptyjskie, syryjskie zachodnie,
ormiańskie i etiopskie, odłączone od
Kościoła katolickiego.

W pierwszych wiekach historii
chrześcijaństwa doszło do wielkiego
rozkwitu chrześcijańskiej literatury
homiletycznej, teologicznej i
duchowej. Są to dzieła Ojców
Kościoła, o wielkim znaczeniu w
rekonstrukcji Tradycji.
Najistotniejszymi byli Święty
Ireneusz z Lyonu, Święty Hilary z
Poitiers, Święty Ambroży z
Mediolanu, Święty Hieronim i Święty
Augustyn na Zachodzie oraz Święty
Atanazy, Święty Bazyli, Święty
Grzegorz z Nazjanzu, Święty
Grzegorz z Nyssy, Święty Jan
Chryzostom, Święty Cyryl
Aleksandryjski i Święty Cyryl
Jerozolimski na Wschodzie.



3. Średniowiecze (do 1492 roku,
roku przybycia Krzysztofa
Kolumba do Ameryki)

W 476 roku upadło Cesarstwo
Zachodniorzymskie, które zostało
zaatakowane przez szereg ludów
germańskich, z których część była
ariańska, a część pogańska. Praca
Kościoła w następnych wiekach
polegała na ewangelizacji i
przyczynianiu się do cywilizowania
tych ludów, a później narodów
słowiańskich, skandynawskich i
madziarskich. Wczesne
średniowiecze (około roku 1000) było
bez wątpienia trudnym okresem dla
kontynentu europejskiego, ze
względu na sytuację przemocy
politycznej i społecznej, zubożenie
kulturowe i regres ekonomiczny,
wynikające z ciągłych najazdów
(które trwały do X wieku). Działanie
Kościoła zdołało stopniowo
poprowadzić te młode ludy ku nowej



cywilizacji, która osiągnęła swoją
świetność w wiekach XII-XIV.

W VI wieku narodził się
monastycyzm benedyktyński, który
gwarantował wokół klasztorów
wyspy pokoju, spokoju, kultury i
dobrobytu. W VII wieku wielkie
znaczenie miała działalność misyjna
na całym kontynencie mnichów
irlandzkich i szkockich, a w VIII
wieku benedyktynów angielskich. W
tym ostatnim stuleciu zakończył się
etap patrystyki, wraz z ostatnimi
Ojcami Kościoła – Świętym Janem
Damasceńskim na Wschodzie i
Świętym Bedą Czcigodnym – na
Zachodzie.

W wiekach VII-VIII w Arabii narodził
się islam. Po śmierci Mahometa
Arabowie dokonali szeregu wojen z
podbojami, dzięki którym ustanowili
niezwykle potężne imperium.
Między innymi ujarzmili
chrześcijańskie narody Afryki



Północnej i Półwyspu Iberyjskiego i
oddzielili świat bizantyjski od
łacińsko-germańskiego. W ciągu
około 300 lat działali jak bicz dla
narodów średniowiecznej Europy z
powodu najazdów, napadów,
rabunków i porwań dokonywanych
praktycznie w sposób systematyczny
i ciągły.

Pod koniec VIII wieku
zinstytucjonalizowała się doczesna
władza papiestwa (państwa
papieskie), która istniała już
faktycznie od końca VI wieku, a
powstała, żeby wypełnić próżnię
władzy powstałą w środkowej Italii z
powodu braku zainteresowania
cesarskiej władzy bizantyjskiej,
nominalnie będącej suwerenem na
tym obszarze, niezdolnej jednak
zapewnić administrację i obronę
ludności. Z czasem papieże zdali
sobie sprawę, że ograniczona władza
doczesna jest skuteczną gwarancją
niezależności w stosunku do różnej



władzy politycznej (cesarze,
królowie, panowie feudalni).

W noc Bożego Narodzenia roku 800
odtworzono cesarstwo na Zachodzie
(Święte Cesarstwo Rzymskie). Papież
koronował Karola Wielkiego w
bazylice Świętego Piotra. W ten
sposób narodziło się państwo
katolickie o aspiracjach
uniwersalnych, charakteryzujące się
silną sakralizacją władzy politycznej
i złożonym przeplataniem się
polityki i religii, które trwało do 1806
roku.

W X wieku papiestwo cierpiało
poważny kryzys z powodu mieszania
się przez szlacheckie rodziny ze
środkowej Italii w wybór papieża
(wiek żelazny), a bardziej ogólnie,
dlatego że królowie i panowie
feudalni zaczęli decydować o
obsadzaniu wielu stanowisk
kościelnych. Reakcja papieska na tak
mało budującą sytuację miała



miejsce w XI wieku poprzez reformę
gregoriańską i tak zwaną „kwestię
inwestytury”, dzięki którym
hierarchia kościelna zdołała
odzyskać obszerną przestrzeń
wolności w stosunku do władzy
politycznej.

W roku 1054 patriarcha
Konstantynopola Michał I
Cerulariusz dokonał ostatecznego
oddzielenia się greków od Kościoła
katolickiego (schizma wschodnia).
Był to ostatni epizod historii
podziałów i dysput rozpoczętej już w
V wieku i zawiniony w dużej mierze
poważnymi interwencjami cesarzy
wschodniorzymskich w życie
Kościoła (cezaropapizm). Schizma ta
dotknęła narody zależne od
patriarchatu i dotąd dotyka
Bułgarów, Rumunów, Ukraińców,
Rosjan i Serbów.

Od początku XI wieku włoskie
republiki morskie wydarły



muzułmanom kontrolę nad Morzem
Śródziemnym, kładąc kres islamskim
najazdom. Pod koniec wieku
wyrazem wzrostu potęgi wojskowej
krajów chrześcijańskich było
zjawisko krucjat do Ziemi Świętej
(1096-1291) – wypraw wojennych o
charakterze religijnym, których
celem był podbój lub obrona
Jerozolimy.

W XIII i XIV wieku obserwuje się
apogeum cywilizacji średniowiecznej
z wielkimi osiągnięciami
teologicznymi i filozoficznymi
(wielka scholastyka: Święty Albert
Wielki, Święty Tomasz z Akwinu,
Święty Bonawentura, Błogosławiony
Jan Duns Szkot), literackimi i
artystycznymi. Co się tyczy życia
zakonnego, wielkie znaczenie miało
pojawienie się w początkach XIII
wieku zakonów żebrzących
(franciszkanie, dominikanie, i tak
dalej).



Starcie między papiestwem a
cesarstwem rozpoczęte już „kwestią
inwestytury” trwało nadal,
objawiając się wieloma epizodami w
XII i XIII wieku i kończąc się
osłabieniem obu instytucji.
Cesarstwo zostało w praktyce
zredukowane do państwa
niemieckiego, natomiast papiestwo
ucierpiało poważny kryzys. W latach
1305-1377 rezydencja papieży była
przeniesiona z Rzymu do Awinionu
na południu Francji, a wkrótce po
powrocie do Rzymu, w 1378 roku,
rozpoczęła się wielka schizma
zachodnia. Była to bardzo trudna
sytuacja, w związku z którą na
początku pojawiło się dwóch papieży,
a następnie trzech (obediencji
rzymskiej, awiniońskiej i pizańskiej),
podczas gdy ówczesny świat katolicki
trwał w zakłopotaniu, nie wiedząc,
który z nich jest prawowitym
papieżem. Kościół zdołał
przezwyciężyć również tę niezwykle
trudną próbę i jedność została



przywrócona na Soborze w
Konstancji (1415-1418).

W 1453 roku Turkowie otomańscy,
muzułmanie, zdobyli
Konstantynopol, kładąc w ten sposób
kres tysiącletniej historii Cesarstwa
Wschodniorzymskiego (393-1453)
oraz podbili Bałkany, które
pozostawały następnie pod ich
panowaniem przez cztery stulecia.

4. Epoka nowożytna (do 1789 roku,
roku rozpoczęcia rewolucji
francuskiej)

Epoka nowożytna rozpoczyna się od
przybycia Krzysztofa Kolumba do
Ameryki, które to wydarzenie wraz z
odkryciami w Afryce i Azji dało
początek europejskiej kolonizacji
innych części świata. Kościół
wykorzystał to historyczne zjawisko,
aby rozpowszechniać Ewangelię na
innych kontynentach poza Europą.
W ten sposób obserwuje się
powstanie misji w Kanadzie i



Luizjanie, w koloniach francuskich,
w Ameryce hiszpańskiej, w
portugalskiej Brazylii, w Królestwie
Kongo, w Indiach, Indochinach,
Chinach, Japonii, na Filipinach. W
celu skoordynowania tych wysiłków
na rzecz propagowania wiary Stolica
Święta założyła w 1622 roku Sacra
Congregatio de Propaganda Fide
[Świętą Kongregację Propagandy
Wiary].

Tymczasem równocześnie z
ekspansją katolicyzmu na inne
obszary geograficzne, gdzie
Ewangelia nie była głoszona jeszcze
nigdy, Kościół doznał poważnego
kryzysu na starym kontynencie.
Religijna „reformacja” wspierana
przez Marcina Lutra, Ulryka
Zwinglego, Jana Kalwina (założycieli
różnych denominacji protestanckich)
wraz ze schizmą wywołaną przez
króla Anglii Henryka VIII
(anglikanizm) doprowadziła do
oddzielenia Kościoła od obszernych



terenów: Skandynawii, Estonii i
Łotwy, sporej części Niemiec,
Holandii, połowy Szwajcarii, Szkocji,
Anglii, nie licząc odpowiednich
terytoriów kolonialnych już
posiadanych lub zdobytych później
(Kanada, Ameryka Północna, Antyle,
Afryka Południowa, Australia, Nowa
Zelandia). Protestancka reformacja
ponosi poważną odpowiedzialność
za zerwanie tysiącletniej jedności
religijnej w świecie zachodniego
chrześcijaństwa, powodując zjawisko
konfesjonalizacji, to znaczy,
społecznego, politycznego i
kulturowego podziału Europy i
niektórych jej regionów na dwa
obszary: katolicki i protestancki. Ten
system skrystalizował się w formule 
cuius regio, eius et religio, za której
pośrednictwem poddani byli
zmuszani do zachowywania religii
panującego. Takie zderzenie tych
dwóch światów doprowadziło do
zjawiska wojen religijnych, które
dotknęło przede wszystkim Francję,



terytoria germańskie, Anglię, Szkocję
i Irlandię i które można uważać za
zakończone dopiero Traktatem
Westfalskim (1648) na kontynencie i
kapitulacją Limerick (1692) na
Wyspach Brytyjskich.

Kościół katolicki, chociaż
wyniszczony kryzysem i
odszczepieństwem tak wielu
narodów, w ciągu niewielu
dziesięcioleci zdołał odnaleźć
niespodziewaną energię, aby
zareagować i zacząć realizację
prawdziwej reformy. Ten historyczny
proces przybrał nazwę
kontrreformacji, której szczytem
było przeprowadzenie Soboru
Trydenckiego (1545-1563), na którym
ogłoszono jasno niektóre prawdy
dogmatyczne podawane w
wątpliwość przez protestantów
(kanon ksiąg Pisma Świętego,
sakramenty, usprawiedliwienie,
grzech pierworodny, i tak dalej), a
także podjęto decyzje dyscyplinarne,



które wzmocniły i uczyniły Kościół
bardziej zwartym (na przykład
instytucja seminariów i obowiązek
rezydowania w diecezji dla
biskupów). Ruch kontrreformacji
mógł również posłużyć się
działalnością licznych zakonów
założonych w XVI wieku. Chodzi o
inicjatywy reformy zakonów
żebrzących (kapucyni, karmelici
bosi) albo instytuty kleryków
regularnych (jezuici, teatyni,
barnabici, i tak dalej). Kościół
wyszedł w ten sposób z kryzysu
głęboko odnowiony i umocniony i
mógł zrekompensować utratę
niektórych obszarów europejskich
prawdziwie uniwersalnym
rozpowszechnieniem dzięki dziełom
misyjnym.

W XVIII wieku Kościół musiał
zwalczać dwóch wrogów: regalizm i
oświecenie. Pierwszy działał
równocześnie z rozwojem monarchii
absolutnej. Opierając się na



organizacji nowoczesnej biurokracji,
suwereni państw europejskich
zdołali ustanowić system
autokratycznej i totalnej władzy,
eliminując istniejące bariery
(instytucje pochodzenia
średniowiecznego jak system
feudalny, przywileje kościelne,
prawa miast, i tak dalej). W tym
procesie centralizacji władzy
monarchowie katoliccy dążyli do
atakowania zasięgu prawodawstwa
kościelnego, próbując stworzyć
Kościół podporządkowany i uległy w
stosunku do władzy króla. Jest to
zjawisko, które przybiera różne
nazwy w zależności od państw:
regalizm w Portugalii i w Hiszpanii,
gallikanizm we Francji, józefinizm
na obszarach rządzonych przez
Habsburgów (Austria, Czechy,
Słowacja, Węgry, Słowenia,
Chorwacja, Lombardia, Toskania,
Belgia), jurysdykcjonalizm w
Neapolu i w Parmie. To zjawisko
miało swój punkt krytyczny w



postaci wypędzenia jezuitów przez
wiele rządów i pełen gróźb nacisk na
papiestwo, żeby zniosło ten zakon (co
nastąpiło w 1773 roku).

Drugim wrogiem, z którym Kościół
starł się w XVIII wieku, było
oświecenie, ruch przede wszystkim
filozoficzny, który odniósł wielki
sukces wśród klas panujących. Jego
podłożem był prąd kulturowy, który
wywyższał rozum i naturę, a
równocześnie dokonywał
nieokiełznanej krytyki tradycji. Jest
to bardzo złożone zjawisko, które
przedstawia w każdym wypadku
silne tendencje materialistyczne,
naiwne wywyższanie nauk,
odrzucenie religii objawionej w imię
deizmu lub niedowiarstwa, nierealny
optymizm odnośnie naturalnej
dobroci człowieka, nadmierny
antropocentryzm, utopijną ufność w
postęp ludzkości, rozpowszechnioną
wrogość w stosunku do Kościoła
katolickiego, postawę



samowystarczalności i pogardy w
stosunku do przeszłości oraz
zakorzenioną tendencję do
upraszczającego redukcjonizmu w
poszukiwaniu modeli objaśniających
rzeczywistość. W sumie w dużej
mierze chodzi o początek wielu
współczesnych ideologii, które
redukują wizję rzeczywistości,
eliminując z jej rozumienia
objawienie nadprzyrodzone,
duchowość człowieka i ostatecznie
pragnienie poszukiwania
ostatecznych prawd człowieka oraz
poszukiwania Boga.

W XVIII wieku zostały założone
pierwsze loże masońskie. Spora część
z nich przyjęła tony i działalność
wyraźnie antykatolicką.

5. Czasy współczesne (od 1789
roku)

Rewolucja francuska, która
rozpoczęła się przy decydującym
wkładzie niższego duchowieństwa,



szybko wyrodziła się w kierunku
skrajnego gallikanizmu, dochodząc
do schizmy Kościoła
konstytucyjnego, a następnie
przybierając jawnie
antychrześcijańskie tony
(wprowadzenie kultu Istoty
Najwyższej, zniesienie
chrześcijańskiego kalendarza, i tak
dalej) aż po krwawe prześladowania
Kościoła (1791-1801). Papież Pius VI
zmarł w 1799 roku jako jeniec
francuskich rewolucjonistów. Dojście
do władzy Napoleona Bonapartego,
pragmatyka, przyniosło pokój
religijny wraz z konkordatem z 1801
roku. Jednak później doszło do waśni
z Piusem VII z powodu ciągłego
wtrącania się rządu francuskiego w
życie Kościoła. W wyniku tego Papież
został uwięziony przez Bonapartego
na okres około pięciu lat.

Wraz z przywróceniem monarchii
przedrewolucyjnych (1815) dla
Kościoła powrócił okres pokoju i



spokoju, któremu sprzyjał również
romantyzm, prąd myślenia panujący
w pierwszej połowie XIX wieku.
Niemniej jednak, wkrótce nakreślona
została nowa ideologia głęboko
przeciwna katolicyzmowi –
liberalizm, dziedzic ideałów
rewolucji francuskiej, któremu
stopniowo udało się utwierdzić
politycznie, wspierając ustanowienie
ustawodawstwa dyskryminującego
lub prześladującego Kościół.
Liberalizm w wielu krajach połączył
się z nacjonalizmem, a później, w
drugiej połowie wieku, wszedł w
sojusz z imperializmem i
pozytywizmem, które później
przyczyniły się do dechrystianizacji
społeczeństwa. Równocześnie w
reakcji na niesprawiedliwości
społeczne wywołane
ustawodawstwem liberalnym zrodził
się i rozpowszechniał szereg
ideologii nastawionych na bycie
rzecznikami dążeń klas uciskanych
przez nowy system gospodarczy:



socjalizm utopijny, socjalizm
„naukowy”, komunizm, anarchizm.
Wszystkie te ideologie łączyły plany
rewolucji społecznej i będąca ich
podstawą filozofia o charakterze
materialistycznym.

Katolicyzm w XIX wieku utracił
niemal we wszystkich krajach
ochronę państwa, które, co gorsza,
zaczęło zajmować postawę mu
przeciwną. W 1870 roku zakończyła
się natomiast doczesna władza
papieży wraz z włoskim podbojem
Państw Kościelnych i zjednoczeniem
półwyspu. Równocześnie jednak
Kościół zdołał wyciągnąć korzyści z
tego kryzysu, żeby umocnić jedność
wszystkich katolików wokół Stolicy
Świętej, aby uwolnić się od
mieszania się państw w wewnętrzne
zarządzanie Kościołem w
odróżnieniu od tego, co działo się w
okresie monarchii wyznaniowych
czasów nowożytnych. Szczytem tego
zjawiska było uroczyste ogłoszenie w



1870 roku dogmatu o nieomylności
Papieża przez I Sobór Watykański,
który odbył się za pontyfikatu Piusa
IX (1846-1878). Oprócz tego w XIX
wieku życie Kościoła cechowało się
wielką ekspansją misyjną (w Afryce,
Azji i Oceanii), wielkim rozkwitem
fundacji żeńskich kongregacji
zakonnych aktywnego życia oraz
organizacją potężnego apostolstwa
świeckich.

W XX wieku Kościół stawił czoła
wielu wyzwaniom. Pius X musiał
zwalczać modernistyczne tendencje
teologiczne wewnątrz samego ciała
Kościoła. Prądy te charakteryzowały
się w swoich najbardziej
radykalnych przejawach
immanentyzmem religijnym, który
chociaż utrzymywał tradycyjne
formułowanie wiary, w
rzeczywistości opróżniał je z treści.
Benedykt XV zderzył się z
huraganem pierwszej wojny
światowej, zdoławszy zachować



politykę bezstronności wśród
walczących stron, i rozwijając
działalność humanitarną na rzecz
jeńców i ludności dotkniętej wojenną
katastrofą. Pius XI sprzeciwiał się
totalitaryzmom różnego rodzaju,
które prześladowały mniej lub
bardziej otwarcie Kościół podczas
jego pontyfikatu: komunistycznemu
w Związku Sowieckim i w Hiszpanii,
narodowo-socjalistycznemu w
Niemczech, faszystowskiemu we
Włoszech, totalitaryzmowi o
inspiracji masońskiej w Meksyku.
Poza tym papież ten bardzo wspierał
miejscowe duchowieństwo i
episkopat na afrykańskich i
azjatyckich ziemiach misyjnych, co
czynił również później jego następca
Pius XII i co pozwoliło Kościołowi
stawić czoła zjawisku dekolonizacji
w charakterze elementu
autochtonicznego a nie obcego
elementu.



Pius XII musiał stawić czoła
straszliwej próbie drugiej wojny
światowej, podczas której działał na
różne sposoby, aby ocalić z
narodowo-socjalistycznych
prześladowań tylu Żydów, ilu się
dało (szacuje się, że Kościół katolicki
ocalił ich w przybliżeniu osiemset
tysięcy). Postępując realistycznie, nie
uważał za właściwe rzucać
publicznego oskarżenia, zważywszy,
że pogorszyłoby ono i tak ciężką
sytuację katolików również
prześladowanych na różnych
obszarach okupowanych przez
Niemców i zlikwidowałoby
możliwość interweniowania na rzecz
Żydów. Wiele znaczących osobistości
ze świata żydowskiego uznało
publicznie po wojnie wielkie zasługi
tego papieża wobec ich narodu.

Jan XXIII zwołał II Sobór Watykański
(1962-1965), który został zakończony
przez Pawła VI, i który otworzył
odmienną epokę duszpasterską w



Kościele, podkreślając powszechne
powołanie do świętości, znaczenie
wysiłku ekumenicznego, pozytywne
aspekty współczesności, rozszerzenie
dialogu z innymi religiami i z
kulturą. W latach, które nastąpiły po
soborze, Kościół cierpiał głęboki
wewnętrzny kryzys o charakterze
doktrynalnym i dyscyplinarnym,
który zdołał w dużej mierze
przezwyciężyć podczas długiego
pontyfikatu Jana Pawła II
(1978-2005), Papieża o niezwykłej
osobowości, który zdołał uzyskać dla
Stolicy Świętej nieznane wcześniej
poziomy popularności i prestiżu
wewnątrz Kościoła katolickiego i
poza nim.

Carlo Pioppi

Bibliografia podstawowa

J. Orlandis, Historia del cristianismo,
Rialp, Madryt 1983



A. Torresani, Breve storia della
Chiesa, Ares, Mediolan 1989

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-14-historia-koscioa/
(10-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-14-historia-koscioa/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-14-historia-koscioa/

	Temat 14. Historia Kościoła

