
opusdei.org

Temat 13. Męka,
śmierć i
zmartwychwstanie
Chrystusa

Jezus dobrowolnie przyjął na
siebie cierpienie fizyczne i
moralne spowodowane
niesprawiedliwością
grzeszników. Krzyż Chrystusa
jest przede wszystkim
przejawem wielkodusznej
miłości Trójcy Świętej do ludzi,
miłości, która nas zbawia.
Tajemnica Krzyża, obecna w
sakramentach, prowadzi nas do
nowego życia. Poprzez
zmartwychwstanie Jezusa Bóg
zapoczątkował nowe życie,



życie przyszłego świata, i oddał
je w ręce człowieka.

08-12-2022

Wszystkie czyny Jezusa są przyczyną
naszego zbawienia. Swoim świętym i
wiernym Ojcu życiem na ziemi Jezus 
przywraca całą ludzkość miłości Ojca
, która została naruszona przez
grzech pierworodny i kolejne
grzechy indywidualne wszystkich
ludzi. Odnawia ją i ratuje z mocy
diabła.

Jednak dopiero wraz z jego 
misterium paschalnym (jego męką i
śmiercią, zmartwychwstaniem i
wstąpieniem do nieba, aby być z
Ojcem) ta rzeczywistość odkupienia 
zostaje ostatecznie ustanowiona.
Dlatego tajemnicę naszego zbawienia
często przypisuje się męce, śmierci i
zmartwychwstaniu Chrystusa, Jego



tajemnicy paschalnej. Nie
zapominajmy jednak, że to całe życie
Chrystusa, zarówno w jego wymiarze
ziemskim, jak i chwalebnym, jest
tym, co - najprościej mówiąc - nas
zbawia.

Męka i śmierć Chrystusa

Znaczenie Krzyża. Z historycznego
punktu widzenia nasz Pan umarł,
ponieważ został skazany na śmierć
przez władze duchowe narodu
żydowskiego, które wydały Go w ręce
administracji rzymskiej, prosząc, aby
został ukarany śmiercią. Przyczyną
wydania wyroku śmierci było jego
oświadczenie przed najwyższą radą
Żydów (Sanhedrynem), że jest
Mesjaszem synem Boga, tym,
któremu Bóg dał władzę sądzenia
wszystkich ludzi. To stwierdzenie
zostało uznane za bluźnierstwo i
dlatego Sanhedryn postanowił
zadekretować jego śmierć.



Należy zauważyć, że to potępienie
Jezusa następuje jako kontynuacja
poprzedzającej je historii zbawienia
narodu żydowskiego. Wielokrotnie
Bóg przemawiał do ludu izraelskiego
przez proroków (por. Hbr 1,1).
Jednak słowo Boże nie zawsze było
dobrze przyjmowane przez Izrael.
Historia Izraela jest historią wielkich
bohaterskich czynów, ale także
wielkich buntów. Przy wielu
okazjach lud opuszczał Boga i
zapominał o świętych prawach, które
od Niego otrzymał. Dlatego prorocy
często musieli cierpieć
niesprawiedliwość, aby wypełnić
misję, którą powierzył im Bóg.

Historia Jezusa jest zwieńczeniem
historii Izraela, historią o
uniwersalnym powołaniu. Gdy
nadeszła pełnia czasu, Bóg posłał
swojego Syna, aby wypełnił obietnice
dane Izraelowi i doprowadził do
ustanowienia swojego Królestwa na
świecie. Ale tylko niektórzy przyjęli



Chrystusa i poszli za nim; przywódcy
ludu odrzucili go i skazali na śmierć.
Nigdy wcześniej ludzie nie odrzucili
Boga tak bezpośrednio, do tego
stopnia, by potrafić znęcać się nad
nim w każdy możliwy sposób. Jednak
- i tu kryje się najbardziej tajemniczy
aspekt Krzyża - Bóg nie chciał
chronić swojego Syna przed ludzką
niegodziwością, ale oddał Go w ręce
grzeszników: „Bóg dopuścił ich czyny
wypływające z zaślepienia, by
wypełnić swój zbawczy
zamysł” (Katechizm, nr 600). A Jezus,
idąc za wolą Ojca, „przyjął w sposób
dobrowolny mękę i śmierć z miłości
do Ojca i do ludzi” (Katechizm, nr
609). Oddał siebie na tę
niesprawiedliwą mękę i śmierć.
Odważnie wyznał swoją tożsamość i
swoją relację z Ojcem, choć wiedział,
że nie zostanie to zaakceptowane
przez jego wrogów. Został skazany
na upokarzającą i brutalną śmierć i
w ten sposób doświadczył w swoim
ciele i duszy niesprawiedliwości tych,



którzy go skazali. I nie tylko: w tej
niesprawiedliwości, którą wycierpiał
i którą za nas przyjął, zawarte były
także wszystkie niesprawiedliwości i
grzechy ludzkości, bo każdy grzech to
nic innego jak odrzucenie Bożego
planu w Jezusie Chrystusie, który
osiągnął swój najwyższy wyraz w
skazaniu Jezusa na tak okrutną
śmierć. Jak podaje Kompendium
Katechizmu: „Każdy poszczególny
grzesznik, to jest każdy człowiek, jest
w rzeczywistości sprawcą i jakby
narzędziem wszystkich mąk, które
wycierpiał Boski Odkupiciel” (nr
117).

Jezus zatem dobrowolnie przyjął
cierpienia fizyczne i moralne
wynikające z niesprawiedliwości
grzeszników, a w nich wszystkich
grzechów ludzkich, każdego
przewinienia wobec Boga. Można
powiedzieć, metaforycznie, że „niósł”
nasze grzechy na swoich barkach.
Ale dlaczego to zrobił? Odpowiedź,



jakiej udziela Kościół, posługując się
różnymi językami, ale o wspólnym
podłożu, jest następująca: uczynił to,
aby anulować lub unieważnić nasze
grzechy w sprawiedliwości swego
serca.

W jaki sposób Jezus unieważnił
nasze grzechy? Uchylił je, znosząc te
cierpienia, które były owocem
grzechów ludzi, w posłusznym i
pełnym miłości zjednoczeniu z
Bogiem Ojcem, z sercem pełnym
sprawiedliwości i z miłością tego, kto
kocha grzesznika, nawet jeśli na to
nie zasługuje, tego, kto z miłości stara
się przebaczać przewinienia (por. Łk
22, 42; 23, 34). Być może przykład
pozwoli lepiej to zrozumieć. Czasami
w życiu pojawiają się sytuacje, w
których jedna osoba jest obrażana
przez drugą, którą kocha. W
środowisku rodzinnym może się
zdarzyć, że np. osoba starsza i
niepełnosprawna ma zły humor i
sprawia przykrość opiekunom. Gdy



mamy do czynienia z prawdziwą
miłością, takie cierpienie przyjmuje
się z miłosierdziem i nadal dąży do
dobra osoby dopuszczającej się
obrazy. Żale giną, bo nie ma dla nich
miejsca w sprawiedliwym i
kochającym sercu. Jezus zrobił coś
podobnego, choć tak naprawdę
poszedł o wiele dalej, bo być może
starzec z przykładu zasługuje na
sympatię tych, którzy się nim
opiekują, ze względu na dobre
rzeczy, które zrobił, gdy był młodszy.
Ale Jezus umiłował nas bez naszej
zasługi i nie poświęcił się za kogoś,
kogo kochał z jakiegoś konkretnego
powodu, ale za każdego człowieka,
za każdą osobę: „Umiłował mnie i
ofiarował się za mnie” - mówi św.
Paweł, który zawzięcie prześladował
chrześcijan. Jezus chciał w naszym
imieniu ofiarować te cierpienia, wraz
ze swoją śmiercią, Ojcu, abyśmy na
podstawie Jego miłości mogli zawsze
uzyskać przebaczenie naszych
grzechów przeciwko Bogu: „W Jego



ranach jest nasze zdrowie” (Iz 53, 5).
A Bóg Ojciec, który podtrzymywał
ofiarę Jezusa mocą Ducha Świętego,
zachwycił się miłością, która była w
sercu Jego Syna. „Gdzie jednak
wzmógł się grzech, tam jeszcze
obficiej rozlała się łaska” (Rz 5, 20).

Tak więc w historycznym
wydarzeniu, którym stało się
Ukrzyżowanie, tym, co było
fundamentalne, nie był
niesprawiedliwy czyn tych, którzy Go
oskarżali i potępiali, ale odpowiedź
Jezusa, pełna sprawiedliwości i
miłosierdzia w obliczu tej sytuacji. To
zaś było działaniem Trójcy Świętej:
„Przede wszystkim jest ona darem
samego Boga Ojca, ponieważ Ojciec
wydaje swego Syna, aby pojednać
nas ze sobą. Jest ona równocześnie
ofiarą Syna Bożego, który stał się
człowiekiem; dobrowolnie i z miłości
ofiaruje On swoje życie Ojcu przez
Ducha Świętego , aby naprawić nasze



nieposłuszeństwo” (Katechizm, nr
614).

Krzyż Chrystusa jest przede
wszystkim przejawem
wspaniałomyślnej miłości Trójcy
Świętej do ludzi, miłości, która nas
zbawia. Na tym właśnie polega istota
jego tajemnicy.

Owoc Krzyża. Jest to przede
wszystkim usunięcie grzechu. Nie
oznacza to jednak, że nie możemy
już grzeszyć lub, że każdy grzech jest
automatycznie odpuszczany bez
żadnego wysiłku z naszej strony.
Najlepiej wyjaśnić to za pomocą
metafory. Jeśli podczas wędrówki lub
spaceru po okolicy zostaniemy
ukąszeni przez jadowitego węża,
natychmiast postaramy się znaleźć
antidotum na truciznę. Trucizna,
podobnie jak grzech, działa
destrukcyjnie na swój podmiot.
Funkcją antidotum jest uwolnienie
nas od zniszczenia, które dokonuje



się w naszym organizmie, a może
tego dokonać, ponieważ zawiera w
sobie coś, co neutralizuje truciznę.
Krzyż jest „antidotum” na grzech.
Jest w nim miłość, która uobecnia się
właśnie jako reakcja na
niesprawiedliwość, na zniewagi, i ta
ofiarna miłość, która wypływa z
serca Chrystusa, w odosobnieniu
Krzyża, jest siłą sprawczą zdolną do
przezwyciężenia grzechu, do
pokonania go i wyeliminowania.

Jesteśmy grzesznikami, ale możemy
uwolnić się od grzechu i jego
szkodliwych skutków, uczestnicząc w
tajemnicy Krzyża, pragnąc przyjąć
owo „antidotum”, które Chrystus
wytworzył w sobie właśnie przez
podtrzymywanie doświadczenia
szkody, jaką wyrządza grzech, a
które jest nam podawane wraz z
sakramentami. Chrzest włącza nas w
Chrystusa i w ten sposób zmazuje
nasze grzechy, spowiedź
sakramentalna oczyszcza nas i



uzyskujemy Boże przebaczenie,
Eucharystia uzdrawia nas i
umacnia... Tak więc tajemnica
Krzyża, obecna w sakramentach,
prowadzi nas ku temu nowemu
życiu, nieskończonemu, w którym
nie będzie istniało żadne zło i żaden
grzech, ponieważ zostały one
zgładzone przez Krzyż Chrystusa.

Są też inne owoce Krzyża. Przed
krucyfiksem uświadamiamy sobie, że
krzyż jest nie tylko antidotum na
grzech, ale także objawia moc
miłości. Jezus na Krzyżu pokazuje
nam, jak daleko może nas
zaprowadzić miłość do Boga i
człowieka, a tym samym wskazuje
nam drogę do ludzkiego spełnienia,
bo sens człowieka leży w prawdziwej
miłości do Boga i bliźnich.
Oczywiście, osiągnięcie tej ludzkiej
pełni jest możliwe tylko dlatego, że
Jezus czyni nas uczestnikami
swojego zmartwychwstania i
obdarza nas Duchem Świętym. Ale o



tym powiemy w dalszej części
artykułu.

Wyrażenia biblijne i liturgiczne

Właśnie wyjaśniliśmy teologiczny
sens męki i śmierci Jezusa.
Naturalnie czynili to również pierwsi
chrześcijanie, którzy posługiwali się
kategoriami i pojęciami dostępnymi
im w kulturze religijnej ich czasów,
które znajdujemy w Nowym
Testamencie. Tam męka i śmierć
Chrystusa są rozumiane jako: A)
ofiara przymierza; B) ofiara
przebłagania, odkupienia i
zadośćuczynienia za grzechy; C) akt
odkupienia i wyzwolenia ludzkości;
D) akt, który nas usprawiedliwia i
pojednuje z Bogiem.

Przyjrzyjmy się tym różnym
sposobom przedstawiania sensu
męki i śmierci Chrystusa, z którymi
często spotykamy się czytając Pismo
Święte lub uczestnicząc w Liturgii:



A) Jezus, ofiarowując swoje życie
Bogu na krzyżu, ustanowił Nowe
Przymierze, czyli nową i ostateczną
formę zjednoczenia Boga z ludźmi,
która została przepowiedziana przez
Izajasza (Iz 42,6), Jeremiasza (Jer
31,31-33) i Ezechiela (Ez 37,26). Jest to
Nowe Przymierze Chrystusa z
Kościołem, do którego jesteśmy
włączeni przez chrzest.

B) Ofiara Chrystusa na Krzyżu
posiada wartość odkupieńczą, czyli
oczyszczenia i obmycia z grzechu (Rz
3,25; Hbr 1,3; 1 J 2,2; 4,10). Ma też
wartość przebłagania i
zadośćuczynienia za grzech (Rz 3,25;
Hbr 1,3; 1 J 2,2; 4,10), ponieważ Jezus
przez swoje posłuszeństwo okazał
Ojcu miłość i poddanie, których my
ludzie odmówiliśmy Mu przez nasze
przewinienia. I w ten sposób zdobył
On serce Ojca i odpokutował za te
przewinienia.



C) Krzyż Chrystusa jest aktem
odkupienia i wyzwolenia człowieka.
Jezus zapłacił za naszą wolność ceną
swojej krwi, czyli swoim cierpieniem
i śmiercią, dzięki czemu wykupił nas
od grzechu (1 P 1,18) i uwolnił spod
władzy diabła. Każdy, kto popełnia
grzech, staje się w pewnym sensie
sługą diabła.

D) Zwłaszcza w listach św. Pawła
czytamy, że krew Chrystusa 
usprawiedliwia nas, czyli przywraca
nam sprawiedliwość, którą
utraciliśmy obrażając Boga i w ten
sposób pojednuje nas z Nim. Krzyż,
wraz ze Zmartwychwstaniem
Chrystusa, jest przyczyną naszego 
usprawiedliwienia. Bóg znów jest
obecny w naszej duszy, bo Duch
Święty przychodzi, by ponownie
zamieszkać w naszych sercach.

Zmartwychwstanie Pańskie

„Zstąpił do piekła”. Po przebytych
cierpieniach i śmierci ciało Chrystusa



zostało pochowane w nowym grobie,
niedaleko miejsca, w którym został
ukrzyżowany. Jego dusza natomiast
„zstąpiła do piekieł”, czyli podzieliła
stan sprawiedliwych, którzy umarli
przed Nim. Nie weszli oni jeszcze do
chwały nieba, gdyż oczekiwali na
przyjście Króla Mesjasza, który miał
przynieść im ostateczne zbawienie.
(Na ten temat: Katechizm nr 631-637).

Pochówek Jezusa pokazuje, że On
naprawdę umarł. Jego zstąpienie do
piekieł miało również znaczenie
zbawcze: otworzyło bramy nieba dla
tych sprawiedliwych, którzy czekali
na Chrystusa, aby móc uczestniczyć
w wiecznej radości w Bogu.

„Powstał z martwych”. „Trzeciego
dnia” (od swojej śmierci) Jezus
powstał do nowego życia. Jego dusza
i ciało, w pełni przemienione chwałą
Jego Boskiej Osoby, zostały ponownie
zjednoczone. Dusza ponownie
przyjęła ciało i nasycona chwałą



przeniknęła w całości do ciała. Z tego
powodu „zmartwychwstanie
Chrystusa nie było powrotem do
życia ziemskiego. Zmartwychwstałe
ciało, w którym się ukazuje, jest tym
samym ciałem, które zostało
ukrzyżowane i nosi ślady Jego męki,
ale równocześnie uczestniczy w
Boskim życiu w stanie
chwały” (Kompendium, nr 129).

Zmartwychwstanie Chrystusa. Jezus
naprawdę zmartwychwstał.
Apostołowie nie mogli oszukać
samych siebie ani wymyślić
zmartwychwstania. Przede
wszystkim, gdyby grób Chrystusa nie
był pusty, nie mogliby mówić o
zmartwychwstaniu Jezusa; ponadto,
gdyby Pan nie ukazywał się im przy
wielu okazjach i licznym grupom
ludzi, mężczyznom i kobietom, wielu
uczniów Chrystusa nie byłoby w
stanie przyjąć Jego
zmartwychwstania, jak to miało
miejsce początkowo w przypadku



apostoła Tomasza. Tym bardziej nie
byliby w stanie oddać życia za
kłamstwo. Jak mówi św. Paweł,
gdyby Chrystus nie zmartwychwstał,
to on, Paweł, dawałby fałszywe
świadectwo o Bogu: „przeciwko Bogu
świadczyliśmy, że z martwych
wskrzesił Chrystusa. Skoro umarli
nie zmartwychwstają” (1 Kor
15,15-16). Paweł jednak nie miał
zamiaru robić czegoś takiego. Był w
pełni przekonany o
Zmartwychwstaniu Jezusa, ponieważ
widział go zmartwychwstałego. W
podobny sposób św. Piotr
odpowiedział odważnie przywódcom
Izraela: „Trzeba bardziej słuchać
Boga niż ludzi - odpowiedział Piotr i
Apostołowie. Bóg naszych ojców
wskrzesił Jezusa, którego straciliście,
zawiesiwszy na drzewie [...] Dajemy
temu świadectwo my właśnie” (Dz
5,29-30.32).

Teologiczny sens Zmartwychwstania.
Zmartwychwstanie Chrystusa tworzy



jedność z Jego śmiercią na Krzyżu.
Tak, jak przez mękę i śmierć Jezusa
Bóg zgładził grzech i pojednał świat
ze sobą, tak przez Zmartwychwstanie
Jezusa Bóg zapoczątkował nowe
życie, życie przyszłego świata, i oddał
je człowiekowi do dyspozycji.

Całe cierpienie fizyczne i duchowe,
które Jezus zniósł na Krzyżu, zostało
przekształcone przez Jego
Zmartwychwstanie w szczęście i
doskonałość zarówno w Jego ciele,
jak i w duszy. Wszystko w Nim jest
wypełnione życiem Boga, Jego
miłością, Jego szczęściem i to jest coś,
co będzie trwało wiecznie.

Ale nie uczynił tego tylko dla siebie,
lecz także dla nas. Przez dar Ducha
Świętego Pan zapewnia nam udział
w nowym życiu wynikającym z Jego
Zmartwychwstania. Już tu na ziemi
napełnia nas swoją łaską, łaską
Chrystusa, która czyni nas dziećmi i
przyjaciółmi Boga, a jeśli będziemy



trwali w wierze, to pod koniec
naszego życia przekaże nam również
swoją chwałę i my również
osiągniemy chwałę
zmartwychwstania.

W tym sensie ochrzczeni „przeszli ze
śmierci do życia”, z oddalenia od
Boga do łaski usprawiedliwienia i
Bożego synostwa. Jesteśmy
umiłowanymi dziećmi Boga mocą
paschalnego misterium Chrystusa,
Jego śmierci i Zmartwychwstania. W
rozwijaniu tego życia jako dzieci
Boże leży pełnia naszego
człowieczeństwa.

Wniebowstąpienie Chrystusa do
nieba. Wniebowstąpienie do nieba
oznacza koniec misji Chrystusa, jego
posłannictwa wśród nas w
śmiertelnym ciele, aby przynieść
zbawienie. Konieczne było, aby po
zmartwychwstaniu Chrystus od
czasu do czasu ponawiał swoją
obecność wśród uczniów, aby



objawić swoje nowe życie i dopełnić
ich formację. Ta obecność kończy się
w dniu Wniebowstąpienia. Jednak,
choć Jezus powraca do nieba, do
Ojca, pozostaje także wśród nas na
różne sposoby, a przede wszystkim w
sposób sakramentalny, poprzez
Świętą Eucharystię.

Zasiadając po prawicy Ojca, Jezus
kontynuuje swoją posługę
powszechnego Pośrednika
zbawienia. „Jest Panem, który teraz
w swoim człowieczeństwie w
wiecznej chwale Syna Bożego rządzi i
wstawia się nieustannie za nami u
Ojca. Posyła nam swego Ducha i daje
nam nadzieję, że pewnego dnia
będziemy z Nim na
wieki” (Kompendium, nr 132).

Pamiętajmy też, że uwielbienie
Chrystusa przez Ojca w niebie:

A) Zachęca nas do życia ze wzrokiem
utkwionym w chwałę nieba:
„Szukajcie tego, co w górze” (Kol 3,1);



przypomina nam, że nie mamy tu
trwałego miasta (Hbr 13,14), i
zachęca do uświęcania tego, co
ludzkie.

B) Wzywa nas do życia w wierze, bo
wiemy, że towarzyszy nam Jezus
Chrystus, który zna i kocha nas z
nieba, i który nieustannie udziela
nam łaski swojego Ducha. Z mocą
Boga możemy realizować zadanie
ewangelizacji, które nam powierzył:
zanieść Go do wszystkich dusz (por.
Mt 28,19) i postawić na szczycie
wszystkich ludzkich działań (por. J
12,32), aby urzeczywistniło się Jego
Królestwo (por. 1 Kor 15,25).

Ponadto On zawsze towarzyszy nam
z tabernakulum.

Znaczenie tajemnicy paschalnej w
życiu chrześcijanina

Jak już zostało powiedziane,
Zmartwychwstanie Jezusa nie jest
zwyczajnym powrotem do



poprzedniego życia, jak to było w
przypadku Łazarza, ale czymś
zupełnie nowym i odmiennym.
Zmartwychwstanie Chrystusa jest
przejściem do życia, które nie
podlega już upływowi czasu, życia
zanurzonego w wieczności Boga. A
Jezus nie uzyskał tego dla siebie
samego, ale dla wszystkich nas, za
których umarł i zmartwychwstał.

Misterium paschalne ma odbicie w
naszym codziennym życiu. W liście
do Kolosan św. Paweł mówi:
„Jeśliście więc razem z Chrystusem
powstali z martwych, szukajcie tego,
co w górze, gdzie przebywa Chrystus
zasiadając po prawicy Boga. Dążcie
do tego, co w górze, nie do tego, co na
ziemi” (Kol 3,1-2). W odniesieniu do
tych słów św. Pawła interesujący jest
następujący komentarz: „Na
pierwszy rzut oka mogłoby się
wydawać, że Apostoł chce namawiać
do pogardy dla ziemskiej
rzeczywistości, czyli wzywa do



zapomnienia o tym świecie
cierpienia, niesprawiedliwości i
grzechu, aby żyć w oczekiwaniu
szczęścia w niebie. W tym przypadku
myśl o „niebie” byłaby rodzajem
wyobcowania. Aby jednak uchwycić
prawdziwy sens tej Pawłowej
wypowiedzi, wystarczy nie odrywać
ich od kontekstu. Apostoł bardzo
jasno określa, co rozumie przez
„dobra, które są w górze”, których
chrześcijanin musi szukać, i „dobra,
które są na ziemi”, których musi się
wystrzegać. „Dobra ziemskie”,
których należy unikać, to przede
wszystkim „rozpusta, nieczystość,
lubieżność, zła żądza i chciwość,
która jest bałwochwalstwem” (Kol
3,5-6). Należy unicestwić w nas
nienasycone pragnienie dóbr
materialnych, egoizm, będący
źródłem wszelkiego
grzechu” (Benedykt XVI, audiencja
generalna, 27 kwietnia 2011 r.).



Chodzi więc o to, by uśmiercić
„starego człowieka”, by przyoblec się
w Chrystusa i dobra, które dla nas
uzyskał. Sam św. Paweł wyjaśnia,
czym są te dobra: „Jako więc
wybrańcy Boży - święci i umiłowani -
obleczcie się w serdeczne
miłosierdzie, dobroć, pokorę, cichość,
cierpliwość, znosząc jedni drugich i
wybaczając sobie nawzajem, jeśliby
miał ktoś zarzut przeciw drugiemu
[...]. Na to zaś wszystko
[przyobleczcie] miłość, która jest
więzią doskonałości” (Kol 3,12-14).
Widać wyraźnie, że dążenie do dóbr
niebieskich nie jest ucieczką od
teraźniejszości, która byłaby jedynie
przeszkodą w osiągnięciu życia
wiecznego; chodzi raczej o to, by z
odwagą kroczyć przez doczesność ku
życiu wiecznemu.

Jest to możliwe tylko wtedy, gdy stale
będziemy wprowadzać w życie
powołanie, które otrzymaliśmy od
Chrystusa na chrzcie, i które czyni



nas uczestnikami Jego życia i łaski.
Musimy żyć z wiarą i ufnością w
Boga i Jego opatrzność, mając
nadzieję, że dzięki Niemu nasze
uczynki przyniosą dobre owoce,
krzewiąc miłość między ludźmi.
Potrzebujemy modlitwy i częstego
korzystania ze źródeł łaski, jakimi są
sakramenty. W ten sposób to, co
kiedyś było być może życiem w
niewoli grzechu, zniewolonym przez
nasze wielorakie samolubne akty
egoizmu, staje się świętym życiem,
miłym Bogu. Jesteśmy przemieniani
przez łaskę, która czyni nas
świętymi, a jednocześnie dokładamy
swoje ziarnko piasku do tej
przemiany świata na wzór Boga,
która spełni się na końcu czasów. Ale
już tutaj, poprzez nasz przykład i
działanie jako chrześcijan, nadajemy
ziemskiemu miastu nowe oblicze,
które sprzyja prawdziwemu
człowieczeństwu: solidarności,
godności ludzkiej, pokojowi i
harmonii rodzinnej, sprawiedliwości



i pomocy społecznej, trosce o
środowisko, w którym żyjemy.

„Chrześcijanie, głęboko wierząc, że
zmartwychwstanie Chrystusa
odnowiło człowieka, nie odrywając
go od świata, w którym buduje on
swoją historię, muszą być
świetlistymi świadkami tego nowego
życia, które przyniosło
Zmartwychwstanie [...], Światło
Paschy Chrystusa musi przenikać
nasz świat, musi docierać do
wszystkich ludzi jako orędzie prawdy
i życia poprzez nasze codzienne
świadectwo” (Benedykt XVI,
Audiencja generalna, 27 kwietnia
2011 r.).

Antonio Ducay

Bibliografia podstawowa

—Katechizm Kościoła Katolickiego, nr
595-667.



—Św. Jan Paweł II, Wierzę w Jezusa
Chrystusa Odkupiciela. Katecheza o
Wyznaniu Wiary (II), Wydawnictwo
Sióstr Loretanek, Warszawa 1991.

Bibliografia uzupełniająca

—Antonio Ducay, Jesús, el Hijo
Salvador, Rialp, Madrid 2015, (w
szczególności rozdziały V-VI).

—Vicente Ferrer Barrientos,
Jesucristo nuestro Salvador, Rialp,
Madrid 2015.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-13-meka-smierc-i-
zmartwychwstanie-chrystusa/

(26-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-13-meka-smierc-i-zmartwychwstanie-chrystusa/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-13-meka-smierc-i-zmartwychwstanie-chrystusa/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-13-meka-smierc-i-zmartwychwstanie-chrystusa/

	Temat 13. Męka, śmierć i zmartwychwstanie Chrystusa

