
opusdei.org

Temat 12. Wierzę w
Ducha Świętego.
Wierzę w Święty
Kościół powszechny

Duch Święty łączy głęboko
wiernych z Chrystusem w taki
sposób, że tworzą jedno ciało –
Kościół, gdzie istnieje
różnorodność członków i
funkcji.

20-12-2012

W Piśmie Świętym Duch Święty jest
nazywany różnymi imionami –
między innymi Dar, Pan, Duch Boży,



Duch Prawdy i Paraklet. Każde z tych
słów wskazuje nam jakąś cechę
Trzeciej Osoby Trójcy
Przenajświętszej. Duch Święty jest
„Darem”, dlatego że Ojciec i Syn
zsyłają nam Go bezinteresownie –
Duch przybył, aby zamieszkać w
naszych sercach (por. Ga 4, 6).
Przybył, aby zostać na zawsze z
ludźmi. Poza tym od Niego pochodzą
wszystkie łaski i dary, z których
największym jest życie wieczne
razem z Trzema Boskimi Osobami –
w Duchu Świętym mamy dostęp do
Ojca przez Syna.

Duch Święty jest „Panem” i „Duchem
Bożym”, które to imiona w Piśmie
Świętym są przypisywane tylko
Bogu, dlatego że Bóg jest Ojcem i
Synem. Jest „Duchem Prawdy”,
dlatego że naucza nas w pełny
sposób wszystkiego, co objawił nam
Chrystus, oraz prowadzi i utrzymuje
Kościół w prawdzie (por. J 15, 26; 16,
13-14). Jest „drugim” Parakletem



(Pocieszycielem, Obrońcą)
obiecanym przez Chrystusa, który
jest pierwszym Parakletem (grecki
tekst mówi o „drugim” Paraklecie a
nie o „odmiennym” Paraklecie, żeby
podkreślić komunię i ciągłość między
Chrystusem a Duchem Świętym).

W Symbolu Nicejsko-
Konstantynopolitańskim modlimy
się: „Et in Spiritum Sanctum,
Dominum et vivificantem: qui ex Patre
[Filioque] procedit. Qui cum Patre et
Filio simul adoratur, et
conglorificatur: qui locutus est per
Prophetas”. W tym zdaniu Ojcowie
Soboru Konstantynopolitańskiego
(381) chcieli użyć niektórych spośród
wyrażeń biblijnych, jakimi
nazywano Ducha Świętego. Mówiąc,
że jest „Ożywicielem”, odnosili się do
daru Boskiego życia dawanego
człowiekowi. Będąc Panem i
Ożywicielem, Duch Święty jest
Bogiem razem z Ojcem i Synem, i w
związku z tym odbiera takie samo



uwielbienie, jak pozostałe Dwie
Osoby Boskie. Wreszcie, chcieli
podkreślić misję, jaką Duch Święty
realizuje wśród ludzi: mówił przez
proroków. Prorokami są ci, którzy
mówili w imię Boga poruszani przez
Ducha, żeby spowodować
nawrócenie swojego ludu. Dzieło
Ducha Świętego, objawiające się w
proroctwach Starego Testamentu,
znajduje swoją pełnię w tajemnicy
Jezusa Chrystusa, ostatecznego Słowa
Boga.

„Jakie są symbole Ducha Świętego?
Są liczne: woda żywa, która wypływa
z boku Chrystusa ukrzyżowanego i
nasyca ochrzczonych;namaszczenie
olejem, które jest sakramentalnym
znakiem bierzmowania; ogień, który
przekształca wszystko, czego
dotyka;obłok – raz ciemny, raz
świetlisty – w którym objawia się
chwała Boża;włożenie rąk, przez
które udzielany jest dar Ducha
Świętego;gołębica, która zstępuje na



Chrystusa i spoczywa na Nim
podczas chrztu” (Kompendium, 139).

1.2. Misja Ducha Świętego

Trzecia Osoba Trójcy
Przenajświętszej współdziała z
Ojcem i Synem od początku zamysłu
naszego zbawienia do jego
wypełnienia, ale w „czasach
ostatecznych” – rozpoczętych
odkupieńczym Wcieleniem Syna –
Duch Święty objawił się i został nam
dany oraz został uznany i przyjęty
jako Osoba (por. Katechizm, 686).
Przez działanie Ducha Świętego Syn
Boży przyjął ciało w przeczystym
łonie Maryi Dziewicy. Duch Święty
namaścił Go od początku. Dlatego
Jezus Chrystus jest Mesjaszem od
początku swojego człowieczeństwa,
to znaczy, od samego Wcielenia (por.
Łk 1, 35). Jezus Chrystus objawia
Ducha swoim nauczaniem,
wypełniając obietnicę uczynioną
Patriarchom (por. Łk 4, 18nn.) i



udziela Go rodzącemu się
Kościołowi, tchnąc na Apostołów po
swoim Zmartwychwstaniu (por. 
Kompendium, 143). W Dzień
Pięćdziesiątnicy Duch Święty został
posłany, aby pozostawać od tego
czasu w Kościele, mistycznym Ciele
Chrystusa, ożywiając i prowadząc go
przy pomocy swoich darów i
obecności. Dlatego też mówi się, że
Kościół jest Świątynią Ducha
Świętego i że Duch Święty jest jakby
duszą Kościoła.

W dzień Pięćdziesiątnicy Duch
Święty zstąpił na Apostołów i
pierwszych uczniów, ukazując przy
pomocy zewnętrznych znaków
ożywienie Kościoła założonego przez
Chrystusa. „Posłanie Chrystusa i
Ducha Świętego wypełnia się w
Kościele, który jest posłany, aby
głosić i upowszechniać misterium
komunii Trójcy
Świętej” (Kompendium, 144). Duch



Święty sprawia, że świat wkracza w
„czasy ostateczne”, w czasy Kościoła.

Ożywianie Kościoła przez Ducha
Świętego gwarantuje, że będzie
pogłębiane, pozostanie na zawsze
zachowane żywe i bez uszczerbku
wszystko to, co Chrystus powiedział i
czego nauczał, w dniach, kiedy żył na
ziemi do dnia swojego
Wniebowstąpienia1. Poza tym
poprzez celebrowanie i udzielanie
sakramentów Duch Święty uświęca
Kościół i wiernych, sprawiając, że
Kościół wciąż prowadzi dusze do
Boga2.

„W niepodzielnej Trójcy Świętej Syn i
Duch Święty są odrębni, ale
nierozdzielni. Od początku aż do
końca czasów, kiedy Ojciec posyła
Syna, posyła zawsze swojego Ducha,
który nas jednoczy w wierze, abyśmy
mogli jako przybrani synowie
nazywać Boga „Ojcem” (Rz 8,15).
Duch Święty jest niewidzialny, lecz



poznajemy Go poprzez Jego
działanie, gdy objawia nam Syna i
kiedy działa w
Kościele” (Kompendium, 137).

1.3. W jaki sposób Chrystus i Duch
Święty działają w Kościele?

Za pośrednictwem sakramentów
Chrystus udziela swojego Ducha
członkom swojego Ciała i ofiaruje im
łaskę Bożą, która daje owoce nowego
życia, według Ducha. Duch Święty
działa również, udzielając
szczególnych łask niektórym
chrześcijanom dla dobra całego
Kościoła, i jest Mistrzem, który
przypomina wszystkim
chrześcijanom to, co objawił
Chrystus (por. J 14, 25nn.).

„Duch Święty buduje, ożywia i
uświęca Kościół: Duch Miłości
przywraca ochrzczonym utracone
przez grzech podobieństwo Boże i
pozwala im żyć w Chrystusie,
uczestniczyć w życiu Trójcy Świętej.



Posyła ich, aby dawali świadectwo o
Prawdzie Chrystusa i ustala ich
wzajemne funkcje, aby wszyscy
przynosili „owoce Ducha" (por. Ga
5,22-23)” (Kompendium, 145).

2. Wierzę w Święty Kościół
powszechny

2.1. Objawienie Kościoła

Kościół jest tajemnicą (por. np. Rz 16,
25-27), to znaczy, rzeczywistością, w
której wchodzą w kontakt i komunię
Bóg i ludzie. Słowo ‘Kościół’ pochodzi
z greckiego „ekklesia”, co oznacza
‘zgromadzenie wezwanych’. W
Starym Testamencie było używane,
żeby przetłumaczyć „quahal
Yahweh”, czyli zgromadzenie
zebrane przez Boga, aby uczcić Go
należnym kultem. Przykładami tego
są zgromadzenie synajskie i to, które
zebrało się w czasach króla Jozjasza
w celu oddania chwały Bogu i
przywrócenia czystości Prawa
(reforma). W Nowym Testamencie



ma różne znaczenia w ciągłości ze
Starym Testamentem, ale oznacza w
szczególny sposób lud, który Bóg
zwołuje i gromadzi z krańców ziemi,
żeby ustanowić zgromadzenie
wszystkich, którzy przez wiarę w
Jego Słowo i przez Chrzest, są
dziećmi Bożymi, członkami
Chrystusa i świątynią Ducha
Świętego (por. Katechizm, 777; 
Kompendium, 147).

W Piśmie Świętym Kościół otrzymuje
różne nazwy, z których każda
podkreśla szczególnie niektóre
aspekty tajemnicy komunii Boga z
ludźmi. „Lud Boży” to tytuł, jaki
otrzymał Izrael. Kiedy stosuje się go
do Kościoła, nowego Izraela, oznacza
on, że Bóg nie chciał zbawiać ludzi
pojedynczo, tylko ustanawiając ich
jako jeden naród zgromadzony
poprzez jedność Ojca, Syna i Ducha
Świętego, który poznał Boga w
prawdzie i służy Mu w święty
sposób3. Oznacza również, że Kościół



został wybrany przez Boga, że jest
widzialną wspólnotą, która jest w
drodze – między narodami – ku
swojej ostatecznej ojczyźnie. W tym
ludzie Bożym wszyscy mają wspólną
godność dzieci Bożych, wspólną
misję – bycie solą ziemi – i wspólny
cel, jakim jest Królestwo Boże.
Wszyscy uczestniczą w trzech
funkcjach Chrystusa – królewskiej,
prorockiej i kapłańskiej (por. 
Katechizm, 782-786).

Kiedy mówimy, że Kościół jest
„Ciałem Chrystusa”, chcemy
podkreślić, że poprzez posłanie
Ducha Świętego Chrystus łączy ze
Sobą głęboko wiernych, przede
wszystkim w Eucharystii, włącza ich
do swojej Osoby przez Ducha
Świętego, utrzymujących się i
wzrastających w łączności między
sobą w miłości i tworzących jedno
ciało w różnorodności członków i
funkcji. Również wskazuje się, że
zdrowie lub choroba jednego członka



odbija się na całym ciele (por. 1 Kor
12, 1-24) i że wierni, jako członki
Chrystusa, są Jego narzędziami do
działania w świecie (por. Katechzim,
787-795). Kościół jest również
nazywany „Oblubienicą
Chrystusa” (por. Ef 5, 26nn.), co
podkreśla, w ramach jedności, jaką
Kościół przeżywa z Chrystusem,
rozróżnienie obu podmiotów.
Wskazuje to również, że Przymierze
Boga z ludźmi jest ostateczne, dlatego
że Bóg jest wierny swoim obietnicom
i że Kościół odpowiada mu tak samo
wiernie, będąc płodną Matką
wszystkich dzieci Bożych.

Kościół jest również „świątynią
Ducha Świętego”, dlatego że Duch
Święty żyje w Ciele Kościoła i buduje
go w miłości Słowem Bożym,
sakramentami, cnotami i
charyzmatami4. Jako że prawdziwą
świątynią Ducha Świętego był
Chrystus (por. J 2, 19-22) ten obraz
również wskazuje, że każdy



chrześcijanin jest Kościołem i
świątynią Ducha Świętego.
Charyzmaty są darami, jakich Duch
Święty udziela każdemu człowiekowi
dla dobra ludzi, dla potrzeb świata, a
zwłaszcza dla budowania Kościoła.
Pasterzom przysługuje rozróżnianie i
ocenianie charyzmatów (por. 1 Tes 5,
20-22; Kompendium, 160).

„Kościół znajduje swój początek i
swoje wypełnienie w odwiecznym
zamyśle Boga. Był przygotowany w
Starym Przymierzu wraz z
wybraniem Izraela jako ludu Bożego,
będącym znakiem przyszłego
zjednoczenia wszystkich narodów.
Założony przez słowa i czyny Jezusa,
został urzeczywistniony przede
wszystkim za pośrednictwem Jego
odkupieńczej Męki i Jego
Zmartwychwstania. Został następnie
ukazany jako misterium zbawienia
przez wylanie Ducha Świętego w
dniu Pięćdziesiątnicy. Osiągnie swoje
wypełnienie w chwale nieba jako



zgromadzenie wszystkich
odkupionych” (Kompendium, 149;
por. Katechizm, 778).

Kiedy Bóg objawia swój zamysł
zbawienia, który jest niezmienny,
objawia również, w jaki sposób
zamierza go zrealizować. Tego
zamysłu Bóg nie zrealizował jednym
aktem, tylko najpierw
przygotowywał ludzkość do przyjęcia
Zbawienia, a dopiero później objawił
się w pełni w Chrystusie. To
ofiarowanie Zbawienia w Boskiej
komunii i w jedności ludzkości
zostało ostatecznie udzielone
ludziom za pośrednictwem daru
Ducha Świętego, który został rozlany
w sercach wierzących, dając nam
osobisty i stały kontakt z Chrystusem.
Będąc dziećmi Boga w Chrystusie,
uznajemy się za braci pozostałych
dzieci Bożych. Wszelkie braterstwo i
jedność rodzaju ludzkiego opiera się
na wspólnym synostwie Bożym,
które zostało nam ofiarowane przez



Ojca w Chrystusie. Nie ma
braterstwa bez wspólnego Ojca, do
którego dochodzimy przez Ducha
Świętego.

Kościoła nie założyli ludzie. Nie jest
to nawet szlachetna ludzka
odpowiedź na doświadczenie
zbawienia dokonane przez Boga w
Chrystusie. W tajemnicach życia
Chrystusa, namaszczonego przez
Ducha, wypełniły się obietnice
zapowiedziane w Prawie i u
proroków. Można również
powiedzieć, że założenie Kościoła
zbiega się z życiem Jezusa Chrystusa.
Kościół nabiera kształtu w
odniesieniu do misji Chrystusa wśród
ludzi i dla ludzi. Nie ma jednego
momentu, w którym Chrystus założył
Kościół. Zakładał go w całym swoim
życiu: od swojego Wcielenia do
Śmierci, Zmartwychwstania,
Wniebowstąpienia aż po Zesłanie
Parakleta. Przez całe swoje życie
Chrystus – w którym zamieszkiwał



Duch – pokazywał, jaki powinien być
Jego Kościół, zarządzając jedne
rzeczy, a następnie inne. Po
Wniebowstąpieniu Chrystusa Duch
został posłany do Kościoła i trwa w
nim, jednocząc go z misją Chrystusa,
przypominając Mu to, co objawił
Pan, i prowadząc go w ciągu historii
ku jego pełni. To On jest przyczyną
obecności Chrystusa w Jego Kościele
przez sakramenty i przez Słowo i
ozdabia go nieustannie różnymi
hierarchicznymi i charyzmatycznymi
darami5. Ze względu na Jego
obecność wypełnia się obietnica
Pana, że będzie ze swoimi zawsze aż
do końca czasów (por. Mt 28, 20).

II Sobór Watykański przywrócił
starożytne określenie Kościoła –
„komunia”. W ten sposób wskazuje
się, że Kościół jest rozszerzeniem
wewnętrznej Komunii Trójcy na
ludzi. I że na tej ziemi jest ona już
komunią z Boską Trójcą, choćby nie
została jeszcze dokonana w swojej



pełni. Poza komunią Kościół jest
znakiem i narzędziem tej komunii
dla wszystkich ludzi. Przez nią
uczestniczymy w wewnętrznym
życiu Boga i przynależymy do
rodziny Boga jako Jego dzieci w Synu
przez Ducha6. Dokonuje się to w
szczególny sposób w sakramentach,
głównie w Eucharystii, nazywanej
również niekiedy Komunią (por. 1
Kor 10, 16). Wreszcie Kościół nosi
również nazwę komunii, dlatego że
formuje i określa przestrzeń
chrześcijańskiej modlitwy (por. 
Katechizm, 2655, 2672, 2790).

2.2. Misja Kościoła

Kościół musi głosić i ustanawiać
wśród wszystkich narodów
Królestwo Boże rozpoczęte przez
Chrystusa. Na ziemi jest zalążkiem i
początkiem tego królestwa. Po swoim
Zmartwychwstaniu Pan posłał
Apostołów, aby głosili Ewangelię, aby
chrzcili i nauczali wypełniać to, co



On nakazał (por. Mt 28, 18nn.). Pan
powierzył swojemu Kościołowi tę
samą misję, którą powierzył Mu
Ojciec (por. J 20, 21). Od początku
Kościoła ta misja była realizowana
przez wszystkich chrześcijan (por. Dz
8, 4; 11, 19), którzy często składali
ofiarę z własnego życia, żeby ją
wypełnić. Misyjny nakaz Pana ma
swoje źródło w odwiecznej miłości
Boga, który posłał swojego Syna i
swojego Ducha, dlatego że „pragnie,
by wszyscy ludzie zostali zbawieni i
doszli do poznania prawdy” (1 Tm 2,
4).

W tym misyjnym posłaniu zawierają
się trzy funkcje Kościoła na ziemi: 
munus profeticum (głoszenie Dobrej
Nowiny o Zbawieniu w Chrystusie), 
munus sacerdotale (rzeczywiście
uobecniać i przekazywać życie
Chrystusa, który zbawia przez
sakramenty) i munus regale (pomoc
chrześcijanom w spełnianiu misji i
we wzrastaniu w świętości). Chociaż



wszyscy wierni dzielą to samo
posłanie, nie wszyscy spełniają tę
samą rolę. Niektórzy z nich zostali
wybrani przez Pana do pełnienia
określonych funkcji, jak Apostołowie
i ich następcy, którzy są formowani
przez sakrament kapłaństwa z
Chrystusem jako Głową Kościoła w
szczególny sposób, odmienny od
pozostałych.

Dlatego że Kościół otrzymał od Boga
zbawczą misję na ziemi dla ludzi i
został przygotowany przez Boga,
żeby ją zrealizować, mówi się, że
Kościół jest powszechnym
sakramentem Zbawienia, ponieważ
jego celem jest chwała Boga i
zbawienie ludzi (por. Katechizm,
775). Jest on powszechnym
sakramentem zbawienia, dlatego że
jest znakiem i narzędziem
pojednania i komunii ludzkości z
Bogiem oraz jedności całego rodzaju
ludzkiego7. Mówi się również, że
Kościół jest tajemnicą, dlatego że w



jego widzialnej rzeczywistości
uobecnia się i działa duchowa i
Boska rzeczywistość, którą postrzega
się tylko przy pomocy wiary.

Stwierdzenie „poza Kościołem nie
ma zbawienia” oznacza, że wszelkie
zbawienie pochodzi od Chrystusa-
Głowy za pośrednictwem Kościoła,
który jest Jego Ciałem. Nikt nie może
się zbawić, jeżeli, uznawszy, że
Kościół został założony przez
Chrystusa dla zbawienia ludzi,
odrzuca go lub w nim nie trwa.
Równocześnie, dzięki Chrystusowi i
Jego Kościołowi, mogą osiągnąć
wieczne zbawienie wszyscy ci, którzy
bez żadnej winy nie znają Ewangelii
Chrystusa i Jego Kościoła, ale
szczerze poszukują Boga i pod
wpływem łaski starają się spełniać
Jego wolę, poznaną poprzez osąd
sumienia. Wszystkie elementy dobra
i prawdy, znajdujące się w innych
religiach i pochodzące od Boga, mogą
przygotować do przyjęcia Ewangelii i



prowadzić ku jedności ludzkości w
Kościele Chrystusa (por. 
Kompendium, 170nn.).

2.3. Właściwości Kościoła: jeden,
święty, powszechny, apostolski

Nazywamy właściwościami te
elementy, które cechują Kościół.
Znajdujemy je w wielu Symbolach
wiary od bardzo starożytnych epok
Kościoła. Wszystkie właściwości są
darem Bożym, który niesie ze sobą
zadanie do spełnienia przez
chrześcijan.

Kościół jest Jeden, ponieważ jego
początkiem i wzorcem jest Trójca
Przenajświętsza, ponieważ Chrystus
– jego Założyciel – przywraca jedność
wszystkich w jednym ciele, ponieważ
Duch Święty jednoczy wiernych z
Głową, którą jest Chrystus. Ta
jedność objawia się w tym, że wierni
wyznają tę samą wiarę, sprawują te
same sakramenty, są zjednoczeni w
tej samej hierarchii, mają wspólną



nadzieję i tę samą miłość. Kościół
istnieje jako społeczność
ustanowiona i zorganizowana na
świecie w Kościele katolickim,
rządzonym przez następcę Piotra i
przez biskupów pozostających z nim
w łączności8. Tylko w Kościele
katolickim można otrzymać pełnię
środków zbawienia, ponieważ Pan
powierzył dobra Nowego Przymierza
Kolegium Apostolskiemu, którego
głową jest Piotr. W kościołach i
wspólnotach niekatolickich istnieje
wiele dóbr uświęcenia i prawdy,
które pochodzą od Chrystusa i
promują katolicką jedność. Duch
Święty posługuje się nimi jako
narzędziami zbawienia, zważywszy
że ich siła pochodzi z pełni łaski i
prawdy, jaką Chrystus dał Kościołowi
katolickiemu (por. Katechizm, 819).
Członkowie tych kościołów i
wspólnot włączają się do Chrystusa
w Chrzcie i dlatego uznajemy ich za
braci. Można wzrastać w jedności:
zbliżając się bardziej do Chrystusa i



pomagając pozostałym
chrześcijanom być bliżej Niego,
wspierając jedność w sprawach
istotnych, wolność w mniej ważnych,
a we wszystkich miłość9, czyniąc
dom Boży bardziej nadającym się do
zamieszkania dla pozostałych,
wzrastając w czci i szacunku dla
Papieża i hierarchii, pomagając im i
przestrzegając ich nauczania.

Ruch ekumeniczny jest zadaniem
eklezjalnym, poprzez które usiłuje
się przywrócić jedność między
chrześcijanami w jednym Kościele
założonym przez Chrystusa. Jest to
pragnienie Pana (por. J 17, 21).
Dokonuje się ono przy pomocy
modlitwy, nawrócenia serca,
wzajemnego braterskiego poznania i
dialogu teologicznego.

Kościół jest Święty, ponieważ jego
twórcą jest Bóg, ponieważ Chrystus
oddał się za Kościół, żeby go
uświęcać i czynić go uświęcającym,



ponieważ Duch Święty ożywia go
miłością. Jako pełnia środków
zbawczych świętość jest powołaniem
każdego z członków Kościoła i celem
całej jego działalności. Kościół jest
święty, dlatego że nieustannie
wydaje owoce świętości na ziemi,
dlatego że jego świętość jest źródłem
uświęcenia jego dzieci, chociaż na tej
ziemi wszyscy uznają się za
grzeszników potrzebujących
nawrócenia i oczyszczenia. Kościół
jest również święty dzięki świętości
osiągniętej przez jego członków,
którzy już są w niebie – w szczególny
sposób dzięki Najświętszej Maryi
Pannie – i którzy są jego wzorcami i
orędownikami (por. Katechizm,
823-829). Kościół może być bardziej
święty, poprzez zadanie świętości
realizowane przez jego wiernych:
osobiste nawrócenie, ascetyczną
walkę, aby być bardziej podobnym
do Chrystusa, reformę, która pomaga
lepiej wypełniać misję i uciekać od
rutyny, oczyszczenie pamięci, które



usuwa fałszywe uprzedzenia w
stosunku do innych oraz konkretne
wypełnianie woli Bożej w miłości.

Kościół jest Powszechny (Katolicki),
ponieważ w nim jest Chrystus,
ponieważ zachowuje wszystkie
środki zbawienia dane mu przez
Chrystusa i udziela ich, ponieważ
jego misja obejmuje cały rodzaj
ludzki, ponieważ przyjął i przekazuje
w całości cały skarb Zbawienia i
ponieważ ma zdolność inkulturacji,
wynosząc i ulepszając każdą kulturę.
Katolickość wzrasta we wszystkich
kierunkach poprzez większy rozwój
misji Kościoła. Każdy Kościół
partykularny, to znaczy, każda
cząstka ludu Bożego, która znajduje
się w komunii w wierze, w
sakramentach ze swoim biskupem –
poprzez sukcesję apostolską –
utworzona na obraz Kościoła
powszechnego i w łączności z całym
Kościołem (który poprzedza ją



ontologicznie i chronologicznie) jest
katolicka.

Jako że misja Kościoła obejmuje całą
ludzkość, każdy człowiek, na różne
sposoby, przynależy albo
przynajmniej jest przyporządkowany
do katolickiej jedności ludu Bożego.
Jest w pełni włączony do Kościoła
ten, kto posiadając Ducha
Chrystusowego, jest zjednoczony
więzami wyznania wiary,
sakramentów, władzy kościelnej i
komunii. Katolicy, którzy nie trwają
w miłości, choćby byli włączeni do
Kościoła, należą do niego ciałem, ale
nie sercem. Ochrzczeni, którzy nie
realizują w pełni wspomnianej
katolickiej jedności, znajdują się w
pewnej, chociaż niedoskonałej
komunii z Kościołem katolickim (por.
Kompendium, 168).

Kościół jest Apostolski, ponieważ
Chrystus wzniósł go na Apostołach,
wybranych świadkach Jego



Zmartwychwstania i fundamencie
Kościoła, ponieważ z asystencją
Ducha Świętego naucza i strzeże
depozytu wiary otrzymanego od
Apostołów oraz wiernie go
przekazuje. Jest również apostolski
ze względu na swoją strukturę, będąc
nauczanym, uświęcanym i
zarządzanym do czasu powrotu
Chrystusa przez Apostołów i ich
następców – biskupów, w łączności z
następcą Piotra. Sukcesja apostolska
jest przekazywaniem – za
pośrednictwem sakramentu
kapłaństwa – posłania i władzy
Apostołów ich następcom. Dzięki tej
transmisji Kościół utrzymuje się we
wspólnocie wiary i życia ze swoim
początkiem, podczas gdy w ciągu
wieków podporządkowuje swoją
misję apostolską rozpowszechnianiu
Królestwa Chrystusa na ziemi.
Wszyscy członkowie Kościoła
uczestniczą, zgodnie z różnymi
funkcjami, w misji otrzymanej przez
Apostołów, aby nieść Ewangelię



całemu światu. Chrześcijańskie
powołanie jest z samej swej natury
powołaniem do apostolstwa (por. 
Katechizm, 863).

Miguel de Salis Amaral

Bibliografia

Na temat Ducha Świętego

Katechizm Kościoła Katolickiego,
683-688; 731-741

Kompendium Katechizmu Kościoła
Katolickiego, 136-146

Jan Paweł II, encyklika Dominum et
vivificantem, 18 maja 1986 r., 3-26

Jan Paweł II, Katechezy o Duchu
Świętym, sierpień-grudzień 1989 r.

Św. Josemaría Escrivá, homilia Wielki
Nieznajomy, w: To Chrystus
przechodzi, 127-138

Lektury zalecane:



Katechizm Kościoła Katolickiego,
748-945

Kompendium Katechizmu Kościoła
Katolickiego, 147-193

Św. Josemaría Escrivá, homilia 
Wierność Kościołowi (4 czerwca 1972
r.), w: Kochać Kościół, 18-33

------------------------

1 Por. II Sobór Watykański,
konstytucja dogmatyczna Dei
Verbum, 8.

2 „Uroczyste zstąpienie Ducha
Świętego w dniu Pięćdziesiątnicy nie
było wydarzeniem odosobnionym. W
Dziejach Apostolskich nie ma prawie
strony, na której by się nie mówiło o
Nim i o działaniu, poprzez które
prowadzi On, kieruje i ożywia życie
oraz dzieła pierwotnej wspólnoty
chrześcijańskiej (…).Ta głęboka
rzeczywistość, którą ukazuje nam
tekst Pisma Świętego, nie jest



wspomnieniem przeszłości, złotym
wiekiem Kościoła, który należy do
odległej historii. Jest to – pomimo
nędz i grzechów każdego z nas –
także rzeczywistość Kościoła
dzisiejszego i Kościoła wszystkich
czasów” (Św. Josemaría Escrivá, To
Chrystus przechodzi, 127nn.).

3 Por. II Sobór Watykański,
konstytucja dogmatyczna Lumen
Gentium, 4 i 9; Św. Cyprian, De Orat
Dom, 23 (CSEL 3, 285).

4 „Otóż kiedy wzywasz Boga Ojca,
pamiętaj, że to Duch, poruszając
twoją duszą, dał ci tę modlitwę.
Gdyby nie istniał Duch Święty, nie
byłoby w Kościele żadnego słowa
mądrości ani wiedzy, dlatego że jest
napisane: «Jednemu dany jest przez
Ducha dar mądrości słowa» (1 Kor
12, 8) (…). Gdyby Duch Święty nie był
obecny, Kościół by nie istniał.
Jednakże skoro Kościół istnieje, jest
pewne, że nie brakuje Ducha



Świętego” (Św. Jan Chryzostom, 
Sermones panegyrici in solemnitates
D. N. Iesu Christi, hom. 1, De Sancta
Pentecoste, 3-4, PG 50, 457).

5 Por. II Sobór Watykański,
konstytucja Lumen Gentium, 4 i 12.

6 Por. II Sobór Watykański,
konstytucja duszpasterska Gaudium
et Spes, 22.

7 Sobór Watykański, konstytucja 
Lumen Gentium, 1.

8 Por. Ibidem, 8.

9 Por. II Sobór Watykański,
konstytucja Gaudium et Spes, 92.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-12-wierze-w-ducha-
swietego-wierze-w-swiety-koscio-

powszechny/ (10-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-12-wierze-w-ducha-swietego-wierze-w-swiety-koscio-powszechny/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-12-wierze-w-ducha-swietego-wierze-w-swiety-koscio-powszechny/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-12-wierze-w-ducha-swietego-wierze-w-swiety-koscio-powszechny/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-12-wierze-w-ducha-swietego-wierze-w-swiety-koscio-powszechny/

	Temat 12. Wierzę w Ducha Świętego. Wierzę w Święty Kościół powszechny

