
opusdei.org

Temat 12. Wcielenie

Jezus jest jedynym Synem
Bożym i stał się człowiekiem
dla naszego zbawienia. Jest
doskonałym Bogiem i
doskonałym człowiekiem:
przyjął naszą postać materialną
i cielesną, podlegającą wielu
potrzebom, aby nas zbawić od
naszych grzechów. Maryja jest
rzeczywiście Matką Boga,
ponieważ Ten, którego poczęła
jako człowieka, dzięki działaniu
Ducha Świętego, nie jest nikim
innym jak odwiecznym Synem
Ojca.



09-12-2022

Tożsamość Jezusa w Nowym
Testamencie

Ewangelie opowiadają nam historię
Jezusa i to jest fundament całej
doktryny chrystologicznej.
Chrystologia to nic innego jak
refleksja nad tym, kim jest Jezus i co
przyszedł zrobić w świecie.

Rozważania te mają swój punkt
wyjścia w pismach Nowego
Testamentu: Ewangeliach, listach św.
Pawła i św. Jana oraz innych
tekstach. Stawiają pytania zarówno o
Jezusa, jak i o jego znaczenie dla
ludzkości. A zaczynają od bardzo
ważnego przekonania: że Jezus nie
może być tylko człowiekiem. W
rzeczywistości w ciągu następnych
lat po zmartwychwstaniu pierwsi
chrześcijanie czcili imię Jezusa,



wychwalali go, śpiewali mu hymny i
gromadzili się w niedziele, aby
sprawować Eucharystię ku jego
pamięci.

Wszystko to było całkiem logiczne,
gdy weźmie się pod uwagę
całokształt życia Jezusa. W świetle
tekstów, które czytamy w Ewangelii
widać, że Jezus postrzegał siebie jako
wyjątkowego przedstawiciela Boga w
świecie, roszczącego sobie (w sposób
pokorny i naturalny) boskie
prerogatywy, takie jak odpuszczanie
grzechów, reformowanie słowa,
które Bóg przekazał ludziom za
pośrednictwem Mojżesza, czy
domaganie się absolutnej miłości do
swojej osoby; Wszystko to dodatkowo
potwierdził ważnymi cudami, takimi
jak wskrzeszenie Łazarza, które
pokazało Jego panowanie i władzę
nad elementami kosmicznymi,
ludźmi i demonami, sam
zmartwychwstał, a z tronu Ojca
zesłał Ducha Świętego. Wszystko to



oznaczało również, że Jezus wypełnił
obietnice, które Bóg złożył Izraelowi
na czasy ostateczne: obietnicę
ustanowienia Królestwa, które
będzie trwało wiecznie, którego On,
Jezus, był Mesjaszem-Królem
intronizowanym w niebie. Jezus nie
mógł być tylko człowiekiem, choćby
nawet uważanym za świętego.

To przekonanie zostało jednak
skonfrontowane z fundamentalnym
pytaniem: jaki był związek Jezusa z
Bogiem? Odpowiedź na to pytanie
nie była łatwa dla pierwszych
chrześcijan. Wyznawali, że jest tylko
jeden Bóg, ale zdawali sobie też
sprawę, że Jezus działał i mówił tak,
jakby sam był Bogiem. Problem
wtedy był bardzo jasny: można
powiedzieć, że Jezus jest Bogiem, ale
w jakim sensie? Czy nie oznacza to
wyznawania dwóch bogów? To
ostatnie było absurdem, bo oni, jak
wszyscy Żydzi, byli też przekonani,
że nie ma - że nie może istnieć -



więcej niż jeden Bóg. Jaka jest zatem
relacja Jezusa do Boga Izraela?

Taka refleksja stopniowo będzie
prowadzić do satysfakcjonujących
rozwiązań. Już w listach św. Pawła
widzimy, że apostoł używa różnych
sposobów, aby wyrazić boskość
Jezusa, nie myląc Go z Bogiem Ojcem
i nie uznając dwóch bogów. Na
przykład w pierwszym liście do
Koryntian pisze: „Dla nas istnieje
tylko jeden Bóg, Ojciec, od którego
wszystko pochodzi i dla którego my
istniejemy, oraz jeden Pan, Jezus
Chrystus, przez którego wszystko się
stało i dzięki któremu także my
jesteśmy” (1 Kor 8, 6). Używa tego
wyrażenia „jeden Bóg i jeden Pan”,
które w praktyce stawia Boga Ojca i
Chrystusa na tym samym poziomie,
ponieważ w Starym Testamencie
„Pan” był „powszechnym imieniem
określającym boskość Boga
Izraela” (Katechizm, 446).
„Przypisując Jezusowi Boski tytuł



Pana, - mówi Katechizm Kościoła
Katolickiego - pierwsze wyznania
wiary Kościoła od początku
stwierdzają, że moc, cześć i chwała
należne Bogu Ojcu przysługują także
Jezusowi, ponieważ istnieje On "w
postaci Bożej"” (Katechizm, 449).

Jeszcze wyraźniej widać to w
Ewangelii Jana, która od początku
wyraźnie odróżnia Boga Ojca od
Słowa Bożego, które od początku
było w Bogu i samo było Bogiem
(por. J 1,1). Jezus, mówi Jan, jest
Słowem Wcielonym, które stało się
człowiekiem i przyszło na świat dla
naszego zbawienia. To Słowo istniało
przed pojawieniem się czasu i
stworzenia i z tej racji nie jest
stworzone. Zawsze był Słowem Ojca i
dlatego jest odrębny od Ojca, mimo
że pozostaje z nim w relacji. To
ważny tekst, w którym Jan
odpowiada na pytanie, jak
powiedzieć, że Jezus jest Bogiem, nie
mówiąc, że jest dwóch bogów. To



Słowo, uważa Jan, jest boskie jak sam
Ojciec, ale nie można go uznać za
drugiego Boga, bo jest całkowicie
zależne względem Ojca. Otwiera to
drogę do rozważań o jednym Bogu
jako Trójcy Osób: Ojca, Syna i Ducha.
Tak więc w Nowym Testamencie Bóg
Izraela otwiera przed nami swoją
głębię i objawia się jako Miłość,
Miłość, która realizuje doskonałą
jedność trzech Osób Boskich.

Tożsamość Jezusa w świetle soborów
chrystologicznych

W wiekach, które nastąpiły po epoce
apostolskiej, Kościół dokładniej
zdefiniował swoją wiedzę o Jezusie i
pogłębił ją na podstawie tego, co
potwierdził Nowy Testament.
Rozprzestrzenianie się ewangelizacji
spowodowało kontakt Ewangelii ze
światem nieżydowskim, a w
szczególności z myślą grecką, która w
różnym stopniu dopuszczała wielość
bogów.



W tym kontekście Jezus mógłby być
traktowany jako drugi Bóg, niższy od
Ojca i zdolny do przemiany i
wcielenia się (w przeciwieństwie do
Ojca, który byłby niezmienny). Była
to propozycja Ariusza, przeciwko
której zareagował Sobór Nicejski w
325 roku (por. Katechizm, 465). Na
tym soborze ukształtowało się to, co
odmawiamy w każdą niedzielę w
Credo, a mianowicie, że Jezus jest
„Bogiem z Boga, Światłością ze
Światłości, Bogiem prawdziwym z
Boga prawdziwego, zrodzonym, a nie
stworzonym, współistotnym Ojcu”.
Dzięki temu stało się jasne, że Ojciec i
Syn dzielą tę samą niepowtarzalną
boskość i mają tę samą godność.

Sto lat później pojawił się kolejny
ważny problem: jeśli Jezus jest
Bogiem, to jak może być jednocześnie
człowiekiem i Bogiem?
Doświadczenie mówi nam, że
człowiek jest jednostką i Bóg również
jest odrębną i indywidualną istotą.



Jak mogą stanowić jedność? Gdy
myślimy o Chrystusie, czy nie są to
raczej dwie odrębne istoty, a jednak
w jakiś sposób głęboko zjednoczone?
W tym kierunku poszła propozycja
patriarchy Konstantynopola,
Nestoriusza. Dla niego Bóg i człowiek
Jezus stanowią jedność, ponieważ
zawsze działają w doskonałym
połączeniu. Tak jak galopujący koń i
prowadzący go jeździec działają w
połączeniu, upodabniają się do
siebie, choć w rzeczywistości są to
dwie odrębne istoty, które tworzą
jedną postać. Z takiego podejścia
Nestoriusz wywnioskował, że Jezus
urodził się, żył w Palestynie, umarł
na krzyżu itd. ale tego samego nie
można powiedzieć o Bogu.
Odwieczne Słowo jest niezmienne i
nie może narodzić się jako człowiek.
Dlatego o Maryi nie można też
powiedzieć, że jest matką Boga, a
jedynie matką człowieka o imieniu
Jezus.



Problem z tym rozwiązaniem polega
na tym, że tak naprawdę nie
stanowiło ono gwarancji, że Chrystus
był jedną osobą, jedną żywą
rzeczywistością, co widzimy w
Ewangeliach. Sprzeciwił się temu
Sobór Efeski w 431 r. Sobór ten
uznał, że druga osoba Trójcy Świętej,
Słowo Boże, stało się ciałem, to
znaczy uczyniło ludzką naturę swoją
własną, jakby włączając ją w siebie
(por. Katechizm, 446). Dlatego był
jedną istotą, a nie dwoma odrębnymi
bytami, mniej lub bardziej
zjednoczonymi, jak utrzymywał
Nestoriusz. Przez imię „Jezus”
rozumiemy Słowo, gdy już uczyniło
ludzką naturę swoją własną, gdy już
stało się człowiekiem. Ta nauka jest
znana jako „unia
hipostatyczna” (ponieważ człowiek
jest włączony w preegzystującą
osobę Słowa = w hipostazę Słowa).
Została ona sformułowana na
Soborze Efeskim.



Byli jednak tacy, którzy źle rozumieli
tę naukę i uważali, że element ludzki
w Chrystusie, został wchłonięty, jako,
że był umieszczony w Boskiej osobie,
następnie rozpuścił się w niej . W ten
sposób to co ludzkie w Jezusie traciło
całą swoją istotę. Aby naprawić ten
błąd, dwadzieścia lat później kolejny
sobór ekumeniczny, który odbył się
w mieście Chalcedon, nieco inaczej
przeformułował myśl efeską: Jezus
jest jedną osobą, stwierdził sobór, ale
istnieje w dwojaki sposób: jako Bóg
wiecznie i jako człowiek w czasie.
Jest prawdziwym Bogiem i
prawdziwym człowiekiem,
doskonałym Bogiem i doskonałym
człowiekiem. Odtąd późniejsze
sobory uściślały doktrynę
Chalcedonu i wyciągały z niej pewne
następstwa, np. że Jezus ma
prawdziwie ludzką wolę, gdyż jest
prawdziwie człowiekiem. I jako
człowiek dokonał dzieła naszego
zbawienia.



Wcielenie

Poza kwestiami historycznymi tym,
co jest fundamentalne dla nauki o
wcieleniu, jest żywa obecność Syna
Bożego w historii. Poprzez Jego słowa
i ludzkie gesty poznajemy Syna
Bożego i w pewnym sensie
rozumiemy, jaki jest sam Bóg. A
widzimy przede wszystkim, że Bóg
jest Miłością, miłością silną, zdolną
oddać za nas swoje życie.

Wcielenie jest dziełem Trójjedynego
Boga. Ojciec posyła Syna na świat,
czyli Syn wkracza w przestrzeń czasu
i czyni swoją ludzką materię,
człowieczeństwo, które Duch Święty
poczyna w dziewiczym łonie Maryi,
przy Jej współpracy i zgodzie. W ten
sposób Słowo Boże, które istniało
wiecznie, zaczyna istnieć również
jako człowiek w historii.

Obecność Syna Bożego w historii to
także bliskość Ojca i Ducha Świętego,
gdyż w Jezusie i przez Niego dają się



poznać ludzkości także inne osoby
Boskie. Na te aspekty kładł nacisk
zwłaszcza św. Jan: przyjście Jezusa
objawia intymne i niedostępne rysy
Boskiej Istoty, tak że Ten, którego
„nikt nigdy nie widział” (J 1,18), daje
się poznać w życiu Chrystusa,
Jednorodzonego Wcielonego.
Chrystus ukazuje swoimi czynami,
gestami, czułością i słowami swoją
relację z Ojcem i z ludźmi, życzliwość
Boga wobec stworzeń oraz wartość i
sens ziemskiej rzeczywistości.

Jezus jest więc jedynym Synem
Bożym, który stał się człowiekiem dla
naszego zbawienia. Jest także
Nosicielem Ducha Świętego, Jego
świątynią i mieszkaniem w historii,
dlatego nazywany jest także
Chrystusem, Pomazańcem. Z
pewnością inne postacie
starożytnego Izraela były
namaszczane ze względu na ich
szczególne powołanie lub misję i na
znak obecności w nich Ducha



Bożego, ale namaszczenie Jezusa jest
o wiele bardziej wyjątkowe, gdyż
wynika z Jego samodzielnego
powołania jako człowieka, z
tajemnicy wcielenia. Jezus
przychodzi na świat w pełni
namaszczony przez Ducha Świętego,
dlatego wszystko, co się z Nim wiąże,
przywołuje boską obecność i
odzwierciedla czystość i duchowy
wymiar nieba.

I ta absolutna obecność Ducha
napełnia go również łaską i darami
nadprzyrodzonymi, które rozwija w
swoich czynach, pełnych
sprawiedliwości i dobroci, i które są
natchnieniem dla jego słów,
surowych lub łagodnych, ale zawsze
pełnych mądrości i światła. Wszystko
w Jezusie objawia ludziom miłość
Boga i ta miłość, która wypełnia Jego
ludzkie serce, wylewa się na
rzeczywistość, z którą się spotyka, na
to wszystko, co zniszczył grzech, aby



to odnowić i przyprowadzić z
powrotem do Ojca.

Wiedza i ludzka wola Jezusa

Powiedzieliśmy już, że Jezus jest
doskonałym Bogiem i doskonałym
człowiekiem. Oczywiście, ponieważ
jest Bogiem, posiada wieczną i
ponadczasową wiedzę o wszystkich
rzeczach, ale gdy staje się
człowiekiem, jego znajomość
rzeczywistości podąża drogami
poznania właściwymi człowiekowi,
tzn. Jezus, podobnie jak my, poznaje
rzeczywistość zewnętrzną poprzez
doświadczenia, obrazy, pojęcia itp.
powstające w jego ludzkim umyśle.
Stając się wcielonym, Chrystus nie
chciał ominąć praw natury, dlatego i
On musiał nauczyć się wielu rzeczy
jak każdy człowiek: nauczył się
mówić, czytać, pracować, poznawać
pomału elementy niezbędne do
praktycznego życia, a także musiał
nauczyć się wielu rzeczy o



religijności Izraela, którą przekazali
Mu głównie Maryja i Józef.

Ludzki umysł Chrystusa, jak zresztą
każdy ludzki intelekt, był
ograniczony. Nie oznacza to jednak,
że Pan nie posiadał wiedzy
wykraczającej poza to, co jest
możliwe do zdobycia przez
doświadczenie lub zwykłą ludzką
naukę: wiedzy nadprzyrodzonej.
Ewangelie pokazują na przykład, że
Jezus przewidział zdradę św. Piotra i
zdradę Judasza. W tych i innych
podobnych przypadkach była to
intuicja, która ukazała się ludzkiemu
umysłowi Chrystusa jako owoc
boskiego natchnienia.

Jednak najważniejszą i najgłębszą
wiedzą, jaką Jezus posiadał w swoim
życiu na ziemi, była wiedza o Bogu
Ojcu. Ta wiedza była również
głęboko nadprzyrodzona i stanowiła
stały wymiar Jego życia i
wewnętrznej tożsamości, ponieważ



Jego Osoba była wiecznie
zjednoczona z Ojcem - On jest
Jednorodzonym Ojca - a Jego
człowieczeństwo zostało przyjęte
(zintegrowane) z Jego Osobą. Stąd
Jezus doświadczył w swojej ludzkiej
świadomości doskonałej jedności z
Ojcem. Miał pełną świadomość, że
jest Synem Bożym, posłanym na
świat, aby zbawić ludzkość.

Kompendium Katechizmu Kościoła
Katolickiego tak podsumowuje
ludzką wiedzę o Chrystusie: „Syn
Boży przyjął duszę ludzką
wyposażoną w prawdziwe ludzkie
poznanie. Swoją ludzką inteligencją
Jezus poznawał wiele rzeczy w
sposób doświadczalny. Lecz także
jako człowiek Syn Boży posiadał
wewnętrzne i bezpośrednie poznanie
Boga, swego Ojca. Posiadał zdolność
przenikania myśli ukrytych w
ludzkich sercach, jak i pełną
znajomość wiecznych zamysłów,
które przyszedł objawić” (nr 90).



Jezus miał również prawdziwą
ludzką wolę i był w pełni wolnym
człowiekiem. Był wolny przede
wszystkim dlatego, że nie podlegał
temu wewnętrznemu nieładowi,
który jest w nas, i który pochodzi z
grzechu pierworodnego i który
skłania nas do łatwego ulegania
trzem pożądliwościom - pożądliwości
świata, pożądliwości oczu i
pożądliwości ciała - i do bycia przez
nie zniewolonym. Duch Święty
kształtował Jego człowieczeństwo od
początku w łonie Maryi i był zawsze
w pełni obecny w Jego późniejszym
życiu. Ale w głębszym sensie Jezus
był wolny, ponieważ jego działania
były zawsze kierowane miłością do
Ojca i misji, którą otrzymał. Pragnął
zawsze wypełniać wolę Ojca, a
miłość Ducha Świętego w jego sercu
wypełniała jego czyny
sprawiedliwości i miłości. Stąd, jak
stwierdził Sobór Watykański II, Jezus
jest dla nas zawsze wzorem tego,



czym jest człowiek (por. Gaudium et
Spes, 22).

Ta wspaniała wolność Chrystusa
przejawiała się na wiele sposobów:
nie pozwolił, aby jego zachowanie
było uwarunkowane przez ludzi,
okoliczności lub jakąkolwiek formę
strachu, ani też nie ugiął się przed
barierami kulturowymi
społeczeństwa swoich czasów, w
którym sprawiedliwi gardzili
grzesznikami i starali się nie mieszać
z nimi. Jezus, przeciwnie, jadał z
grzesznikami, a nawet wybrał
niektórych uczniów, takich jak
Mateusz, z niepopularnych
społecznie środowisk. Nie miał
problemu z przełamywaniem
bezużytecznych przepisów, nawet
jeśli były one powszechne w jego
czasach, ani z pokazaniem gniewu i
przewróceniem stołów kupców,
którzy naruszali świętą godność
Świątyni; nie pozwolił, aby
determinowały Go ani rodzina, ani



struktury władzy, nie miał
skrupułów, aby skonfrontować się z
faryzeuszami i potępić to, co robili
źle, a przede wszystkim nie miał
problemu z dobrowolnym oddaniem
swojego życia za nas. Widzimy więc,
że Jezus miał wielką wolność, która
pozwalała mu zawsze wybierać to, co
było dobre dla ludzi, co było miłe
Ojcu.

W tym wszystkim Jezus realizował
swoją ludzką wolą to, co odwiecznie
postanowił razem z Ojcem i Duchem
Świętym. Działania Chrystusa
wprowadziły w obszar historii
miłość i miłosierdzie Boga do
ludzkości.

Wartość tajemnicy Wcielenia

Kiedy w Credo mówimy „za sprawą
Ducha Świętego przyjął ciało z Maryi
Dziewicy i stał się człowiekiem”,
potwierdzamy, że człowieczeństwo
przyjęte przez Słowo jest prawdziwe
i rzeczywiste, jest owocem ciała



kobiety, przez co On jest jednym z
nas i należy do naszego rodu. Gdyby
nie to nie miałby ludzkiego serca i
duszy ludzkiej, nie mógłby cierpieć i
umrzeć, nie byłoby też
zmartwychwstania. Dlatego
tajemnica wcielenia stanowi
fundament i kwintesencję wszystkich
pozostałych tajemnic życia Jezusa.

Słowo przyjęło naszą postać
materialną i cielesną, podlegającą
wielu potrzebom, aby wyzwolić nas
od grzechu i przywrócić do domu
naszego Boga Ojca, który stworzył
nas jako swoje przybrane dzieci. Pan
Jezus realizuje to dzieło zbawienia
we wszystkich swoich działaniach,
również podczas tych lat swojej
młodości (nazywanych „ukrytym
życiem” Chrystusa), które nie były
szczególnie publiczne.

Wszystkie działania Jezusa prowadzą
do naszego odkupienia, ponieważ
każde z nich przeżywa w sposób



sprawiedliwy i prawy, miły Ojcu, i
tym samym ułatwia nam również
przeżywanie ich w ten sposób, a więc
otwiera nam drogę. Ojcowie Kościoła
często mówili, że Jezus czyniąc
naturę ludzką swoją własną oczyścił
ją i uzdrowił. Możemy pójść dalej za
tą myślą mówiąc, że Jezus oczyścił
życie codzienne, gdy uczynił je
swoim; przekształcił je w coś miłego
Bogu. Tak twierdził św. Josemaría:
„Jezus, wzrastając i żyjąc jak jeden z
nas, objawia nam, że ludzka
egzystencja, codzienne, zwykłe
ludzkie zajęcia mają Boski sens” (To
Chrystus przechodzi, 14). Ze swojego
miejsca w niebie Zmartwychwstały
Jezus daje nam swoją łaskę, abyśmy
potrafili odkryć w codziennych
obowiązkach miłość, jaką Bóg ma do
nas, i aby w ten sposób stały się one
dla nas drogą uświęcenia. W ten
sposób Jezus, poprzez swoje życie,
jest naszą drogą, która prowadzi nas
do Ojca.



Oprócz wartości odkupieńczej,
wszystkie dzieła Jezusa mają również
wartość objawieniową, ponieważ
ukazują nam miłość Boga do nas,
oraz wartość rekapitulacyjną,
ponieważ realizują Boży plan wobec
ludzkości i ustanawiają w świecie
suwerenność Boga, Jego królestwo.

Maryja, matka Boga i Kościoła

Najświętsza Dziewica Maryja została
przeznaczona do bycia Matką Boga
od zawsze wraz z Wcieleniem Słowa.

„Aby być Matką Zbawiciela, [Maryja]
"została obdarzona przez Boga
godnymi tak wielkiego zadania
darami" (LG 56)” (Katechizm, 490). W
chwili Zwiastowania archanioł
Gabriel pozdrawia ją jako „pełną
łaski” (Łk 1, 28). Przed wcieleniem
Słowa, Maryja już była, dzięki
swojemu połączeniu z Bożymi
darami, napełniona łaską. Pan
udzielił Jej tych szczególnych darów
łaski, ponieważ przygotowywał Ją do



bycia Jego Matką. Prowadzona przez
nie, była w stanie wyrazić
dobrowolne przyzwolenie na
zapowiedź swego powołania (por.
Katechizm, 490), zachować wolność
od wszelkiego grzechu osobistego
(por. Katechizm, 493) i oddać się w
pełni na służbę odkupieńczemu
dziełu Syna.

Ona sama została odkupiona w
chwili swego poczęcia: „Właśnie to
wyraża dogmat Niepokalanego
Poczęcia, ogłoszony w 1854 r. przez
papieża Piusa IX: „Najświętsza
Maryja Dziewica od pierwszej chwili
swego poczęcia, przez łaskę i
szczególny przywilej Boga
wszechmogącego, na mocy
przewidzianych zasług Jezusa
Chrystusa, Zbawiciela rodzaju
ludzkiego, została zachowana
nienaruszona od wszelkiej zmazy
grzechu pierworodnego” (DS
2803)” (Katechizm, 491).



Najświętsza Maryja Dziewica jest
rzeczywiście Matką Boga ponieważ:
„ten, którego poczęła jako człowieka
z Ducha Świętego, […] nie jest nikim
innym jak wiecznym Synem Ojca,
drugą Osobą Trójcy
Świętej” (Katechizm, 495).

Maryja była zawsze Dziewicą. Od
najdawniejszych czasów Kościół
wyznaje w Credo i celebruje w swojej
liturgii „Maryję jako [...] 'zawsze
dziewicę' (por. LG 52)” (Katechizm,
499; por. Katechizm, 496-507). Ta
wiara Kościoła znajduje
odzwierciedlenie w starożytnej
formule: „Dziewica przed porodem,
podczas porodu i po porodzie”. Od
początku „Kościół wyznawał, że
Jezus został poczęty jedynie przez
moc Ducha Świętego w łonie
Dziewicy Maryi, stwierdzając także
aspekt cielesny tego wydarzenia:
Jezus został poczęty "z Ducha
Świętego, bez nasienia
męskiego"” (Katechizm, 496). Maryja



była dziewicą także w czasie porodu,
ponieważ Jezus przy swoim
narodzeniu uświęcił jej dziewiczą
czystość (por. Katechizm, 499). I
również po narodzinach Jezusa
pozostała dziewicą.

Maryja została wzięta do Nieba:
„Niepokalana Dziewica, zachowana
wolną od wszelkiej skazy winy
pierworodnej, dopełniwszy biegu
życia ziemskiego z ciałem i duszą
wzięta została do chwały niebieskiej i
wywyższona przez Pana jako
Królowa wszystkiego, aby bardziej
upodobniła się do Syna swego, Pana
panujących oraz Zwycięzcy grzechu i
śmierci”. Jej Wniebowzięcie stanowi
uprzedzenie zmartwychwstania
innych chrześcijan (por. Katechizm,
966).

Maryja jest Matką Odkupiciela.
Dlatego jej boskie macierzyństwo
pociąga za sobą również jej udział w
zbawieniu ludzkości: „Maryja, […]



przyjmując zbawczą wolę Bożą
całym sercem, nie powstrzymana
żadnym grzechem, całkowicie
poświęciła samą siebie, jako
służebnicę Pańską, osobie i dziełu
Syna swego, pod Jego
zwierzchnictwem i wespół z Nim z
łaski Boga wszechmogącego służąc
tajemnicy odkupienia” (Lumen
Gentium, 56). Ta współpraca
przejawia się przede wszystkim w jej
duchowym macierzyństwie. Jest
rzeczywiście naszą matką w
ekonomii łaski i współdziała w
rodzeniu do życia łaski i rozwoju
duchowym wiernych. Ponadto z
nieba opiekuje się nami jako nasza
matka, wypraszając za swoim
wielorakim wstawiennictwem łaski
Boże, których potrzebujemy dla
naszego chrześcijańskiego powołania
i naszego zbawienia (por. Katechizm,
969).

Maryja jest figurą i wzorem Kościoła:
„Maryja Dziewica jest dla Kościoła



wzorem wiary i miłości. Przez to
właśnie jest Ona "najznakomitszym i
całkiem szczególnym członkiem
Kościoła" (LG 53); Maryja jest "figurą"
Kościoła (LG 63)” (Katechizm, 967).
Paweł VI, 21 listopada 1964 r.,
uroczyście nazwał Maryję Matką
Kościoła, aby wyraźnie podkreślić
macierzyńską rolę, jaką Matka Boża
sprawuje nad ludem
chrześcijańskim.

W świetle powyższego zrozumiałe
jest, że pobożność Kościoła względem
Najświętszej Dziewicy jest
nieodłącznym elementem kultu
chrześcijańskiego. Najświętsza
Dziewica „słusznie doznaje od
Kościoła czci
szczególnej” (Katechizm, 971), co
uwidacznia się w licznych świętach,
pamiątkach liturgicznych i
praktykach pobożności, które my
katolicy Jej poświęcamy.



Bibliografia podstawowa

—Katechizm Kościoła Katolickiego,
430-534, 720-726 y 963-975.

—Jan Paweł II, Wierzę w Jezusa
Chrystusa Odkupiciela. Katecheza o
Wyznaniu Wiary (II), Wydawnictwo
Sióstr Loretanek, Warszawa 1991.

Bibliografia polecana

—Antonio Ducay, Jesús, el Hijo
Salvador, Rialp, Madrid 2015, (en
particular los capítulos II-IV).

—Vicente Ferrer Barrientos,
Jesucristo nuestro Salvador, Rialp,
Madrid 2015.

Antonio Ducay

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-12-wcielenie/


pl/article/temat-12-wcielenie/
(21-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-12-wcielenie/

	Temat 12. Wcielenie

