
opusdei.org

Temat 11.
Świadectwo
ewangeliczne

Jezus rozesłał apostołów po
całym świecie, aby „głosili
Ewangelię wszelkiemu
stworzeniu”. Treścią tej
Ewangelii było to, co Jezus
powiedział i zrobił w swoim
ziemskim życiu. Cztery relacje
Mateusza, Marka, Łukasza i
Jana są wynikiem długiego
procesu tworzenia i składania
ich w całość. Ewangelie nie są
księgami, które przedstawiają
Jezusa jako postać z przeszłości:
są słowem aktualnym, w nich
Jezus jest wiecznie żywy.



10-12-2022

Najstarsze pisemne świadectwo
użycia słowa „ewangelia” w sensie
chrześcijańskim pochodzi od św.
Pawła, choć użyto go jeszcze
wcześniej. Apostoł stosuje je
dwadzieścia lat po śmierci Pana, bez
potrzeby wyjaśniania (1 Tes 1,5; 2,4;
Ga 2,5.14; 1 Kor 4,15; Rz 10,16). W
ustach Jezusa słowu „Ewangelia”
często towarzyszy dopełnienie:
„Ewangelia Królestwa Bożego”.

W starożytności - u Homera czy
Plutarcha - słowem „ewangelia”
określano nagrodę wręczaną
dostarczycielowi wiadomości o
zwycięstwie lub ofiarę dziękczynną
składaną bogom za tę dobrą nowinę.
Rzymianie nazywali dobrodziejstwa,
które August przyniósł ludzkości
„ewangeliami”, o czym świadczy
inskrypcja odnosząca się do cesarza:



„Dzień narodzin boga dał początek
dobrej nowinie dla świata”.

Jednak w greckim tłumaczeniu
Starego Testamentu (Septuagincie)
czasownik euaggelidso,
„przekazywać dobrą nowinę”,
występował w związku z
zapowiedzią nadchodzących czasów
mesjańskich, w których Bóg zbawi
swój lud: „O jak są pełne wdzięku na
górach nogi zwiastuna radosnej
nowiny, który ogłasza pokój,
zwiastuje szczęście, który obwieszcza
zbawienie, który mówi do Syjonu:
«Twój Bóg zaczął królować»” (Iz
52,7-8 [LXX]; zob. też Iz 61,1-2; Ps
96,2,10).

W Nowym Testamencie tym
posłańcem czy zwiastunem, który
ogłasza królowanie Pana i swoim
słowem inicjuje czasy mesjańskie jest
Jezus.

Układ i autentyczność Ewangelii



Ewangelie mówią nam, że „gdy Jan
został uwięziony, Jezus przyszedł do
Galilei i głosił Ewangelię Bożą” (Mk
1,14). Ta dobra nowina polega na
tym, że poprzez Jezusa uobecnia się
Królestwo Boże. Jezus jest nie tylko
posłańcem tej dobrej nowiny, ale
przesłanie to dotyczy Jego samego.
Po zmartwychwstaniu Jezus wysłał
apostołów na wszystkie strony
świata, aby „głosili Ewangelię
wszelkiemu stworzeniu” (Mk 16,15).
Treścią tej Ewangelii było to, co Jezus
powiedział i zrobił w swoim
ziemskim życiu, a także Jego męka,
śmierć i zmartwychwstanie,
pokazujące, że w Nim wypełniły się
obietnice Starego Testamentu.

Ta misja apostolska dała początek
„Ewangeliom”, nazwanym tak
dlatego, że zawierają spisaną
głoszoną Ewangelię. Zachowały się
cztery relacje jednej Ewangelii:
Mateusza, Marka, Łukasza i Jana. Te
cztery relacje są wynikiem długiego



procesu powstawania, podzielonego
zwykle na trzy etapy:

1) Życie i nauczanie Jezusa w
Palestynie w pierwszych trzech
dekadach naszej ery. W ciągu tych lat
Jego uczniowie byli słuchaczami i
świadkami znaków i cudów
dokonywanych przez ich Mistrza.
Ponadto zostali przez niego wysłani,
aby głosić jego przesłanie, co
oznaczało konieczność nauczenia się
tego, co mieli przekazać. Jest to
okres, w którym pamięć odgrywa
bardzo ważną rolę.

2) Po śmierci i zmartwychwstaniu
Jezusa rozwija się tradycja ustna. W
tym czasie apostołowie głosili to, co
Pan powiedział i uczynił mając na
uwadze głębsze zrozumienie
wydarzeń, których byli uczestnikami
i przy pomocy Ducha Prawdy (J
16,13). Jest to okres kolejnych 30-40
lat, podczas których opowieść o
Jezusie rozprzestrzeniała się ustnie z



Palestyny do wielu innych części
Imperium Rzymskiego. W tych
dziesięcioleciach tradycje o Jezusie
kształtowały się zapewne także w
jakichś formach pisanych (nauki i
powiedzenia Jezusa, cuda przez
Niego dokonane, relacja o Jego męce
i śmierci itp.) i były dostosowywane
do potrzeb słuchaczy poprzez
kaznodziejstwo, katechezę i
celebracje liturgiczne.

3) Od końca lat sześćdziesiątych -
kiedy zniknęła większość tych,
którzy byli bezpośrednimi
świadkami życia i działalności
Jezusa, a świątynia w Jerozolimie
została zniszczona - aż do końca
pierwszego wieku ewangeliści spisali
część z wielu rzeczy, które zostały
przekazane ustnie lub na piśmie.
Czyniąc to, dokonywali syntezy tych
tradycji lub rozwijali inne w
zależności od nowych okoliczności, w
jakich żyły poszczególne wspólnoty
chrześcijańskie. W swojej pracy



zachowali styl apostolskiego
głoszenia.

Ewangelie nie wskazują w tekście,
kim byli ich autorzy. Są to dzieła
anonimowe. Niektóre pisma
chrześcijańskie z końca I wieku
cytują zwroty lub fragmenty
znajdujące się w Ewangeliach, ale nie
odnoszą się do tego, kto je napisał. W
każdym razie w II wieku panowała
już zgoda, że tych pism było tylko
cztery, a autorytetami stojącymi za
nimi były figury apostolskie
Mateusza, Marka, Łukasza i Jana.
Zapisują to Papiasz z Hierapolis
(przekazany przez Euzebiusza z
Cezarei), św. Ireneusz z Lyonu, św.
Klemens Aleksandryjski i Kanon
Muratoriego, którzy przekazują
najstarsze świadectwa o autorach
Ewangelii. Na przykład św. Ireneusz
pisze:

„Mateusz opublikował wśród
Hebrajczyków w ich ojczystym



języku spisaną formę Ewangelii, gdy
tymczasem Piotr i Paweł w Rzymie
głosili Ewangelię i założyli Kościół.
Po jego odejściu Marek, uczeń i
tłumacz Piotra, również przekazał
nam na piśmie to, co głosił Piotr.
Łukasz, towarzysz Pawła, również
zapisał w książce to, co głosił Paweł.
Wtedy Jan, uczeń Pana, ten sam,
który spoczął na Jego piersi (J 13,23),
również wydał Ewangelię, gdy
mieszkał w Efezie” (Adversus
Haereses, 3,1,1).

Tymi słowami biskup Lyonu
wykazuje apostolskie pochodzenie
czterech kanonicznych Ewangelii. Są
one autentyczną i prawdziwą
historią tradycji apostołów. Należy
zauważyć, że termin „autentyczny”
oznacza oryginalny charakter lub
zgodność z oryginałem aktu lub
dokumentu. To właśnie stanowi o
jego autorytecie i dlatego może on
być świadectwem lub dowodem. O
dokumencie mówi się zatem, że jest



autentyczny, aby wskazać, że jego
autorem jest osoba, której jest
przypisany. Ale termin „autentyczny”
używany jest również w liczbie
mnogiej na oznaczenie
autorytatywnych przedstawicieli
Tradycji, którzy zostali powszechnie
przyjęci przez Ojców Świętych. W
tym sensie apostołowie (Mateusz i
Jan) lub mężowie apostolscy (Marek,
uczeń Piotra, i Łukasz, uczeń Pawła)
są „autentyczni”, ponieważ
gwarantują autentyczność i
prawdziwość świadectwa Ewangelii
noszących ich imiona, a nie dlatego,
że napisali narracje ewangeliczne
własnym pismem.

W rzeczywistości nie wiemy, w jaki
konkretnie sposób te relacje zostały
złożone. Podobieństwa i różnice
między trzema pierwszymi -
Mateuszem, Markiem i Łukaszem -
zwanymi „ewangeliami
synoptycznymi”, ponieważ jeśli
umieści się je w równoległych



kolumnach, ich zbieżności i
rozbieżności można dostrzec na
pierwszy rzut oka (synopsis), dały
początek różnym hipotezom na
temat ich pochodzenia.

Przez długi czas uważano, za św.
Augustynem, że pierwszą
skomponowaną Ewangelią była
Ewangelia Mateusza, a potem Marek
ją skorygował. Później Łukasz, znając
oba pisma, skomponował swoje
własne.

Sugerowano również, za Klemensem
Aleksandryjskim, jakoby Mateusz
jako pierwszy napisał swoją
Ewangelię dla judeochrześcijan,
następnie Łukasz zaadaptował ją dla
chrześcijan pochodzenia
pogańskiego, aż w końcu Marek
stworzył kompendium obu.

Jednak najszerzej popierane dziś
wyjaśnienie jest takie, że dzieło
Marka korzystało ze spisanej relacji
między ustną a spisaną ewangelią i



stało się prototypem „ewangelii”.
Pozostali ewangeliści przyjęliby
zarys tej pierwszej relacji, dodając
element wspólny dla obu, który nie
występował u Marka, oraz materiał
własny. W każdym razie spośród
różnych tradycji związanych z
apostołami każdy Ewangelista
musiał wybrać to, co było mu
dostępne, ująć w ramy narracji i
skrócić lub rozszerzyć, biorąc pod
uwagę uwarunkowania wspólnot, do
których je kierował.

Zgodnie z tym rozumieniem
wychodzi na to, że Mateusz i Łukasz,
być może nie znając się wzajemnie,
korzystali z Ewangelii Marka.
Natomiast to, co jest wspólne dla
Mateusza i Łukasza, a nie występuje
u Marka, utożsamia się zwykle ze
zbiorem wypowiedzi Jezusa
(zwanym zwykle źródłem Q), o
którym jednak, jeśli istniał, nie
dotarły do nas żadne dowody.
Ponadto każda z trzech Ewangelii



przedstawia tradycje, które są
unikatowe dla niej i nie pojawiają się
w pozostałych. Jan natomiast zna
tradycje zebrane u Marka, choć
przedstawia narrację o życiu i
działalności Jezusa z właściwym
sobie stylem.

W każdym razie te wczesne
dokumenty łączą tradycje sięgające
czasów nauczania apostolskiego. Nie
są one biografiami Jezusa w
znaczeniu, jakie obecnie nadaje się
terminowi „biografia” - choć
relacjonują ziemskie życie Pana - ale
apostolskim świadectwem o życiu
Jezusa Chrystusa. Rzeczywiście, św.
Justyn określa je jako „pamiętniki
(lub wspomnienia) apostołów”, które
„nazywane są
Ewangeliami” (Apologia, 1,66,3).
Będzie to nazwa, która się narzuca i
która wskazuje zarówno na ich
oryginalność, jak i na ich związek z
przepowiadaniem apostolskim, także
w sposobie skonstruowania relacji.



W rzeczywistości zarys czterech
Ewangelii jest taki sam, jak zarys
apostolskiego przepowiadania
(kérigma), streszczonego na przykład
w mowie Piotra w domu setnika
Korneliusza (Dz 10, 37-43): Jezus
zostaje ochrzczony przez Jana, głosi
kazania i czyni cuda w Galilei, udaje
się do Jerozolimy, gdzie po posłudze
w świętym mieście zostaje
doprowadzony do męki i śmierci. Po
zmartwychwstaniu ukazuje się
apostołom i wstępuje wraz z Ojcem
do nieba, skąd przyjdzie jako sędzia.
Ci, którzy w niego wierzą, otrzymują
przebaczenie grzechów.

Na podstawie tego schematu każdy
ewangelista pisze swoją własną
narrację. Mateusz i Łukasz
poprzedzają publiczną działalność
Jezusa narracjami o dzieciństwie, a
Jan prologiem, który ukazuje
preegzystencję Jezusa, Logosu
uczynionego ciałem. Marek
podkreśla konieczność nawrócenia,



aby przyjąć Mesjasza a także rolę
Piotra. Mateusz przedstawia posługę
Jezusa w oparciu o wielkie dyskursy.
Łukasz podkreśla wyjście Jezusa z
Galilei do Jerozolimy. Jan ujawnia
mesjański charakter Jezusa poprzez
znaki (cuda), aż do pokazania
śmierci Chrystusa jako aktu
uwielbienia.

Wiarygodność historyczna

Aby mówić o historycznej
wiarygodności Ewangelii, konieczne
jest zrozumienie ich gatunku. Nie są
one współczesnymi kronikami życia
Jezusa napisanymi przez naocznego
świadka. Są to wierne relacje tradycji
apostolskiej, która z kolei jest wierna
głoszeniu i życiu Chrystusa. To
znaczy, że apostołowie nie
powtarzali po prostu tego, co Jezus
powiedział, ani nie opowiadali
szczegółowo o tym, co zrobił.
Przekazywali życie Jezusa, nadając
mu sens. Jest to jasne w



najwcześniejszym wyznaniu wiary,
które św. Paweł zapisuje w 1 Kor 15,3
i które sam otrzymał przez tradycję:
„Chrystus umarł - zgodnie z Pismem -
za nasze grzechy”. Innymi słowy,
przepowiadanie apostolskie
opowiada o niepodważalnych
faktach historycznych – „Chrystus
umarł”, wydarzenie historyczne,
które miało miejsce za czasów
Poncjusza Piłata - o znaczeniu
zbawczym, które bezpośrednio
dotyczy mężczyzn i kobiet
wszystkich czasów – „za nasze
grzechy” - zgodnie z zapowiedzią w
świętych pismach Izraela – „zgodnie
z Pismem”.

To, co jest opowiedziane w
Ewangelii, odnosi się zatem do
prawdy o tym, co się wydarzyło, do
tego, czego świadkami byli
apostołowie i co głosili, aby
przekazać ludziom wszystkich
czasów, że zbawienie znajduje się w
Chrystusie martwym i



zmartwychwstałym , tak jak głosiły
Pisma Izraela. Dlatego nie
powinniśmy szukać w tych pismach
surowych, obiektywnych faktów -
czegoś, co zresztą jest niemożliwe do
osiągnięcia w starożytnej narracji -
pozbawionych znaczenia nadanego
im przez ewangelistów. Nie można
oddzielić faktów historycznych od
nauczania apostołów, które każdy
ewangelista przedstawia na swój
sposób.

Nie oznacza to, że nie można sięgnąć
do faktów historycznych
przekazanych w Ewangeliach, ani że
ich status opowieści nierozerwalnie
związanych z nauczaniem wyklucza
twierdzenie, że to, co jest w nich
opowiedziane, jest wiarygodne. Na
przestrzeni wieków historyczność
przekazów ewangelicznych była
badana zgodnie z ówczesną
koncepcją historii. W czasach
nowożytnych, wraz z koncepcją
historii jako narracji opartej na



krytyce historycznej starożytnych
dokumentów, które nie były
uznawane za obiektywne, dokonano
rozróżnienia między „Jezusem
historii a Chrystusem wiary”.
Oddzieliło to postać Jezusa
zrekonstruowaną przez historyków
od tego, co Kościół naucza o
Chrystusie. Choć dla chrześcijanina
nie ma żadnego rozłamu - bo
historyczny Jezus to ten sam Pan
Jezus Chrystus, którego osobę i naukę
Kościół wiernie przekazuje - to
jednak problem, jaki się z tym wiąże,
jest nie do uniknięcia. Nie można
uchylić się od odpowiedzi na pytanie,
jak uzyskać dostęp do Jezusa z
historycznego punktu widzenia.
Jezus Chrystus, wcielony Syn Boży,
był i jest prawdziwym człowiekiem.
Jest on postacią historyczną, a jego
odkupieńcze dzieło dokonało się
również poprzez jego działania w
historii ludzkości. Jak uczy Benedykt
XVI, gdyby Jezus był ideą lub
ideologią, chrześcijaństwo byłoby



jedynie gnozą. Z tego powodu
badania historyczne nad tym, co
zostało opowiedziane w relacjach
ewangelicznych, są wymogiem
koniecznym nie tylko dla umocnienia
wiary, ale także dla lepszego
poznania świętego człowieczeństwa
Jezusa.

Docieranie do Jezusa należy
rozpocząć od Ewangelii: jest to
podstawowe źródło poznania Jezusa.
Jednocześnie z innych niebiblijnych
źródeł dotarło do nas świadectwo
historyczne, które potwierdza to, co
zawierają te cztery relacje. Na
przykład znaleziska archeologiczne
w rejonie Palestyny z przełomu
wieków wydobyły na światło dzienne
cenne dane, które wspierają lub
osadzają w kontekście to, co zostało
opowiedziane w Ewangeliach. Teksty
znalezione w Qumran, przekłady
Pism Żydowskich na język aramejski,
żydowska tradycja ustna i jej formy
przekazu, źródła rabiniczne dają



wgląd w religijną żywotność tamtych
czasów i sposób wykorzystania
świętych pism. Świadectwo o Jezusie
judeo-rzymskiego historyka Józefa
Flawiusza i inne świadectwa ze
źródeł pogańskich (Tacyt,
Swetoniusz, Pliniusz), wraz z
informacjami z grecko-rzymskich
tekstów retorycznych, badaniami
nad edukacją hellenistyczną czy
wpływami greckich szkół myślenia,
również pomagają w ujęciu w ramy i
lepszym zrozumieniu aspektów
historycznych obecnych w
Ewangeliach. A wobec zarzutów o
subiektywizm tych relacji,
wspomniane źródła zewnętrzne
uzupełnione są o zestaw kryteriów
zapewniających historyczną
wiarygodność relacji
ewangelicznych. Do najważniejszych
z nich należą:

1) Kryterium braku ciągłości. Za
potwierdzone historycznie uznaje się
wyrażenia i fakty, które ani nie



pasują do ówczesnego judaizmu, ani
nie zostały wymyślone przez
pierwszy Kościół czy ewangelistów.
Na przykład „Królestwo Boże”, „Syn
Człowieczy”, „Abba”, „Amen”, chrzest
Jezusa przez Jana, ułomności
Apostołów.

2) Kryterium wielorakich świadectw.
Cechy charakteru, przepowiadania i
działania Jezusa, które są
poświadczone we wszystkich
Ewangeliach oraz w innych pismach
Nowego Testamentu i nie tylko, są
autentyczne. Na przykład postawa
Jezusa wobec Prawa, grzeszników i
ubogich; jego opór przed uznaniem
go za politycznego mesjasza-króla;
zwiastowanie Królestwa, działalność
uzdrowicielska i cuda.

3) Kryterium spójności lub
zgodności. Elementy, których nie
można ustalić jako historyczne na
podstawie innych kryteriów, ale
które są zgodne z tym, co



niezawodnie wiemy o
przepowiadaniu Jezusa i jego
zapowiedzi nadejścia i ustanowienia
Królestwa Bożego, uważa się za
autentyczne. Na przykład Modlitwa
Pańska, przypowieści czy
błogosławieństwa.

4) Kryterium koniecznego
wyjaśnienia. Za autentyczne uznaje
się również wydarzenia, które
nadają znaczenie i oświetlają zbiór
elementów, które w przeciwnym
razie nie zostałyby zrozumiane. Na
przykład udany początek posługi
Jezusa, jego działalność w
Jerozolimie, jego prywatne nauki dla
uczniów.

Do tych kryteriów dochodzą tzw.
„sygnały”, że jakaś opisana sytuacja
jest prawdopodobnie prawdziwa.
Takie szczegóły jak Jezus śpiący w
dziobie łodzi czy wskazanie, że coś
się wydarzyło, na przykład „w
pobliżu Jerycha”, są wskazówkami,



że za opowieścią stoi relacja
naocznego świadka.

Wszystko to pokazuje, że Ewangelie,
choć są świadectwami wiary, są
historycznie wiarygodne. Dowodzą,
że teologiczny i zbawczy sposób, w
jaki Ewangelie przedstawiają Jezusa,
nie zniekształca rzeczywistości
historycznej przez wyolbrzymianie
Jego postaci. Nie oznacza to jednak,
że obraz przekazywany przez
ewangelistów wyczerpuje się w ich
relacjach, bo jak pisze św. Jan, jest
wiele innych rzeczy, które nie zostały
zapisane w Ewangeliach (J 20,30-31;
21,25). Ale głównie dlatego, że Jezus
jest odwiecznym Synem Bożym,
którego obraz przekracza wszelkie
ludzkie próby pełnego zrozumienia.

Obraz Chrystusa według Ewangelii

Mimo, że niepełny, obraz Chrystusa
przekazany przez Ewangelie jest nie
tylko tym, który Bóg chciał nam
objawić, ale stanowi podstawę



wszystkich innych obrazów
Chrystusa, które były proponowane i
rozwijane w ciągu historii Kościoła,
zwłaszcza przez jego świętych.
Wszystkie są oparte na wizerunkach
Jezusa, które można znaleźć w
Ewangeliach.

Jezus jest przedstawiony przez św.
Mateusza w całym swoim majestacie,
bowiem jest Synem Bożym (por. 1,20;
27,54). Jest też obiecanym
Mesjaszem. W Nim wypełniły się
zapowiedzi proroków Starego
Testamentu, o czym świadczą częste
wzmianki o tym, że „wypełniło się
słowo Pańskie powiedziane przez
Proroka” lub podobne wyrażenia
(1,22-23; 2,5-6,15,17-18,23; 3,3-4; itd.).
Ale jednocześnie jest Mesjaszem,
którego władze Izraela nie akceptują
i odrzucają. Dlatego zapowiada, że
Bóg utworzy nowy lud, „który wyda
jego owoce” (21,43). Tym nowym
ludem jest Kościół. W nim Jezus jest
Nauczycielem, ale przede wszystkim



Emmanuelem - Bogiem z nami - od
czasów jeszcze przed swoim
poczęciem (1,23), który będzie
obecny pośród swoich aż do końca
czasów (18,20; 28,20). Jest wreszcie
zapowiedzianym przez Izajasza
Sługą Pańskim, który swoimi
słowami i swoimi cudami wypełnia
Boży plan zbawienia ludzkości
(8,16-17; 12,15-21).

Dla św. Marka, jako, że nie mogło być
inaczej, Jezus jest również
Mesjaszem zapowiedzianym w
Starym Testamencie, ale zamiast za
pomocą tekstów, które się w Nim
spełniają, jest przedstawiony jako
dokonujący dzieł obiecanego
Mesjasza. Aby jednak uniknąć
interpretacji o charakterze
politycznym, Jezus prosi tych, którzy
korzystają z tych dzieł, o milczenie,
aby Jego mesjanizm nie był
rozumiany w sensie doczesnym, lecz
w świetle krzyża (1,44; 5,43; 7,36;
8,26). Również dlatego ewangelista



odwołuje się do tytułu, za pomocą
którego Jezus wolał nazywać siebie
„Synem Człowieczym” (2,10,28;
8,31,38; itd.), tytułu, który przywołuje
wizję z Księgi Daniela,
zapowiadającą, że istota niebiańska,
„podobna do syna człowieczego”,
przyjdzie z wysoka i otrzyma władzę
nad wszystkimi narodami (Dn
7,13-14), i który ukazuje
transcendentną istotę Mesjasza.
Ponadto Marek podkreśla, że Jezus
jest „Synem Bożym”. Jest tak
nazwany od początku opowieści
(1,1), obwieszczony przez Ojca przy
chrzcie i podczas przemienienia
(1,11; 9,7) i uznany w ten sposób
przez setnika pod Krzyżem (15,39).

Łukasz podkreśla, że Jezus jest
najwyższym z proroków (1,76; 4,24;
7,16.26; 13,33; 24,19). Nikt tak, jak on
nie może przemawiać w imieniu
Boga. Co więcej, podobnie jak
prorocy Starego Testamentu, którzy
byli natchnieni przez Ducha Bożego,



Jezus został namaszczony przez
Ducha podczas chrztu (3,22),
wyprowadzony przez Niego na
pustynię, aby zostać wystawionym
na próbę kuszenia (4,1) i
przynaglony do udania się do Galilei,
aby rozpocząć swoją misję (4,14.18).
Dla trzeciego ewangelisty Jezus jest
też Zbawicielem, bo zbawi ludzi od
ich grzechów. W Nim spełniają się
obietnice zbawienia złożone przez
Boga patriarchom i prorokom Izraela
(1,47,69,71,77; 2,11,30; 3,6; itd.), które
przejawiają się w Jego zbawczych
działaniach, zwłaszcza w gestach
miłosierdzia wobec słabych i
grzeszników (7,50; 8,48,50; 18,42;
19,9-10). Jezus jest również Panem.
Tytuł ten był używany na oznaczenie
Boga wśród Żydów, aby uniknąć
wymawiania jego świętego imienia.
Jednocześnie była to forma szacunku
w zwracaniu się do danej osoby. Św.
Łukasz wielokrotnie używa tego
tytułu w odniesieniu do Jezusa,
wskazując w ten sposób na Jego



boski stan od urodzenia aż do
pełnego zamanifestowania w
zmartwychwstaniu (2,11; 5,8.12; 7,6;
itd.).

Jezus według Jana jest po raz kolejny
obiecanym Mesjaszem Izraela, a
także prorokiem (4,19; 6,14) i
Nauczycielem (Rabbi), który naucza
(1,38,49; 3,2; itd.; 6,3,69; 7,14,28; 8,20).
Ale w czwartej Ewangelii to
objawienie nabiera większej głębi
teologicznej. Podobnie jak w innych
Ewangeliach, Jezus jest Synem
Bożym, ale Jan podkreśla, że jest
„Synem”, jednorodzonym (1,14.18),
jedynym prawdziwym Synem, Bóg
jest Jego Ojcem w inny sposób niż
innych ludzi (20,17). W
rzeczywistości stanowi z nim jedno
(10,30; 5,19-21.23.26; 14,11). Ponadto,
jako Syn Boży, Jezus istniał wcześniej
(1,30; 8,58). Stał się ciałem i
zamieszkał wśród ludzi (1,1-14). Jest
On odwiecznym Słowem Ojca,
Logosem, który stworzył i



podtrzymuje świat (1,1-3), i został
posłany jako ostateczne i decydujące
Słowo Boga do ludzkości, aby objawić
ludzkości, kim jest Bóg (17,25). Jest
tym, w którym wypełniają się
niektóre cechy przypisywane Bogu w
Starym Testamencie: Jezus jest
Chlebem życia (6,35.51), Światłością
świata (8,12), Bramą owiec (10,7.9),
Dobrym Pasterzem (10,11.14),
Zmartwychwstaniem i Życiem
(11,25), Drogą, Prawdą i Życiem
(14,6), Krzewem Winnym (15,1.5).
Jest więc tym, który może użyć
wyrażenia „Ja jestem” w sensie
absolutnym, bez predykatu (8,28.58;
18,5), aby wskazać na swoją boską
kondycję. Ale jest też „Synem
Człowieczym”, prawdziwie
człowiekiem, który zstąpił z nieba,
aby umrzeć (1,51; 3,13; 6,62),
Barankiem Bożym, który gładzi
grzechy świata, umierając na krzyżu
(1,29.36; por. 19,14).



W każdym razie Ewangelie nie są
księgami, które przedstawiają Jezusa
jako postać z przeszłości. Są one
słowem dnia dzisiejszego, w którym
Jezus jest zawsze żywy. Dlatego św.
Josemaría mógł radzić: „Żyj przy
Chrystusie! Musisz być kolejną
postacią z Ewangelii, obcując z
Piotrem, Janem, Andrzejem... bo
Chrystus żyje również teraz: Iesus
Christus, heri et hodie, ipse et in
saecula! — Jezus Chrystus żyje! Dziś
tak samo jak wczoraj: jest ten sam,
na wieki wieków!” (Kuźnia, 8).

Bibliografia podstawowa

—Sobór Watykański II, Dei Verbum,
nn. 18-19

—Katechizm Kościoła Katolickiego,
nn. 124-127.

Polecane lektury



—Zespół Biblistów Wydziału
Teologicznego Uniwersytetu
Nawarskiego, “Wprowadzenie do
Świętych Ewangelii” oraz
“Wprowadzenia” do ewangelii, w 
Biblia Nawarska. Pismo Święte
Nowego Testamentu z komentarzem
duchowym, Ząbki: Apostolicum, 2020,
33-42; 51-60; 203-212; 307-316;
467-476.

Juan Chapa

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-11-swiadectwo-
ewangeliczne/ (23-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-11-swiadectwo-ewangeliczne/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-11-swiadectwo-ewangeliczne/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-11-swiadectwo-ewangeliczne/

	Temat 11. Świadectwo ewangeliczne

