opusdei.org

Tajemnica Opus Dei

Fragment ksigzki Scotta Hahna
"Zwyczajna Praca,
Nadzwyczajna Laska. Moja
duchowa droga do Opus Dei".
Rozdzial III o synostwie Bozym.

08-09-2019

Niejeden mlody kaplan,
przygotowujac sie do wygloszenia
kazania, daje sie ponies¢
homiletycznej pasji. Z zapalem
studiuje i zglebia wybrany problem,
ktory szybko nabiera decydujacej
wagi i wkrotce wydaje sie stanowic
sedno wszystkich innych spraw,



wigzac z kazdym tematem i
ttumaczyc¢ kazda zagadke.

Cos$ takiego przydarzylo sie jednemu
z miodych ksiezy w Opus Dei.
Niewiele wczesniej zostat
wyswiecony, a teraz stuzyt w Rzymie,
w historycznym i administracyjnym
sercu Kosciola katolickiego, w
bezposrednim otoczeniu pralata
Escrivy, ktéry wowczas jeszcze zyt i
uczestniczyl w biezacych
czynnosciach Dziela.

Jakiez wiec byly podniecenie i
radosci rado$¢ mlodego kaptana, gdy
poproszono go, by wyglosit krotkie
rozwazanie w miejscu powstania
Opus Dei, gdzie wciaz zyt i pracowat
jego zalozyciel. Tematem refleksji
miata by¢ pokora.

Od kaptanow Opus Dei — podobnie
jak od innych jego cztonkow - we
wszystkich dzialaniach oczekuje sie
najwyzszego profesjonalizmu,
poniewaz swoja prace ofiarowuja



Bogu. Kaznodzieja powinien wiec
przygotowac homilie z nalezyta
starannoscia, badajac w pierwszej
kolejnosci to, co Swieci i uczeni
powiedzieli na dany temat. Cztonek
kazdej instytucji w KosSciele
katolickim z pewnoscig siegnie takze
do pism jej zalozyciela. W tym
przypadku nie bylo to trudne: pralat
Escriva pisal bardzo wiele na temat
pokory.

Mozemy wiec by¢ pewni, Ze nasz
miody ksigdz przygotowal sie
sumiennie do tego, by mowic o
pokorze. By¢ moze czul sie nawet
przytloczony ogromem tego tematu,
gdy zaczal go omawiac w kaplicy
rozswietlonej mdtym blaskiem swiec.

W pewnej chwili stwierdzit z
przekonaniem: ,Duchowy
fundament Opus Dei stanowi
pokora!”. Moze nawet zawiesil na
chwile glos, by podkresli¢ wage
swych stow.



Wtedy wlasnie, w tej krotkiej chwili
ciszy, w odlegltym koncu kaplicy
rozlegl sie mocny, ojcowski glos: ,Nic
podobnego!”.

Po chwili z cienia wylonil sie Sw.
Josemaria, zmierzajac zwawo w
strone mlodego kaznodziei. Ze
stowami ,,Pozw0l, moj synu”, starzec
lagodnie odsung!l miodzienca i zajat
jego miejsce.

Trzeba dobrze zrozumiec znaczenie
tej chwili. Swiety Josemaria wysoko
cenil uprzejmosc¢ i dobre maniery.
Nie mial w zwyczaju przerywac
innym ani poprawiac kazdego, komu
zdarzylo sie wyrazic nie dosc Scisle.
Nie widzial jednak nic
niestosownego w tym, by widzac
pozar, krzyknac ,Pali sie!”.
Najwyrazniej uznal, ze
przeklamywanie istoty ducha Opus
Dei — nawet pod wplywem
mlodzienczego zapatu - wymaga
natychmiastowej i nadzwyczajnej



reakcji, zwlaszcza tutaj, w samym
sercu Dziela.

Sam wiec dokonczyl przerwane
rozwazania, przedstawiajac
zebranym w kaplicy stuchaczom -
ktorzy teraz przystuchiwali sie ze
zdwojong uwaga — prawdziwy
duchowy fundament Opus Dei.

Fundamentem tym - powiedzial -
jest synostwo Boze[1].

Definiowanie pojec

Synostwo Boze. Jak rozumiec ten
dziwny, techniczny termin ukuty
przez teologow? Swiety Josemaria
twierdzi, ze wyrazona w nim idea
powinna stac sie osia naszego zycia.

Idea ta wywodzi sie wprost z Biblii:
»obecnie jesteSmy dziecmi

Bozymi” (1] 3,2). Jest prosta i dobrze
znana - do tego stopnia, ze wielu z
nas zdazyla juz mocno
spowszedniec. Pojecia ,Boze



ojcostwo” oraz ,braterstwo
wszystkich ludzi” to dzis$ juz tylko
wytarte slogany, nawet wsrod
niechrzescijan. Doktryna ta, tkwigca
niegdys u podstaw gloszenia
Ewangelii, wtopila sie bez reszty w
nasza kulture, tracac przy tym
szokujaca wartos¢, jaka niosta dla
pierwszego pokolenia chrzescijan.
Swiety Jan, piszac o synostwie
Bozym, nawet po kilkudziesieciu
latach gloszenia Ewangelii, wcigz nie
potrafil ukry¢ zdumienia:
»Popatrzcie, jaka miloScia obdarzyt
nas Ojciec: zostaliSmy nazwani
dziec¢mi Bozymi i rzeczywiscie nimi
jesteSmy” (17 3,1).

I rzeczywiscie nimi jesteSmy!
Zastanowmy sie przez chwile nad
fenomenem ludzkiego poczecia i
narodzenia, ktére mozemy ogladac
dzieki miniaturyzacji kamer. Biorac
pod uwage wszystkie naturalne
przeszkody, wydaje sie doprawdy
niezwykle, ze plemnikowi udaje sie



zaplodnic jajo, ze zarodek ulega
zagniezdzeniu, a nastepnie rozwija z
niego piod, ktory dalej rosnie w
macicy az do narodzin. Nic
dziwnego, ze film dokumentalny
ukazujacy caly ten proces,
wyemitowany niedawno przez jedna
ze stacji telewizyjnych, nosit tytut
»Cud narodzin”.

Juz ludzkie synostwo jest cudem,
choc¢ blednie ono w poréwnaniu z
nadprzyrodzonym synostwem, jakie
chrzescijanie otrzymujg przez
chrzest. Dostepujemy wowczas
utozsamienia i zjednoczenia z
Chrystusem i otrzymujemy moc, by
zyC Jego zyciem - zostajemy
podniesieni do udziatu w zyciu
wiecznego Syna Bozego w Trojcy
NajsSwietszej. Przez chrzest stajemy
sie —jak Jezus — dzie¢mi
wszechmogacego, wiecznego Boga;
dzie¢mi Ojca, ktory ma moc da¢ nam
wszystko, czego potrzebujemy; Ojca,
ktory jest doskonaty,



wszechwiedzacy i wszechobecny;
Ojca, ktory dotrzymuje obietnic i
nigdy nie popeinia bleddow.

Synostwo Boze to powdd, dla ktérego
przyjmujemy chrzest; to sama istota
nieba. To wlasnie Nowy Testament
nazywa ,zbawieniem?”,
suswieceniem” i
,2usprawiedliwieniem”. Swiety
Josemaria nie waha sie nazwac tego
procesu wrecz ,,przebdstwieniem”, w
ktorym zwykli ludzie dostepuja
udzialu w boskiej naturze i stajg sie
podobni do Boga. Zyja odtad jako
Boze dzieci w wiecznej rodzinie
Bozej, w Tréjcy Swietej.

Przez chrzest stajemy sie dzie¢mi
Bozymi, bowiem zyjemy w
Chrystusie. JesteSmy - jak mawiali
Ojcowie KoSciota - ,,synami w Synu”.
W dlugiej mowie pozegnalnej
zawartej w Ewangelii $w. Jana Jezus
opisuje swa wspolnote z Ojcem, ale i
ze wszystkimi, ktorzy wierza: ,,Ja



jestem w Ojcu moim, a wy we Mnie i
Ja wwas” (] 14,20).

Tylko Chrystus jest jednorodzonym
Synem Bozym. Nasze synostwo nie
jest wiec tozsame z Jego synostwem,
ale ma w nim udzial. Nie jesteSmy
Bogiem. A jednak sam Jezus opisuje
nasze synostwo mowiac: ,,Bogami
jestescie” (J 10,34; zob. Ps 82,6). On
jest Synem niezrodzonym i
wiecznym. Nasze synostwo jest
natomiast owocem }aski, stworzenia i
adopcji — co w niczym nie umniejsza
jednak jego rzeczywistosci. Przez
chrzest stajemy sie prawdziwiej Jego
dzie¢mi, niz kiedykolwiek byliSmy
dzie¢mi swych ziemskich rodzicow.
Przez chrzest niebo staje sie naszym
domem prawdziwiej niz miejsce, w
ktérym przyszliSmy na swiat. Swiety
Maksym Wyznawca ujat to tak:
»Stajemy sie w pelni tym, kim jest
Bdg, wyjawszy poziom bytu” i
przyjmujemy na siebie ,pelnie
samego Boga” w calej Jego



nieskonczonosci i wiecznosci. Swiety
Jan Damascenski powiada, ze przez
laske stajemy sie tym, kim Bog jest z
natury.

Wydaje sie, ze zachodzi tu paradoks:
to, co skoniczone, zawiera w sobie to,
co nieskonczone. A jednak sam Bdg
sprawii, ze stalo sie to mozliwe,
przyjmujac ludzkie cialo w Jezusie
Chrystusie. Czynigc to, dokonat
ucztowieczenia swej boskosci, lecz
rowniez przebdstwienia
czlowieczenstwa, uswiecajac tym
samym wszystko, co tworzy tkanke
ludzkiego zycia: przyjazn, posiltek,
rodzine, podroz, nauke i prace.

Tramwaj zwany przebhodstwieniem

Nie chcialbym tworzy¢ wrazenia, ze
wszystko to pozostaje wylgcznie w
sferze teorii i nie daje sie wyrazic
inaczej, jak tylko w uczonych
stowach. Jako teolog i wykladowca
zdaje sobie sprawe, ze czesto mamy
zwyczaj tak mowic. Swiety Josemaria



sam byl nauczycielem i doktorem w
dwoch dyscyplinach naukowych, ale
idei synostwa Bozego nie
wyprowadzil bynajmniej z zadnego
sylogizmu i rzadko méwit o nim w
kategoriach $cisle teologicznych.
Przekonanie o tym zrodzilo sie w
nim w toku znacznie bardziej
bezposrednich przezyc
wewnetrznych.

Byl rok 1931, minely trzy lata od
pierwszej wizji, a Sw. Josemaria
wcigz niewiele osiggngl pomimo
usilnych modlitw i staran. Cierpiat
przy tym z powodu niepokojow
targajacych Hiszpania, ktore w
koncu mialy doprowadzic¢ do
wybuchu krwawej wojny domowe;j.
Wokot szerzylo sie ubostwo i upadek
obyczajow, a antykatolickie nastroje
nasilaly sie. Ta spoteczna burza
najsilniej szalala w stolicy, Madrycie,
gdzie mieszkal.



Rankiem 16 pazdziernika, po
odprawieniu mszy, $w. Josemaria
prébowal modlic€ sie ,,w zaciszu swej
Swiatyni”, lecz wkrotce stwierdzil, ze
nie potrafi. Wyszed! wiec z kosciola i
kupil gazete, po czym wsiad} do
tramwaju. Usiad} i zaczgl przegladac
biezgce wiadomosci, gdy nagle i
bardzo dobitnie ,,poczul dzialanie
Pana”. Thumaczyl pozniej, Ze Bog
»Sprawil, ze zakietkowalo w moim
sercu i ustach, z przemozna sila
czegos koniecznego, to czule
wezwanie: Abba, Pater!”[2].

Cho¢ nie potrafil modlic sie w zaciszu
Swiatyni, nagle — na halasliwej ulicy,
w zatloczonym tramwaju — zatopit
sie w modlitwie. Modlitwa ta byto
zaledwie jedno stowo: ,,Ojcze!”, a
wlasciwie, Scislej rzecz biorac:
ylatusiu!”. W jezyku aramejskim,
ktorym mowil Jezus, abba to peine
czulosci, serdeczne stowo, jakim
mate dzieci zwracaja sie do taty.
Jezus, podobnie jak sw. Pawel,



uzywal go w modlitwie. Pater to po
facinie ,,ojciec” — stowo, ktore
wielokrotnie pojawia sie we Mszy.

Nie byly to tylko stowa. Tego wlasnie
dnia $w. Josemaria w swym
dzienniku opisal to doSwiadczenie
jako ,,naptywajaca modlitwe uczud,
silng i1 goracg”[3]. Nie potrafil
powstrzymac modlitwy cisnacej sie
na usta. Wysiadl z tramwaju i
wedrowat hatasliwymi ulicami, ale
wcigz nie mogl przesta¢ wzywac
swego niebieskiego Ojca: Abba!
Pater! Abba! Pater! Abba! Pater!
Stracit tez rachube czasu; trwatlo to
»,noze przez godzine, moze dwie”[4].
Mijajacy go przechodnie ,,musieli
bra¢ mnie za wariata” — zanotowat
pozniej. Az do tej chwili, do tej
porannej jazdy tramwajem, nie
uswiadamial sobie pelni znaczenia
Bozego ojcostwa dla wlasnego zycia,
dla Swiata i dla rodzgcego sie Dziela.
Doswiadczenie to nazywatl pdzniej
»pierwsza modlitwa syna Bozego”.



Natychmiast tez dostrzegl wage tego
wydarzenia dla duchowosci Opus
Dei.

Bdg nie pozwolil mu modlic¢ sie w
zacisznym kosciele, lecz obdarzyt go
darem niepohamowanej modlitwy
posrod zwyklego, powszedniego
dnia. Od tego czasu Sw. Josemaria
mial niewzruszone przekonanie, ze
»,Synostwo Boze” —jak czesto mawiat
- ,jest duchowym fundamentem
Opus Dei”[5].

Jakie pltyna z tego konsekwencje?
,Zyjac tym synostwem Bozym,
synowie moi beda pelni radosci i
pokoju, chronieni przez
niezwyciezony mur; beda umieli by¢
apostotami tej radosci i przekazac
ten pokoj, takze w obliczu cierpienia
wlasnego i cudzego. Wiasnie dlatego,
ze jesteSmy przekonani, ze BAg jest
naszym Ojcem”[6].

Jak Ojciec, jak Syn



Znac Boga jako Ojca to znac Boga
chrzescijan, Boga Jezusa Chrystusa.
Boze ojcostwo to bowiem idea
wybitnie chrzescijanska. Tylko
chrzescijanie twierdzg, ze ,,Ojciec” to
imie Boga. Inne religie uczg, ze Bog
jest jak ojciec, poniewaz stworzenie
pod pewnymi wzgledami
przypominalo ludzkie rozmnazanie,
badz poniewaz boska opatrznos¢ pod
pewnymi wzgledami przypomina
opieke ziemskich rodzicow. W
religiach niechrzescijanskich Boze
ojcostwo jest ostatecznie kwestig
metafory. Bog postepuje na sposob
ojcowski jedynie wobec innych
bytoéw: sSwiata, rasy ludzkiej, czy
wybranego ludu. Postepuje jak ojciec
tylko dlatego, ze stworzy! co$ lub
kogos, by otoczy¢ go opieka. Tym
samym Boze ojcostwo w ujeciu
niechrzescijaiiskim jest uzaleznione
od innych bytow. Jest powigzane z
Bozym dzialaniem w czasie, ale nie
przynalezy do jego istoty.



Dla muzulmanow nazywanie Boga
»ojcem” to jawne bluznierstwo,
pogwalcenie Bozej transcendenc;ji i
prostoty. Wedlug zydow Bog
postepuje jak Ojciec wobec swego
narodu wybranego, ale Jego ojcostwo
nie poprzedza stworzenia ani
wybrania.

Dla chrzescijan natomiast Boze
ojcostwo nalezy do samej jego istoty.
Bog jest Ojcem. To kwestia nie tyle
metafory, co metafizyki. Stuszniej
byloby stwierdzic, ze to raczej
ludzkie ojcostwo ma charakter
metaforyczny i stanowi doczesny
znak wiecznej rzeczywistosci. Boze
ojcostwo jest prawdziwym
ojcostwem w najprawdziwszym
sensie.

Bog jest odwiecznym Ojcem Jezusa
Chrystusa. Jest takze Ojcem tych,
ktorzy przez chrzest Zyja w Jezusie
Chrystusie.

Prawda Ewangelii



Nie jest to bynajmniej nic nowego —
raczej ponowne odkrycie
klasycznego chrzescijanistwa. Swiety
Josemaria mawial, Ze prawda ta ,,jest
stara jak Ewangelia i jak Ewangelia
nowa”[7].

Starotestamentowe odwotlania do
ojcostwa Bozego sa stosunkowo
nieliczne i niejednoznaczne. ROwniez
pierwsze cztery rozdzialy Nowego
Testamentu ani stowem nie
wspominajg o Bozym ojcostwie.
Dopiero wowczas, gdy Jezus zaczyna
glosi¢ Ewangelie, gdy wyglasza swoje
najdonioSlejsze przestanie — Kazanie
na GoOrze — idea ojcostwa Bozego
zaczyna nagle jasnie¢ pelnym
blaskiem. W tym jednym kazaniu
Bog zostaje nazwany Ojcem az
siedemnascie razy — wiecej niz w
calym Starym Testamencie. W
punkcie kulminacyjnym Jezus
naucza, by modli¢ sie do Boga
stowami: ,,Ojcze nasz”, ustanawiajac



zupelnie nowg, rewolucyjng forme
modlitwy.

Synostwo Boze stanowi sedno
Ewangelii gloszonej przez Chrystusa.
Zasadza sie na nim caly sens
zbawienia, jakie dla nas wyjednatl.
Bowiem Jezus nie wyzwolil nas tylko
od grzechu, ale takze do synostwa.
Doskonale ujmuje to Katechizm
Kosciota Katolickiego:

Przez swoja Smierc¢ Chrystus
wyzwala nas od grzechu; przez swoje
Zmartwychwstanie otwiera nam
dostep do nowego zycia. Jest ono
przede wszystkim
usprawiedliwieniem, ktore
przywraca nam laske Bozg, ,,abySmy
1 my wkroczyli w nowe zycie —jak
Chrystus powstat z martwych” (Rz
6,4). Polega ono na zwyciestwie nad
Smiercig grzechu i na nowym
uczestnictwie w tasce. Dokonuje ono
przybrania za synéw, poniewaz
ludzie stajq si¢ bra¢mi Chrystusal[8].



Synostwo Boze to dar, ktory Bog
zamierzyl dla Adama i Ewy na
poczatku stworzenia. Bog stworzyt
prarodzicow ,,na swoj obraz” i
spodobienstwo” (Rdz 1,26-27; zob.
takze Rdz 5,1). Zwrot ten pojawia sie
w Biblii ponownie tylko jeden raz:
dla opisania ludzkiego ojcostwa, gdy
Adam splodzil Seta (Rdz 5,3). Przy
stworzeniu Bog ,tchnal w nozdrza
czlowieka tchnienie zycia, wskutek
czego stal sie czlowiek istota

zywa” (Rdz 2,7). Mowa tu nie tyle o
zyciu biologicznym czy zdolnosci
oddychania, ile o zyciu Bozym. Bog
tchnal swoje tchnienie - ruah,
Duchal[9] - tylko w Adama i zadnag
inng stworzong istote. Od poczatku
Bog darowal mezczyznie i kobiecie
udzial w swoim zyciu, w
bezposredniej bliskosci samego
siebie. Adam i Ewa postanowili
jednak ,byc¢ jak Bog” (Rdz 3,5) nie na
Jego warunkach, lecz na swych
wilasnych. Ich grzech pierworodny



polegal na odrzuceniu synostwa
Bozego. Bog uszanowat ich wybor.

Zbawienie dokonane przez Jezusa
polegalto na przywrdceniu ludzkosci
pierwotnej godnosci i wypelnieniu
Bozych zamystow wobec stworzenia.
»sumilowani, obecnie jesteSmy
dzie¢mi Bozymi” (1] 3,2). Zadna inna
prawda nie miata wiekszego
znaczenia dla pierwszych
chrzescijan — podobnie jak dla
jednego z pasazerow madryckiego
tramwaju w roku 1931. Swiety Pawel
pisze do Galatow: ,Na dowdd tego, ze
jesteScie synami, Bog zestal do serc
naszych Ducha Syna swego, ktory
wola: Abba, Ojcze!” (Ga 4,6).

Zapomniana doktryna?

Jest to klasyczny chrzescijanski
postulat. Mimo to zaden badacz
historii chrzescijanstwa nie moze
zaprzeczyc¢, ze w ostatnich wiekach
doktryna o synostwie Bozym
znalazla sie na marginesie. Pojecia



»przebostwienia” badz ,deifikacji” —
chleb powszedni Ojcow KosSciota —
popadly w zapomnienie do tego
stopnia, ze kardynat Christoph
Schonborn w 1988 roku musiat
napisac traktat w obronie tej idei[10].
Cytuje w nim szereg powodow
historycznych, dla ktorych
chrzescijanie zapomnieli o swym
synostwie. Chcialbym te liste
uzupelnic o jeszcze jeden powadd,
ktory ukazal mi sie szczegolnie
wyraznie, gdy po raz pierwszy
zaczatem nieSmialo przygladac sie
wierze katolickiej.

Uwazam, ze idea synostwa Bozego
zagubila sie w poreformacyjnych
sporach na temat zwigzku miedzy
wiarg, uczynkami a
usprawiedliwieniem. Przez cztery
wieki teologowie katoliccy i
protestanccy skupiali sie tak bardzo
na tych zagadnieniach, ze stracili z
oczu zasadniczy fakt
chrzescijanskiego zycia.



Reformatorzy kwestionowali
niektore koscielne dogmaty, a Kosciot
musial reagowac, poswiecajac im
baczng uwage. Pod wplywem
dlugotrwalych kontrowersji i sporow
nastgpilto przesuniecie akcentow
doktrynalnych. W czasach, ktore
nastaly po Reformacji, autorzy
katoliccy czuli sie w obowigzku
szczegolnie akcentowac sprawy
kwestionowane przez protestantow.
Bylo to wprawdzie niezbedne, ale z
koniecznosci miato charakter
naprawczy. W rezultacie powstala
teologia nieco odksztalcona i
zdeformowana.

U protestanckich reformatoréw
zafascynowal mnie nacisk na
»przymierze” bedgace motywem
przewodnim calej Biblii, ktéra sama
dzieli sie na Stare i Nowe
Przymierze. Zwlaszcza Jan Kalwin
upatrywal w przymierzu klucza do
nalezytego zrozumienia naszego
usprawiedliwienia, uSwiecenia i



zbawienia. Dla Kalwina jednak
~przymierze” bylo mniej wiecej
tozsame z ,umowg”, dlatego nic
dziwnego, ze jego duchowi
spadkobiercy sklaniali sie do
opisywania chrzescijanstwa w
kategoriach praw, obowigzkow oraz
wzajemnej wymiany.

Wspoiczesne badania na temat
przymierza ukazaty mi natomiast co$
calkiem innego. Starozytne
przymierze bylo czyms$ wiecej niz
tylko umowa czy porozumieniem.
Bylo sposobem nawigzania wiezi
rodzinnej. Strony przymierza
stawaly sie odpowiednio
rodzenstwem, malzonkami,
rodzicami badz dzie¢mi.
Przymierzem byly zasSlubiny oraz
adopcja.

Zawierajac przymierze, Bog nie tyle
stanowi prawo, ile tworzy rodzine.
Nieuchronna konsekwencja



przymierza jest zatem synostwo
Boze.

Nietrudno sobie wyobrazi¢ moja
radosc, gdy bedac jeszcze
protestantem, zetknatem sie po raz
pierwszy z nauka sw. Josemarii. Kto$
wreszcie nauczal o odkupieniu
przede wszystkim w kategoriach
rodzinnych: Bog jest Ojcem, Kosciot
rodzing, Maryja matka wszystkich
wierzacych, ludzkos¢ braémi i
siostrami, a wszyscy ochrzczeni
Bozymi dzie¢mi. ,Teraz wszystko jest
skonczone. Dzielo naszego
Odkupienia zostalo dokonane.
JesteSmy od nowa dzie¢mi Bozymi,
poniewaz Jezus umart za nas i Jego
$Smier¢ nas odkupita. Empti enim estis
pretio magno! (1 Kor 6,20), ty 1ja
drogo zostaliSmy wykupieni”[11].

Opus Dei uciele$nialo dla mnie
odnowe chrzescijanskiego
doswiadczenia, ponowne odkrycie
starozytnej jednosci, ktora jakos



zagubila sie w bitewnym zgietku
najnowszej historii. Nie znalem
nikogo w kregach protestanckich, kto
przemawialtby z rownie Swiezym
tchnieniem Ewangelii, jakie
cechowalo czlonkéw Opus Dei -
zarowno Swieckich, jak i
duchownych.

Gdy czytam jego kazania, czuje, jak
gdyby byly skierowane specjalnie do
mnie. Swiety Josemaria powiedzial
kiedys: ,Nie dostrzegle$ koniecznosci
modlitwy, obcowania z Bogiem, ktory
podnosi cie az do przebdstwienia? To
jest wlasnie wiara chrzescijanska i w
ten sposob rozumialy ja wszystkie
rozmodlone dusze. »Czlowiek staje
sie Bogiem« — pisze $w. Klemens
Aleksandryjski — poniewaz chce tego
samego czego chce Bog”[12].




[1] Historia mltodego ksiedza stanowi
staly element ustnej tradycji Opus
Dei. W wersji skroconej przytacza ja
Peter Berglar, Opus Dei: Life and
Work of Its Founder, Josemaria
Escriva, Scepter, Princeton, 1993, s.
75.

[2] de Prada, dz. cyt., t. I, s. 429.
[3] Tamze, s. 427.
[4] Tamze, s. 428.

[5] Josemaria Escriva,To Chrystus
przychodzi, przel. Antoni Kajzerek,
Ksiegarnia Sw. Jacka, Katowice 1992,
64.

[6] de Prada, dz. cyt., t. I, s. 429-430.

[7] Josemaria Escriva,Kochac Kosciot,
przel. Agnieszka Baranek, Ksiegarnia
sw. Jacka, Katowice 1994, s. 29.

[8] Katechizm Kosciota Katolickiego,
art. 654.



[9] W jezyku hebrajskim, podobnie
jak w grece i wielu innych
starozytnych jezykach, to samo stowo
oznacza ,duch”, ,oddech” oraz
spodmuch wiatru”.

[10] Zob. Christoph Schénborn,
Przebostwienie: zycie i Smierd, przel.
Wiestaw Szymona, W Drodze,
Poznan 2001.

[11] Droga krzyzowa, 14.

[12] To Chrystus przychodzi, s. 26.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/tajemnica-opus-dei/
(04-02-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/tajemnica-opus-dei/
https://opusdei.org/pl-pl/article/tajemnica-opus-dei/

	Tajemnica Opus Dei

