
opusdei.org

Tajemnica Opus Dei

Fragment książki Scotta Hahna
"Zwyczajna Praca,
Nadzwyczajna Łaska. Moja
duchowa droga do Opus Dei".
Rozdział III o synostwie Bożym.

08-09-2019

Niejeden młody kapłan,
przygotowując się do wygłoszenia
kazania, daje się ponieść
homiletycznej pasji. Z zapałem
studiuje i zgłębia wybrany problem,
który szybko nabiera decydującej
wagi i wkrótce wydaje się stanowić
sedno wszystkich innych spraw,



wiązać z każdym tematem i
tłumaczyć każdą zagadkę.

Coś takiego przydarzyło się jednemu
z młodych księży w Opus Dei.
Niewiele wcześniej został
wyświęcony, a teraz służył w Rzymie,
w historycznym i administracyjnym
sercu Kościoła katolickiego, w
bezpośrednim otoczeniu prałata
Escrivy, który wówczas jeszcze żył i
uczestniczył w bieżących
czynnościach Dzieła.

Jakież więc były podniecenie i
radości radość młodego kapłana, gdy
poproszono go, by wygłosił krótkie
rozważanie w miejscu powstania
Opus Dei, gdzie wciąż żył i pracował
jego założyciel. Tematem refleksji
miała być pokora.

Od kapłanów Opus Dei – podobnie
jak od innych jego członków – we
wszystkich działaniach oczekuje się
najwyższego profesjonalizmu,
ponieważ swoją pracę ofiarowują



Bogu. Kaznodzieja powinien więc
przygotować homilię z należytą
starannością, badając w pierwszej
kolejności to, co święci i uczeni
powiedzieli na dany temat. Członek
każdej instytucji w Kościele
katolickim z pewnością sięgnie także
do pism jej założyciela. W tym
przypadku nie było to trudne: prałat
Escrivá pisał bardzo wiele na temat
pokory.

Możemy więc być pewni, że nasz
młody ksiądz przygotował się
sumiennie do tego, by mówić o
pokorze. Być może czuł się nawet
przytłoczony ogromem tego tematu,
gdy zaczął go omawiać w kaplicy
rozświetlonej mdłym blaskiem świec.

W pewnej chwili stwierdził z
przekonaniem: „Duchowy
fundament Opus Dei stanowi
pokora!”. Może nawet zawiesił na
chwilę głos, by podkreślić wagę
swych słów.



Wtedy właśnie, w tej krótkiej chwili
ciszy, w odległym końcu kaplicy
rozległ się mocny, ojcowski głos: „Nic
podobnego!”.

Po chwili z cienia wyłonił się św.
Josemaría, zmierzając żwawo w
stronę młodego kaznodziei. Ze
słowami „Pozwól, mój synu”, starzec
łagodnie odsunął młodzieńca i zajął
jego miejsce.

Trzeba dobrze zrozumieć znaczenie
tej chwili. Święty Josemaría wysoko
cenił uprzejmość i dobre maniery.
Nie miał w zwyczaju przerywać
innym ani poprawiać każdego, komu
zdarzyło się wyrazić nie dość ściśle.
Nie widział jednak nic
niestosownego w tym, by widząc
pożar, krzyknąć „Pali się!”.
Najwyraźniej uznał, że
przekłamywanie istoty ducha Opus
Dei – nawet pod wpływem
młodzieńczego zapału – wymaga
natychmiastowej i nadzwyczajnej



reakcji, zwłaszcza tutaj, w samym
sercu Dzieła.

Sam więc dokończył przerwane
rozważania, przedstawiając
zebranym w kaplicy słuchaczom –
którzy teraz przysłuchiwali się ze
zdwojoną uwagą – prawdziwy
duchowy fundament Opus Dei.

Fundamentem tym – powiedział –
jest synostwo Boże[1].

Definiowanie pojęć

Synostwo Boże. Jak rozumieć ten
dziwny, techniczny termin ukuty
przez teologów? Święty Josemaría
twierdzi, że wyrażona w nim idea
powinna stać się osią naszego życia.

Idea ta wywodzi się wprost z Biblii:
„obecnie jesteśmy dziećmi
Bożymi” (1 J 3,2). Jest prosta i dobrze
znana – do tego stopnia, że wielu z
nas zdążyła już mocno
spowszednieć. Pojęcia „Boże



ojcostwo” oraz „braterstwo
wszystkich ludzi” to dziś już tylko
wytarte slogany, nawet wśród
niechrześcijan. Doktryna ta, tkwiąca
niegdyś u podstaw głoszenia
Ewangelii, wtopiła się bez reszty w
naszą kulturę, tracąc przy tym
szokującą wartość, jaką niosła dla
pierwszego pokolenia chrześcijan.
Święty Jan, pisząc o synostwie
Bożym, nawet po kilkudziesięciu
latach głoszenia Ewangelii, wciąż nie
potrafił ukryć zdumienia:
„Popatrzcie, jaką miłością obdarzył
nas Ojciec: zostaliśmy nazwani
dziećmi Bożymi i rzeczywiście nimi
jesteśmy” (1 J 3,1).

I rzeczywiście nimi jesteśmy!
Zastanówmy się przez chwilę nad
fenomenem ludzkiego poczęcia i
narodzenia, które możemy oglądać
dzięki miniaturyzacji kamer. Biorąc
pod uwagę wszystkie naturalne
przeszkody, wydaje się doprawdy
niezwykłe, że plemnikowi udaje się



zapłodnić jajo, że zarodek ulega
zagnieżdżeniu, a następnie rozwija z
niego płód, który dalej rośnie w
macicy aż do narodzin. Nic
dziwnego, że film dokumentalny
ukazujący cały ten proces,
wyemitowany niedawno przez jedną
ze stacji telewizyjnych, nosił tytuł
„Cud narodzin”.

Już ludzkie synostwo jest cudem,
choć blednie ono w porównaniu z
nadprzyrodzonym synostwem, jakie
chrześcijanie otrzymują przez
chrzest. Dostępujemy wówczas
utożsamienia i zjednoczenia z
Chrystusem i otrzymujemy moc, by
żyć Jego życiem – zostajemy
podniesieni do udziału w życiu
wiecznego Syna Bożego w Trójcy
Najświętszej. Przez chrzest stajemy
się – jak Jezus – dziećmi
wszechmogącego, wiecznego Boga;
dziećmi Ojca, który ma moc dać nam
wszystko, czego potrzebujemy; Ojca,
który jest doskonały,



wszechwiedzący i wszechobecny;
Ojca, który dotrzymuje obietnic i
nigdy nie popełnia błędów.

Synostwo Boże to powód, dla którego
przyjmujemy chrzest; to sama istota
nieba. To właśnie Nowy Testament
nazywa „zbawieniem”,
„uświęceniem” i
„usprawiedliwieniem”. Święty
Josemaría nie waha się nazwać tego
procesu wręcz „przebóstwieniem”, w
którym zwykli ludzie dostępują
udziału w boskiej naturze i stają się
podobni do Boga. Żyją odtąd jako
Boże dzieci w wiecznej rodzinie
Bożej, w Trójcy Świętej.

Przez chrzest stajemy się dziećmi
Bożymi, bowiem żyjemy w
Chrystusie. Jesteśmy – jak mawiali
Ojcowie Kościoła – „synami w Synu”.
W długiej mowie pożegnalnej
zawartej w Ewangelii św. Jana Jezus
opisuje swą wspólnotę z Ojcem, ale i
ze wszystkimi, którzy wierzą: „Ja



jestem w Ojcu moim, a wy we Mnie i
Ja w was” (J 14,20).

Tylko Chrystus jest jednorodzonym
Synem Bożym. Nasze synostwo nie
jest więc tożsame z Jego synostwem,
ale ma w nim udział. Nie jesteśmy
Bogiem. A jednak sam Jezus opisuje
nasze synostwo mówiąc: „Bogami
jesteście” (J 10,34; zob. Ps 82,6). On
jest Synem niezrodzonym i
wiecznym. Nasze synostwo jest
natomiast owocem łaski, stworzenia i
adopcji – co w niczym nie umniejsza
jednak jego rzeczywistości. Przez
chrzest stajemy się prawdziwiej Jego
dziećmi, niż kiedykolwiek byliśmy
dziećmi swych ziemskich rodziców.
Przez chrzest niebo staje się naszym
domem prawdziwiej niż miejsce, w
którym przyszliśmy na świat. Święty
Maksym Wyznawca ujął to tak:
„stajemy się w pełni tym, kim jest
Bóg, wyjąwszy poziom bytu” i
przyjmujemy na siebie „pełnię
samego Boga” w całej Jego



nieskończoności i wieczności. Święty
Jan Damasceński powiada, że przez
łaskę stajemy się tym, kim Bóg jest z
natury.

Wydaje się, że zachodzi tu paradoks:
to, co skończone, zawiera w sobie to,
co nieskończone. A jednak sam Bóg
sprawił, że stało się to możliwe,
przyjmując ludzkie ciało w Jezusie
Chrystusie. Czyniąc to, dokonał
uczłowieczenia swej boskości, lecz
również przebóstwienia
człowieczeństwa, uświęcając tym
samym wszystko, co tworzy tkankę
ludzkiego życia: przyjaźń, posiłek,
rodzinę, podróż, naukę i pracę.

Tramwaj zwany przebóstwieniem

Nie chciałbym tworzyć wrażenia, że
wszystko to pozostaje wyłącznie w
sferze teorii i nie daje się wyrazić
inaczej, jak tylko w uczonych
słowach. Jako teolog i wykładowca
zdaję sobie sprawę, że często mamy
zwyczaj tak mówić. Święty Josemaría



sam był nauczycielem i doktorem w
dwóch dyscyplinach naukowych, ale
idei synostwa Bożego nie
wyprowadził bynajmniej z żadnego
sylogizmu i rzadko mówił o nim w
kategoriach ściśle teologicznych.
Przekonanie o tym zrodziło się w
nim w toku znacznie bardziej
bezpośrednich przeżyć
wewnętrznych.

Był rok 1931, minęły trzy lata od
pierwszej wizji, a św. Josemaría
wciąż niewiele osiągnął pomimo
usilnych modlitw i starań. Cierpiał
przy tym z powodu niepokojów
targających Hiszpanią, które w
końcu miały doprowadzić do
wybuchu krwawej wojny domowej.
Wokół szerzyło się ubóstwo i upadek
obyczajów, a antykatolickie nastroje
nasilały się. Ta społeczna burza
najsilniej szalała w stolicy, Madrycie,
gdzie mieszkał.



Rankiem 16 października, po
odprawieniu mszy, św. Josemaría
próbował modlić się „w zaciszu swej
świątyni”, lecz wkrótce stwierdził, że
nie potrafi. Wyszedł więc z kościoła i
kupił gazetę, po czym wsiadł do
tramwaju. Usiadł i zaczął przeglądać
bieżące wiadomości, gdy nagle i
bardzo dobitnie „poczuł działanie
Pana”. Tłumaczył później, że Bóg
„sprawił, że zakiełkowało w moim
sercu i ustach, z przemożną siłą
czegoś koniecznego, to czułe
wezwanie: Abba, Pater!”[2].

Choć nie potrafił modlić się w zaciszu
świątyni, nagle – na hałaśliwej ulicy,
w zatłoczonym tramwaju – zatopił
się w modlitwie. Modlitwą tą było
zaledwie jedno słowo: „Ojcze!”, a
właściwie, ściślej rzecz biorąc:
„Tatusiu!”. W języku aramejskim,
którym mówił Jezus, abba to pełne
czułości, serdeczne słowo, jakim
małe dzieci zwracają się do taty.
Jezus, podobnie jak św. Paweł,



używał go w modlitwie. Pater to po
łacinie „ojciec” – słowo, które
wielokrotnie pojawia się we Mszy.

Nie były to tylko słowa. Tego właśnie
dnia św. Josemaría w swym
dzienniku opisał to doświadczenie
jako „napływającą modlitwę uczuć,
silną i gorącą”[3]. Nie potrafił
powstrzymać modlitwy cisnącej się
na usta. Wysiadł z tramwaju i
wędrował hałaśliwymi ulicami, ale
wciąż nie mógł przestać wzywać
swego niebieskiego Ojca: Abba!
Pater! Abba! Pater! Abba! Pater!
Stracił też rachubę czasu; trwało to
„może przez godzinę, może dwie”[4].
Mijający go przechodnie „musieli
brać mnie za wariata” – zanotował
później. Aż do tej chwili, do tej
porannej jazdy tramwajem, nie
uświadamiał sobie pełni znaczenia
Bożego ojcostwa dla własnego życia,
dla świata i dla rodzącego się Dzieła.
Doświadczenie to nazywał później
„pierwszą modlitwą syna Bożego”.



Natychmiast też dostrzegł wagę tego
wydarzenia dla duchowości Opus
Dei.

Bóg nie pozwolił mu modlić się w
zacisznym kościele, lecz obdarzył go
darem niepohamowanej modlitwy
pośród zwykłego, powszedniego
dnia. Od tego czasu św. Josemaría
miał niewzruszone przekonanie, że
„synostwo Boże” – jak często mawiał
– „jest duchowym fundamentem
Opus Dei”[5].

Jakie płyną z tego konsekwencje?
„Żyjąc tym synostwem Bożym,
synowie moi będą pełni radości i
pokoju, chronieni przez
niezwyciężony mur; będą umieli być
apostołami tej radości i przekazać
ten pokój, także w obliczu cierpienia
własnego i cudzego. Właśnie dlatego,
że jesteśmy przekonani, że Bóg jest
naszym Ojcem”[6].

Jak Ojciec, jak Syn



Znać Boga jako Ojca to znać Boga
chrześcijan, Boga Jezusa Chrystusa.
Boże ojcostwo to bowiem idea
wybitnie chrześcijańska. Tylko
chrześcijanie twierdzą, że „Ojciec” to
imię Boga. Inne religie uczą, że Bóg
jest jak ojciec, ponieważ stworzenie
pod pewnymi względami
przypominało ludzkie rozmnażanie,
bądź ponieważ boska opatrzność pod
pewnymi względami przypomina
opiekę ziemskich rodziców. W
religiach niechrześcijańskich Boże
ojcostwo jest ostatecznie kwestią
metafory. Bóg postępuje na sposób
ojcowski jedynie wobec innych
bytów: świata, rasy ludzkiej, czy
wybranego ludu. Postępuje jak ojciec
tylko dlatego, że stworzył coś lub
kogoś, by otoczyć go opieką. Tym
samym Boże ojcostwo w ujęciu
niechrześcijańskim jest uzależnione
od innych bytów. Jest powiązane z
Bożym działaniem w czasie, ale nie
przynależy do jego istoty.



Dla muzułmanów nazywanie Boga
„ojcem” to jawne bluźnierstwo,
pogwałcenie Bożej transcendencji i
prostoty. Według żydów Bóg
postępuje jak Ojciec wobec swego
narodu wybranego, ale Jego ojcostwo
nie poprzedza stworzenia ani
wybrania.

Dla chrześcijan natomiast Boże
ojcostwo należy do samej jego istoty.
Bóg jest Ojcem. To kwestia nie tyle
metafory, co metafizyki. Słuszniej
byłoby stwierdzić, że to raczej
ludzkie ojcostwo ma charakter
metaforyczny i stanowi doczesny
znak wiecznej rzeczywistości. Boże
ojcostwo jest prawdziwym
ojcostwem w najprawdziwszym
sensie.

Bóg jest odwiecznym Ojcem Jezusa
Chrystusa. Jest także Ojcem tych,
którzy przez chrzest żyją w Jezusie
Chrystusie.

Prawda Ewangelii



Nie jest to bynajmniej nic nowego –
raczej ponowne odkrycie
klasycznego chrześcijaństwa. Święty
Josemaría mawiał, że prawda ta „jest
stara jak Ewangelia i jak Ewangelia
nowa”[7].

Starotestamentowe odwołania do
ojcostwa Bożego są stosunkowo
nieliczne i niejednoznaczne. Również
pierwsze cztery rozdziały Nowego
Testamentu ani słowem nie
wspominają o Bożym ojcostwie.
Dopiero wówczas, gdy Jezus zaczyna
głosić Ewangelię, gdy wygłasza swoje
najdonioślejsze przesłanie – Kazanie
na Górze – idea ojcostwa Bożego
zaczyna nagle jaśnieć pełnym
blaskiem. W tym jednym kazaniu
Bóg zostaje nazwany Ojcem aż
siedemnaście razy – więcej niż w
całym Starym Testamencie. W
punkcie kulminacyjnym Jezus
naucza, by modlić się do Boga
słowami: „Ojcze nasz”, ustanawiając



zupełnie nową, rewolucyjną formę
modlitwy.

Synostwo Boże stanowi sedno
Ewangelii głoszonej przez Chrystusa.
Zasadza się na nim cały sens
zbawienia, jakie dla nas wyjednał.
Bowiem Jezus nie wyzwolił nas tylko
od grzechu, ale także do synostwa.
Doskonale ujmuje to Katechizm
Kościoła Katolickiego:

Przez swoją śmierć Chrystus
wyzwala nas od grzechu; przez swoje
Zmartwychwstanie otwiera nam
dostęp do nowego życia. Jest ono
przede wszystkim
usprawiedliwieniem, które
przywraca nam łaskę Bożą, „abyśmy
i my wkroczyli w nowe życie – jak
Chrystus powstał z martwych” (Rz
6,4). Polega ono na zwycięstwie nad
śmiercią grzechu i na nowym
uczestnictwie w łasce. Dokonuje ono
przybrania za synów, ponieważ
ludzie stają się braćmi Chrystusa[8].



Synostwo Boże to dar, który Bóg
zamierzył dla Adama i Ewy na
początku stworzenia. Bóg stworzył
prarodziców „na swój obraz” i
„podobieństwo” (Rdz 1,26–27; zob.
także Rdz 5,1). Zwrot ten pojawia się
w Biblii ponownie tylko jeden raz:
dla opisania ludzkiego ojcostwa, gdy
Adam spłodził Seta (Rdz 5,3). Przy
stworzeniu Bóg „tchnął w nozdrza
człowieka tchnienie życia, wskutek
czego stał się człowiek istotą
żywą” (Rdz 2,7). Mowa tu nie tyle o
życiu biologicznym czy zdolności
oddychania, ile o życiu Bożym. Bóg
tchnął swoje tchnienie – ruah,
Ducha[9] – tylko w Adama i żadną
inną stworzoną istotę. Od początku
Bóg darował mężczyźnie i kobiecie
udział w swoim życiu, w
bezpośredniej bliskości samego
siebie. Adam i Ewa postanowili
jednak „być jak Bóg” (Rdz 3,5) nie na
Jego warunkach, lecz na swych
własnych. Ich grzech pierworodny



polegał na odrzuceniu synostwa
Bożego. Bóg uszanował ich wybór.

Zbawienie dokonane przez Jezusa
polegało na przywróceniu ludzkości
pierwotnej godności i wypełnieniu
Bożych zamysłów wobec stworzenia.
„Umiłowani, obecnie jesteśmy
dziećmi Bożymi” (1 J 3,2). Żadna inna
prawda nie miała większego
znaczenia dla pierwszych
chrześcijan – podobnie jak dla
jednego z pasażerów madryckiego
tramwaju w roku 1931. Święty Paweł
pisze do Galatów: „Na dowód tego, że
jesteście synami, Bóg zesłał do serc
naszych Ducha Syna swego, który
woła: Abba, Ojcze!” (Ga 4,6).

Zapomniana doktryna?

Jest to klasyczny chrześcijański
postulat. Mimo to żaden badacz
historii chrześcijaństwa nie może
zaprzeczyć, że w ostatnich wiekach
doktryna o synostwie Bożym
znalazła się na marginesie. Pojęcia



„przebóstwienia” bądź „deifikacji” –
chleb powszedni Ojców Kościoła –
popadły w zapomnienie do tego
stopnia, że kardynał Christoph
Schönborn w 1988 roku musiał
napisać traktat w obronie tej idei[10].
Cytuje w nim szereg powodów
historycznych, dla których
chrześcijanie zapomnieli o swym
synostwie. Chciałbym tę listę
uzupełnić o jeszcze jeden powód,
który ukazał mi się szczególnie
wyraźnie, gdy po raz pierwszy
zacząłem nieśmiało przyglądać się
wierze katolickiej.

Uważam, że idea synostwa Bożego
zagubiła się w poreformacyjnych
sporach na temat związku między
wiarą, uczynkami a
usprawiedliwieniem. Przez cztery
wieki teologowie katoliccy i
protestanccy skupiali się tak bardzo
na tych zagadnieniach, że stracili z
oczu zasadniczy fakt
chrześcijańskiego życia.



Reformatorzy kwestionowali
niektóre kościelne dogmaty, a Kościół
musiał reagować, poświęcając im
baczną uwagę. Pod wpływem
długotrwałych kontrowersji i sporów
nastąpiło przesunięcie akcentów
doktrynalnych. W czasach, które
nastały po Reformacji, autorzy
katoliccy czuli się w obowiązku
szczególnie akcentować sprawy
kwestionowane przez protestantów.
Było to wprawdzie niezbędne, ale z
konieczności miało charakter
naprawczy. W rezultacie powstała
teologia nieco odkształcona i
zdeformowana.

U protestanckich reformatorów
zafascynował mnie nacisk na
„przymierze” będące motywem
przewodnim całej Biblii, która sama
dzieli się na Stare i Nowe
Przymierze. Zwłaszcza Jan Kalwin
upatrywał w przymierzu klucza do
należytego zrozumienia naszego
usprawiedliwienia, uświęcenia i



zbawienia. Dla Kalwina jednak
„przymierze” było mniej więcej
tożsame z „umową”, dlatego nic
dziwnego, że jego duchowi
spadkobiercy skłaniali się do
opisywania chrześcijaństwa w
kategoriach praw, obowiązków oraz
wzajemnej wymiany.

Współczesne badania na temat
przymierza ukazały mi natomiast coś
całkiem innego. Starożytne
przymierze było czymś więcej niż
tylko umową czy porozumieniem.
Było sposobem nawiązania więzi
rodzinnej. Strony przymierza
stawały się odpowiednio
rodzeństwem, małżonkami,
rodzicami bądź dziećmi.
Przymierzem były zaślubiny oraz
adopcja.

Zawierając przymierze, Bóg nie tyle
stanowi prawo, ile tworzy rodzinę.
Nieuchronną konsekwencją



przymierza jest zatem synostwo
Boże.

Nietrudno sobie wyobrazić moją
radość, gdy będąc jeszcze
protestantem, zetknąłem się po raz
pierwszy z nauką św. Josemaríi. Ktoś
wreszcie nauczał o odkupieniu
przede wszystkim w kategoriach
rodzinnych: Bóg jest Ojcem, Kościół
rodziną, Maryja matką wszystkich
wierzących, ludzkość braćmi i
siostrami, a wszyscy ochrzczeni
Bożymi dziećmi. „Teraz wszystko jest
skończone. Dzieło naszego
Odkupienia zostało dokonane.
Jesteśmy od nowa dziećmi Bożymi,
ponieważ Jezus umarł za nas i Jego
śmierć nas odkupiła. Empti enim estis
pretio magno! (1 Kor 6,20), ty i ja
drogo zostaliśmy wykupieni”[11].

Opus Dei ucieleśniało dla mnie
odnowę chrześcijańskiego
doświadczenia, ponowne odkrycie
starożytnej jedności, która jakoś



zagubiła się w bitewnym zgiełku
najnowszej historii. Nie znałem
nikogo w kręgach protestanckich, kto
przemawiałby z równie świeżym
tchnieniem Ewangelii, jakie
cechowało członków Opus Dei –
zarówno świeckich, jak i
duchownych.

Gdy czytam jego kazania, czuję, jak
gdyby były skierowane specjalnie do
mnie. Święty Josemaría powiedział
kiedyś: „Nie dostrzegłeś konieczności
modlitwy, obcowania z Bogiem, który
podnosi cię aż do przebóstwienia? To
jest właśnie wiara chrześcijańska i w
ten sposób rozumiały ją wszystkie
rozmodlone dusze. »Człowiek staje
się Bogiem« – pisze św. Klemens
Aleksandryjski – ponieważ chce tego
samego czego chce Bóg”[12].



[1] Historia młodego księdza stanowi
stały element ustnej tradycji Opus
Dei. W wersji skróconej przytacza ją
Peter Berglar, Opus Dei: Life and
Work of Its Founder, Josemaría
Escrivá, Scepter, Princeton, 1993, s.
75.

[2] de Prada, dz. cyt., t. I, s. 429.

[3] Tamże, s. 427.

[4] Tamże, s. 428.

[5] Josemaría Escrivá,To Chrystus
przychodzi, przeł. Antoni Kajzerek,
Księgarnia św. Jacka, Katowice 1992,
64.

[6] de Prada, dz. cyt., t. I, s. 429–430.

[7] Josemaría Escrivá,Kochać Kościół,
przeł. Agnieszka Baranek, Księgarnia
św. Jacka, Katowice 1994, s. 29.

[8] Katechizm Kościoła Katolickiego,
art. 654.



[9] W języku hebrajskim, podobnie
jak w grece i wielu innych
starożytnych językach, to samo słowo
oznacza „duch”, „oddech” oraz
„podmuch wiatru”.

[10] Zob. Christoph Schönborn, 
Przebóstwienie: życie i śmierć, przeł.
Wiesław Szymona, W Drodze,
Poznań 2001.

[11] Droga krzyżowa, 14.

[12] To Chrystus przychodzi, s. 26.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/tajemnica-opus-dei/
(04-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/tajemnica-opus-dei/
https://opusdei.org/pl-pl/article/tajemnica-opus-dei/

	Tajemnica Opus Dei

