
opusdei.org

«Szukam, o Panie,
Twojego oblicza»:
wiara w Boga
osobowego

Wiara chrześcijańska mówi
nam: nie jesteś sam na świecie;
jest Ktoś, kto chciał, żebyś
istniał, kto powiedział ci: «żyj!»

19-02-2018

O Tobie mówi moje serce: «Szukaj
Jego oblicza!» Szukam, o Panie,
Twojego oblicza (Ps 27, 8). Ten
werset psalmisty odpowiada na
pewien motyw obecny w wielu



miejscach Pisma Świętego od Księgi
Rodzaju po Apokalipsę[1]. Chodzi tu
o całą historię Boga i Jego stosunku
do ludzi, idącą dzisiaj dalej swoim
trybem, na stronicach Pisma. W tym
pragnieniu wyraża się zatem coś, co
tętni również — w mniej lub bardziej
wyraźny sposób — w sercu mężczyzn
i kobiet XXI wieku. Jeżeli przez lata
mogło się wydawać, że zmierzch
religii w świecie zachodnim jest nie
do zatrzymania, że wiara w Boga
znaczy już niewiele więcej niż
przestarzały mebel wobec
współczesnej kultury i świata nauki,
w rzeczywistości poszukiwanie Boga
i transcendentnego sensu we
własnym życiu jest nadal żywe.

Niemniej jednak, w tym
poszukiwaniu tego, co święte, daje
się zauważyć istotna zmiana
jakościowa. Obraz wierzeń jest
dzisiaj bardziej złożony i podzielony
niż w przeszłości. W Kościele
katolickim upadła praktyka religijna,



natomiast wzrosła liczba tych, którzy
deklarują się jako chrześcijanie, ale
nie akceptują niektórych aspektów
doktryny wiary albo moralności.
Występuje również tendencja do
swobodnego mieszania różnych
wierzeń (na przykład,
chrześcijaństwa i buddyzmu).
Wzrosła liczba osób, które twierdzą,
że wierzą w bezosobową siłę a nie w
Boga wiary chrześcijańskiej, jak
również liczba członków religii
niechrześcijańskich, szczególnie
wschodnich, albo ruchów New Age.
Dla wielu ludzi obraz tego, co Boskie,
rozmywa się w zarysach siły
kosmicznej, źródła duchowej energii
albo dalekiej lub obojętnej istoty.
Ostatecznie można powiedzieć, że w
obecnej atmosferze kulturowej stało
się czymś trudniejszym dla ludzi 
rozpoznanie oblicza Boga osobowego,
prawdziwie wiarygodne rozważanie
chrześcijańskiego przesłania na
temat Boga, który stał się widzialny
w Jezusie Chrystusie albo



postrzeganie Jego bliskości jako
czegoś istotnego.

Jeżeli istnieją kultury, w których
bezosobowa wizja Boga wynika z
tego, że wiara chrześcijańska nie
miała na nie dużego wpływu, w
świecie zachodnim chodzi raczej o
złożone zjawisko kulturowe — o
«dziwne zapomnienie Boga», przez
które «wydaje się, że i bez Niego
wszystko działa»[2]. To zapomnienie,
któremu towarzyszy pewne
«poczucie frustracji, niezadowolenia
ze wszystkiego i ze wszystkich»[3],
objawia się między innymi w
tendencji do postrzegania religii z
punktu widzenia indywidualnej
optyki jako „konsumpcji”
doświadczeń religijnych w zależności
od własnych duchowych potrzeb.
Chociaż z punktu widzenia tej optyki
trudno jest zrozumieć, że Bóg wzywa
nas do osobistej relacji, nie ułatwiała
tego również dość rozpowszechniona
kiedyś koncepcja, która zasadniczo



postrzegała praktykę religijną jako
„nakaz” albo po prostu zewnętrzny
obowiązek w stosunku do Boga. W
związku z tym odkrywcze okazuje się
przenikliwie spojrzenie bł. Jana
Henryka Newmana na historię:
«Każdy wiek jest jak pozostałe wieki,
chociaż tym, którzy w nim żyją,
wydaje się gorszy niż którykolwiek z
poprzednich»[4].

Kontekst, w którym wiara
chrześcijańska rozwija się obecnie,
nabiera z pewnością nowej
złożoności. Jednak dzisiaj również —
tak samo jak wczoraj — można na
nowo odkryć potężną siłę wiary
posiadającej Oblicze, wiary, która
mówi nam: nie jesteś sam na świecie;
jest Ktoś, kto chciał, żebyś istniał, kto
powiedział ci: «żyj!» (cfr. Ez 16, 6) i
kto chce, żebyś był szczęśliwy na
zawsze. Bóg Jezusa Chrystusa,
którego krytykowano za to, że
pomniejszył «zasięg ludzkiej
egzystencji, pozbawiając życie



nowości i przygody»[5], naprawdę
chce, żebyśmy mieli życie, i to życie
w obfitości (cfr. J 10, 10), to znaczy,
szczęście, którego nikt ani nic nie
może nas pozbawić (cfr. J 16, 22).

Tajemnica pewnego Oblicza i bożki
bez oblicza

Szczególnie na Zachodzie niektórzy
ludzie postrzegają dziś duchowość i
religię jako antagonistyczne. Podczas
gdy w „duchowości” zauważają
autentyczność i bliskość — chodzi o
ich doświadczenia, o ich uczucia — w
religii widzą przede wszystkim
korpus norm i wierzeń, który jest im
obcy. W ten sposób religia jawi się
być może jako przedmiot
zainteresowania historycznego i
kulturowego, ale nie jako
rzeczywistość istotna dla życia
osobistego i społecznego. Obok
innych czynników może to wynikać z
pewnych braków w katechezie,
ponieważ w rzeczywistości wiara



chrześcijańska jest wezwana do
stawania się doświadczeniem w
życiu każdego, tak jak
doświadczeniem są spotkania
między osobami, przyjaźń itd. Życie
wewnętrzne, pisał Św. Josemaría, 
jeśli nie będzie osobistym
spotkaniem z Bogiem, nie będzie
istnieć[6]. Podobnie pisał Papież
Franciszek: «Zachęcam wszystkich
chrześcijan, niezależnie od miejsca i
sytuacji, w jakiej się znajdują, by
odnowili już dzisiaj swoje osobiste
spotkanie z Jezusem Chrystusem,
albo chociaż podjęli decyzję, by być
gotowymi na spotkanie z Nim, na
szukania Go nieustannie każdego
dnia. Nie ma powodów, dla których
ktoś mógłby uważać, że to
zaproszenie nie jest skierowane do
niego»[7].

Niemniej jednak, takie spotkanie nie
odpowiada bezpośredniej logice
automatyzmu. Nie przychodzi się do
jakiejś osoby tak, jak wchodzi się na



stronę internetową, po prostu
klikając na link. Nie odkrywa się też
prawdziwie osoby tak, jak znajduje
się jakiś przedmiot. Nawet kiedy
wydaje się, że odnalezienie Boga było
nagłe, jak dzieje się przy niektórych
nawróceniach, opowieści
nawróconych zwykle pokazują, jak
owo przejście było przygotowywane
„na wolnym ogniu” od bardzo
długiego czasu. Droga ku wierze i
samo życie wierzącego mają wiele z
cierpliwego oczekiwania.
«Powinniśmy żyć, oczekując tego
spotkania!»[8]. Zmienne drogi
historii Zbawienia — zarówno te
opisywane w Piśmie, jak i te, które
widzimy obecnie — ukazują, jak
bardzo Bóg potrafi czekać. Bóg czeka,
ponieważ obcuje z osobami. Jednak
dlatego, że On również jest Osobą,
człowiek powinien nauczyć się
czekać. «Wiara ze swej natury
wymaga wyrzeczenia się chęci
natychmiastowego posiadania, jakie
zdaje się ofiarować widzenie, jest



zaproszeniem, by otworzyć się na
źródło światła, szanując tajemnicę
Oblicza, które zamierza objawić się
osobiście i w odpowiednim
czasie»[9].

Wydarzenie ze złotym cielcem na
pustyni (cfr. Wj 32, 1-8) to odwieczny
obraz owej niecierpliwości ludzi w
stosunku do Boga. «Gdy Mojżesz
rozmawia z Bogiem na Synaju, lud
nie potrafi znieść tajemnicy ukrytego
oblicza Bożego, nie potrafi
wytrzymać czasu oczekiwania»[10].
W ten sposób rozumiane są
uporczywe ostrzeżenia proroków
Starego Testamentu przed
bałwochwalstwem[11], które
poprzez wieki docierają do dzisiaj. Z
pewnością nikt nie lubi, żeby
nazywano go bałwochwalcą: słowo
to ma konotacje z uległością i
brakiem racjonalności, co czyni je
niezbyt łagodnym. Ciekawe jednak,
że prorocy kierowali ten termin
przede wszystkim do wierzącego



ludu. Dlatego że bałwochwalstwo to
nie tylko, ani nawet nie zasadniczo,
problem «pogan», którzy nie
wzywają Imienia Boga (cfr. Jr 10, 25).
Bałwochwalstwo usiłuje znaleźć
sobie miejsce również w życiu
wierzącego jako „rezerwa” na
wypadek, gdyby Bóg nie miał spełnić
oczekiwań serca, jak gdyby Bóg nie
był wystarczający. «W przypadku
bożka nie ma niebezpieczeństwa
ewentualnego powołania, które
wymagałoby wyrzeczenia się
własnego poczucia bezpieczeństwa,
ponieważ bożki „mają usta, ale nie
mówią” (Ps 115, 5). Rozumiemy więc,
że bożek jest pretekstem do tego, by
postawić samych siebie w centrum
rzeczywistości, adorując dzieło
własnych rąk»[12]. Jest zatem taka
pokusa: zapewnić sobie oblicze,
choćby było to tylko nasze własne
oblicze, jak w zwierciadle. «Zamiast
wierzyć w Boga, człowiek woli czcić
bożka, którego oblicze można
utrwalić i którego pochodzenie jest



znane, bo został przez nas
uczyniony»[13]. Uznaje się za
niemożliwe poszukiwanie Boga
osobowego, poszukiwanie Oblicza,
które chce być przyjęte, i wybiera się
oblicza, jakie wolimy my:
„spersonalizowanych” bogów — o
smaku kwaśno-słodkim, jaki czasami
pozostawia ten wyraz. Bogów 
srebrnych i złotych, miedzianych,
żelaznych, drewnianych i
kamiennych, którzy nie widzą, nie
słyszą i nie rozumieją (Dn 5, 23), ale
którzy poddają się naszym
pragnieniom.

Człowiek może trzymać się tych
zabezpieczeń przez jakiś czas —
krótszy lub dłuższy. Jednakże łatwo,
żeby zawodowe niepowodzenie,
kryzys rodzinny, sprawiający kłopoty
syn albo ciężka choroba rozbiły tę
pewność. Gdzież są twoi bogowie,
których sobie uczyniłaś?



Niech przybędą na pomoc, jeżeli cię
mogą wybawić (Jr 2, 28). Człowiek
zdaje sobie wówczas sprawę, że jest
sam na świecie. Jak Adam i Ewa w
raju po grzechu, uświadamia sobie,
że jest nagi, zawieszony w próżni
(cfr. Rdz 3, 7). Zawsze przychodzi
taki moment, kiedy dusza nie
potrafi znieść tego dłużej, nie
wystarczają jej zwyczajne
wymówki, nie zadowalają jej
kłamstwa fałszywych proroków. I
choćby ludzie ci nie chcieli się do
tego przyznać, to jednak
odczuwają pragnienie ukojenia
swego niepokoju w nauczaniu
Pana[14].

Bóg osobowy

W jakim sensie chrześcijaństwo
może przezwyciężyć niedostatki
bożków i nasycić ten niepokój?
Podczas gdy dla innych religii lub
duchowości «Bóg pozostaje bardzo
daleki, wydaje się, że nie można go



poznać, nie można go kochać»[15],
chrześcijański «Bóg się pokazał: w
obliczu Chrystusa widzimy Boga, Bóg
dał się „poznać”»[16]. Chrześcijański
Bóg jest Kimś, za kim wzdycha
ludzkie serce, i przyszedł nam to
okazać: To wam oznajmiamy (…),
cośmy usłyszeli o Słowie życia, co
ujrzeliśmy własnymi oczami, na co
patrzyliśmy i czego dotykały nasze
ręce (1 J 1, 1). Kiedy zawodzą
wszystkie ludzkie zabezpieczenia,
kiedy życie i jego sens stają się
niepewne, na scenę wkracza Słowo
życia. Ten, kto Je odrzuca, pozostaje
jak więzień swojej potrzeby miłości.
Ten, kto otwiera przed Nim drzwi i
postanawia nie przywiązywać się do
własnych zabezpieczeń albo do
swojej rozpaczy, ten, kto uznaje
przed Nim, że jest ubogim chorym,
ubogim ślepcem, może odkryć Jego
osobowe oblicze.

A zatem, co oznacza, że Bóg jest 
osobą, że ma oblicze? A przede



wszystkim, czy takie pytanie ma
sens? Kiedy Filip prosi Jezusa, żeby
pokazał im Ojca, Pan odpowiada: Kto
Mnie zobaczył, zobaczył także i
Ojca (J 14, 9). Fakt, że Bóg stał się
człowiekiem w Jezusie, że poprzez
Jego człowieczeństwo Bóg objawił się
w osobie — które to wydarzenie jest
samym centrum wiary
chrześcijańskiej — pokazuje, że to
pytanie nie oznacza jakiejś mrzonki,
tylko ma rzeczywisty cel.

Jednakże, jeżeli Bóg ma osobowe
oblicze, jeżeli objawił się w Jezusie
Chrystusie, to dlaczego ukrywa się
przed naszym spojrzeniem? «Czyż
człowiek nie oddałby wszystkiego za
to, żeby pozwolono mu widzieć, jak
chodzi po ulicy, słyszeć dźwięk Jego
głosu, zgłębiać Jego spojrzenie,
odczuwać Jego „moc”, pojmować
najgłębszym doświadczeniem, kim
On jest?» [17]. Dlaczego, jeżeli Bóg
przyszedł na świat, teraz znowu
ukrył się w swojej tajemnicy? W



rzeczywistości Księga Rodzaju ―
która nie tylko mówi o początkach,
ale również o rzeczywistych osiach
historii ― pokazuje, że to raczej
człowiek ukrywa się przed Bogiem z
powodu grzechu (cf. Rdz 3, 9-10).

Niemniej jednak, jeżeli wyobrazimy
sobie, że Jezus pozostał na ziemi, to
czy relacja z Nim rzeczywiście
byłaby bardziej osobista? W
najlepszym przypadku każdy mógłby
spędzić z Nim kilka chwil w swoim
życiu. Zamienić kilka słów i zrobić
zdjęcie jak ze sławnymi ludźmi...
Zatem przyznając, że Bóg «chowa
się»... można powiedzieć, że robi to
właśnie dlatego, że chce nawiązać
osobistą relację z każdym mężczyzną
i każdą kobietą: twarzą w twarz, od
serca do serca. W relacji z Bogiem
ma miejsce w najbardziej
intensywny sposób jak to możliwe
coś, co jest właściwe dla wszystkich
relacji między osobami: fakt, że
nigdy udaje nam się całkowicie



poznać drugiej osoby; że trzeba jej
szukać. «Jeśli poza ludźmi Cię
szukam. / Nie w Twoim imieniu, jeśli
je wymawiają, / nie w Twoim
obrazie, jeśli go malują. / Poza nimi,
poza nimi, gdzieś dalej»[18]

«Kto Mnie zobaczył, zobaczył także i
Ojca» (J 14, 9). Wcielenie Boga czyni z
ludzkiej osobowości drogę zdatną,
żeby zbliżać się do tajemnicy Boga
osobowego. W rzeczywistości jest to
jedyna droga, ponieważ nie znamy
bezpośrednio żadnego innego
sposobu osobowej egzystencji.
Niemniej jednak, kiedy się tego
dokonuje, należy unikać 
antropomorfizmu— skłonności do
opisywania Boga ludzką miarą, jakby
powiększonej, udoskonalonej istoty
ludzkiej. Już sam fakt, że Bóg jest
Trójcą osób, pokazuje, jak Jego
osobowa Istota przekracza ramy
naszego własnego doświadczenia;
jednakże z tego powodu nie czyni
tego doświadczenia bezużytecznym



w próbie przybliżenia nas do Jego
tajemnicy na skrzydłach wiary i
rozumu[19].

Podejmijmy zatem na nowo pytanie:
co oznacza być osobą? Osoba różni
się od istot nieosobowych tym, że 
«posiada siebie poprzez wolę i
doskonale pojmuje siebie przez
intelekt: jest to transcendencja bytu,
który może mówić „ja"»[20].
Transcendencja, ponieważ „ja”
każdej osoby — nawet tych osób,
które nie mogą powiedzieć „ja” —
czyni z niej rzeczywistość niedającą
się zredukować do reszty
wszechświata. Można powiedzieć, że
każda osoba jest głębią. Głębia
przyzywa głębię (Ps 42, 8), mówi
werset jednego z psalmów, w którym
Św. Augustyn rozpoznaje tajemnicę
osoby ludzkiej[21]. Otóż
stwierdzenie, że Bóg jest osobą,
oznacza, że chodzi o „Ja”, które jest
panem samego siebie i jest różne ode
mnie, ale które równocześnie nie jest



obok mnie jak każda inna osoba
ludzka. Bóg jest, jak mawiał również
Św. Augustyn, używając wyrażenia o
niezrównanej głębi i pięknie, które
trudno przewyższyć, interior intimo
meo, jest głębiej wewnątrz mnie niż
ja sam[22], ponieważ znajduje się u
najgłębszych początków mojej istoty.
To On pomyślał o mnie i to On nigdy
nie przestanie tego robić.

Właśnie tutaj rysuje się
zdecydowana granica między
osobową istotą jak my a osobową
istotą — Bogiem. Nasze istnienie jest
zasadniczo zależne od Boga.
Istniejemy, dlatego że On tak chciał;
nasze istnienie jest w Jego rękach.
«Na początku filozofii zachodniej
wielokrotnie pojawia się pytanie o 
arche — początek wszechrzeczy — i
udziela się na to pytanie różnych i
głębokich odpowiedzi. Jednakże
tylko jedna odpowiedź jest nią
rzeczywiście: należy zdać sobie w
religijny sposób sprawę, że mój



początek jest w Bogu. Właściwiej: w
woli Boga, skierowanej ku mnie, że
muszę być, i to być tym, kim
jestem»[23]. Bóg postanowił, że będę
istniał i że jestem właśnie taki, jaki
jestem. Dlatego mogę siebie
zaakceptować i uważać siebie za
dobro. To samo dzieje się za każdym
razem, kiedy syn odkrywa, że jest
miłowany przez swoich rodziców, za
każdym razem, kiedy mówi mu to
spojrzenie, uśmiech, gest: «Dla mnie
to dobrze, że istniejesz!»[24]. Uznaje
się wówczas za całkowicie
zależnego... a równocześnie
miłowanego bez zastrzeżeń.

On sam nas stworzył, my Jego
własnością (Ps 100, 3). Czy ta
zasadnicza zależność zakłada jakąś
formę panowania? Aby
odpowiedzieć twierdząco, trzeba by
powiedzieć, że kiedy matka
uśmiecha się do swojego małego
dziecka, czyni to, starając się nad
nim panować. Czy panowanie jest



jedynym sposobem relacji między
osobami? Więcej: czy jest głównym
sposobem? W obliczu logiki
panowania pojawia się przed nami
natychmiast inna, potężniejsza
logika: logika miłości. Wobec
postawy tego, kto mówi do drugiej
osoby: «Musisz być taki, jak ja
mówię» podnosi się najgłębiej
osobisty okrzyk: «Dobrze, że
istniejesz... taki, jaki jesteś!». Takie
słowa kieruje się do umiłowanej
osoby, do chorego dziecka, do starego
ojca, kiedy afirmuje się ich takimi,
jacy są... i miłuje się ich.

A zatem uznanie, że ja nie jestem
moim początkiem, oznacza po prostu
akceptację mojej skończoności. Taki
jest wniosek, który pozostaje na
powierzchni rzeczy. W
rzeczywistości oznacza to, że
otwieram się na nieskończoność
Boga; oznacza, że «od chwili gdy
istnieję, jest nas dwoje. Moje
istnienie w samej swej istocie jest



relacją. Istnieję o tyle, o ile
wypowiada mnie kto inny. Uznanie
tej zależności jest po prostu
potwierdzeniem tego, czym jestem.
Istnieję o tyle, o ile jestem miłowany.
Istnieniem dla mnie jest miłować ze
swej strony, odpowiadać na łaskę
przez dziękczynienie»[25].
Objawienie chrześcijańskie daje nam
poznać Boga, który rządzi się tą
logiką. Boga, który stwarza z Miłości,
z nadmiaru Miłości. Więcej — Boga,
który jest Miłością. I to właśnie w
spotkaniu z Nim odkrywamy nasze
osobowe oblicze: odkrywamy, kim
jesteśmy.

Oblicze Boga

«Nie jesteśmy przypadkowym i
pozbawionym sensu wytworem
ewolucji — wskazywał Benedykt XVI
po wyborze na stolicę Piotrową. —
Każdy z nas jest owocem myśli Bożej.
Każdy z nas jest chciany, każdy jest
kochany, każdy jest niezbędny»[26].



Ta rzeczywistość nie jest po prostu
przedmiotem rozumowego
pojmowania. Innymi słowy, nie
wystarczy powiedzieć: «Zgoda, już
rozumiem». To jest iskra, która
rozpala całe życie. Daje wizję
chrześcijaństwa, które w wielkim
stopniu przerasta wizję systemu
intelektualnego i przeobraża
egzystencję u samych podstaw.

Z punktu widzenia tej nowej wizji
modlitwa nabiera centralnego
miejsca w życiu, tak jak widzimy to
w życiu Jezusa[27]. Modlitwa, wbrew
niektórym koncepcjom
wypaczającym jej sens, nie polega na
pozbyciu się samego siebie ani na
niewolniczej czci dla czyjejś woli.
Ilustruje to dobrze Papież Franciszek,
opisując swoją modlitwę: «Czuję się,
jak gdybym był w czyichś rękach, jak
gdyby Bóg trzymał mnie za rękę.
Wierzę, że trzeba dotrzeć do
transcendentnej inności Pana, który
jest Panem wszystkiego, ale który



zawsze szanuje naszą wolność»[28].
Zatem modlitwa jest przede
wszystkim odkryciem, że jesteśmy z
Bogiem: Kimś żywym, rzeczywistym,
kim nie jestem ja sam; Kimś, w kim
rzeczywiście odkrywam to, kim
jestem, w kim odkrywam moje
prawdziwe oblicze.

Otóż, kiedy uznajemy, że zostaliśmy
stworzeni przez Boga, nie czujemy
się negowani, tylko właśnie 
afirmowani. Ktoś powiedział nam:
«Dobrze, że istniejesz!». A poza tym
ten Ktoś potwierdził to i określił na
zawsze, dając swoje życie za każdego
z nas. Alternatywą wobec Boga nie
jest poddać się albo buntować, ale
zamknąć się na miłość albo po prostu
pozwolić się miłować, żeby
odpowiedzieć miłością. Naszym
Początkiem jest Miłość i do Miłości
zostaliśmy wybrani i powołani przez
Boga. Dlatego w niebie, «kiedy
ujrzymy oblicze Boga, będziemy
wiedzieli, że znaliśmy je zawsze. To



On był częścią każdego z naszych
ziemskich doświadczeń niewinnej
miłości — On tę miłość w każdej
chwili tworzył, utrzymywał w
istnieniu i poruszał. To wszystko, co
już na ziemi było w nas prawdziwą
miłością, należało w znacznie
większym stopniu do Niego niż do
nas, zaś do nas mogło należeć tylko
dlatego, że było Jego»[29].

[1]. Mam się ukrywać przed tobą, i
być tułaczem i zbiegiem na ziemi
(Rdz 4, 14); Nie będziesz mógł
oglądać mojego oblicza, gdyż żaden
człowiek nie może oglądać mojego
oblicza i pozostać przy życiu (Wj
33, 20); Niech Pan rozpromieni
oblicze swe nad tobą, niech cię
obdarzy swą łaską (Lb 6, 25); Czemu
chowasz swoje oblicze? Czemu
mnie poczytujesz za wroga? (Hi 13,
24); Kiedyż więc przyjdę i ujrzę



oblicze Boże? (Ps 42, 3); Nie okażę
wam oblicza surowego, bo
miłosierny jestem (Jr 3, 12); I będą
oglądać Jego oblicze, a imię Jego —
na ich czołach (Ap 22, 4).

[2]. Benedykt XVI, Homilia, 21
sierpnia 2005 r.

[3]. Ibid.

[4]. J. H. Newman, Lectures on the
Prophetical Office of the Church,
London 1838, str. 429.

[5]. Franciszek, Encyklika Lumen
Fidei, 29 czerwca 2013 r., 2.

[6]. To Chrystus przechodzi, 174.

[7]. Franciszek, Adhortacja
apostolska Evangelii gaudium, 24
listopada 2013 r., 3.

[8]. Franciszek, Audiencja ogólna, 11
października 2017 r.

[9]. Franciszek, Lumen Fidei, 13.



[10]. Ibid.

[11]. Cfr., na przykład, Ba 6, 45-51; Jr
2, 28; Iz 2, 8; 37, 19.

[12]. Franciszek, Lumen Fidei, 13.

[13]. Ibid.

[14]. Przyjaciele Boga, 260.

[15]. Benedykt XVI, Lectio divina, 12
lutego 2010 r.

[16]. Ibid.

[17].R. Guardini, Bóg: nasz Pan Jezus
Chrystus — osoba i życie, IV.6,
„Objawienie i tajemnica” (przekład
własny)

[18]. P. Salinas, La voz a ti debida w:
Poesías Completas, Barral 1971, str.
223.

[19]. Przy pomocy obrazu „skrzydeł”
Św. Jan Paweł II odnosi się do wiary i



rozumu na początku swojej encykliki
Fides et Ratio (14 września 1998 r.).

[20]. J. Daniélou, Bóg i my. W stronę
Chrystusa, tłum. Aniela Urbanowicz,
Wydawnictwo Znak, Kraków 1965,
str. 51 (podkreślenie nasze).

[21]. Cfr. Św. Augustyn, Enarrationes
in Psalmos, 41, 13-14.

[22]. Św. Augustyn, Wyznania III.
6.11.

[23]. R. Guardini, La aceptación de sí
mismo - Las edades de la vida,
Guadarrama, Madrid 1962, str. 29.

[24]. Taką definicję miłości podaje J.
Pieper w swoim znanym dziele Las
Virtudes fundamentales, Rialp,
Madrid 2012, str. 435-444.

[25]. J. Daniélou, Bóg i my. W stronę
Chrystusa, str. 61.



[26]. Benedykt XVI, Homilia podczas
Mszy Świętej na rozpoczęcie
pontyfikatu, 24 kwietnia 2005 r.

[27]. Cfr. Benedykt XVI, Audiencja
ogólna, 30 listopada 2011 r.

[28]. S. Rubin, F. Ambrogetti, Jezuita.
Papież Franciszek, przekład własny,
w wydaniu hiszpańskim str. 54.

[29]. C. S. Lewis, Cztery miłości, tłum.
Piotr Szymczak, Media Rodzina,
Poznań 2010, str. 153.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/szukam-o-panie-twojego-
oblicza/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/szukam-o-panie-twojego-oblicza/
https://opusdei.org/pl-pl/article/szukam-o-panie-twojego-oblicza/
https://opusdei.org/pl-pl/article/szukam-o-panie-twojego-oblicza/

	«Szukam, o Panie, Twojego oblicza»: wiara w Boga osobowego

