
opusdei.org

Sztuka przebaczenia

Artykuł ś.p. Jutty Burggraf,
profesor Wydziału Teologii
Uniwersytetu Nawarry.

19-01-2012

Gdy ktoś w przepełnionym autobusie
nadepnie nam na nogę i uprzejmie
prosi o wybaczenie, zwykle nie
sprawia nam wiele trudu, aby
uśmiechnąć się do naszego
winowajcy, nawet jeśli nas zabolał
palec. Wiemy, że ten drugi nie chciał
nam umyślnie zadać bólu; po prostu
nie uważał albo padł ofiarą siły
ciążenia. W każdym razie nie jest



odpowiedzialny za swój czyn.
Brakuje tutaj istotnego powodu, aby
móc przebaczyć w prawdziwym
sensie tego słowa. Akt przebaczenia
odnosi się do zła, które inny uczynił
nam (mniej lub bardziej)
świadomie1.

PRZEDMOWA

Gdy mówimy o rzeczywistym
przebaczeniu poruszamy się na
bardzo głębokiej płaszczyźnie. Nie
mówimy o nodze, na którą ktoś
nadepnął przez nieuwagę, lecz o
ranie w sercu człowieka. Wszyscy
doświadczamy od czasu do czasu
niesprawiedliwości i upokorzeń;
niektórzy muszą codziennie znosić
cierpienia, nie tylko, gdy są
niewinnie więzieni, lecz także w
miejscu pracy lub w kręgu
rodzinnym. Nikt nie może nas tak
zranić, jak ci, których kochamy.
„Jedyny ból, który przeszywa
bardziej niż stal, to wrogość, która



pochodzi od bliskich”, mówią
Arabowie.

Jak reagujemy na ból, który ktoś nam
zadaje świadomie? Są różne
możliwości: Możemy oddać cios albo
mówić źle o tej osobie, która o nas
mówiła źle. Jednak takie zachowanie
jest jak bumerang. Uderza w nas
samych i nas rani jako pierwszych.
Szkoda, że tracimy naszą energię na
gniew, podejrzliwość, żądzę zemsty,
czy rozpacz; jeszcze bardziej smutne
jest to, jeśli ktoś wewnętrznie się
zamyka i staje się zatwardziały, aby
już więcej nie musiał cierpieć. Tylko
w przebaczeniu przychodzi nowe
życie.

Przebaczenie polega na tym, by
zrezygnować z zemsty i mimo
wszystko życzyć drugiemu tego, co
najlepsze. Chrześcijańska tradycja
pokazuje nam wzruszające
świadectwa takich postaw. Znamy
nie tylko przykład pierwszego



męczennika, św. Szczepana, który
modlił się za tych, którzy go
kamienowali. Także dzisiaj zdarzają
się te cuda łaski. Na przykład w roku
1994 razem z innymi współbraćmi
został zamordowany trapista
imieniem Christian w klasztorze w
Algierii, który znajdował się w
okolicy zagrożonej wojną. Christian
pozostawił list pożegnalny do swojej
rodziny. To jego „duchowy
testament” i został opublikowany po
jego śmierci. W tym testamencie
Christian dziękuje wszystkim,
których spotkał w swoim życiu, i
mówi dosłownie: „W to
podziękowanie jesteście włączeni
wszyscy, wy, moi przyjaciele z
wczoraj i z dzisiaj… I także tobie, mój
przyjacielu ostatniej godziny, należy
się moje podziękowanie. Tak, także
ty, który nie wiedziałeś, co czynisz,
jesteś włączony w moje
podziękowanie. Widzę cię dokładnie
przed sobą i mówię ci ‘dziękuję’ i ’na
razie’, ponieważ mam nadzieję, że



zobaczymy się – szczęśliwi jak łotr na
krzyżu - kiedyś w niebie”2.

Moglibyśmy teraz pomyśleć, że
chodzi o jakieś sytuacje ekstremalne,
zastrzeżone dla bohaterów. Możemy
pomyśleć, że chodzi tu o jakiś ideał,
który można podziwiać, ale nie
naśladować, i który nie ma wiele
wspólnego z naszym codziennym
życiem. Czy matka może
kiedykolwiek przebaczyć mordercy
swego dziecka? Czy możemy
wybaczyć komuś, kto nas zupełnie
ośmieszył przed innymi, komuś, kto
odebrał nam wolność albo godność,
okłamał nas i oszukał albo zniszczył
rzecz, bardzo dla nas cenną. To są
niektóre z sytuacji życiowych, w
których właściwe jest stawianie sobie
pytań o przebaczenie.

I. CO TO ZNACZY „PRZEBACZAĆ”?

Co to znaczy „przebaczenie”? Co to
znaczy, gdy mówię komuś
„przebaczam ci”? To jest – aby



powtórzyć – oczywiste, że reaguję na
zło, które mi ktoś wyświadczył;
działam poza tym w wolności; nie
zapominam po prostu
niesprawiedliwości, lecz rezygnuję z
zemsty i życzę mimo wszystko dobra
drugiej osobie. Następnie będziemy
omawiać te różne aspekty
szczegółowo.

1. Reagować na zło

Abym mógł przebaczyć, musi być mi
wyrządzone zło, to znaczy, coś, co
negatywnie oddziałuje na moje życie.
Jeśli chirurg odetnie mi rękę,
zakażoną i zagrażającą mi, mogę
często odczuwać ból, mogę nawet
czuć złość do lekarza. Ale nie mam
mu nic do wybaczenia, ponieważ
właściwie uczynił coś dobrego:
uratował mi życie. Coś podobnego
dzieje się w procesie wychowywania.
Nie wszystko, co dziecku wydaje się
złe, jest rzeczywiście dla niego
szkodliwe. Dobrzy rodzice nie dają



dzieciom wszystkiego, na co akurat
mają ochotę; formują w nich siłę
charakteru. Pewna nauczycielka
powiedziała mi: „Jest mi wszystko
jedno, co moi uczniowie myślą o
mnie dzisiaj. Najważniejsze, co będą
o mnie myśleli za dwadzieścia lat”.
Przebaczenie ma sens jedynie, gdy
ktoś rzeczywiście wyrządził krzywdę
drugiemu.

Z drugiej strony przebaczenie w
żadnym razie nie polega na tym, że
nie chce się widzieć zranienia,
tuszuje się je, bądź po prostu pomija.
Niektórym nie przeszkadza obraza
ze strony kolegów z pracy albo
współmałżonka, ponieważ kiedyś
postanowili sobie unikać konfliktów.
Chcą spokoju za wszelką cenę i chcą
stale żyć w otoczeniu pełnym
harmonii. Wydaje się, jakby
wszystko było im obojętne. Jest im
„obojętne”, jeśli inni nie mówią im
prawdy, jest im „obojętne”, jeśli
traktuje się ich zupełnie



przedmiotowo, aby osiągnąć
egoistyczne cele; także oszustwo albo
cudzołóstwo są „obojętne”. Takie
zachowanie jest niebezpieczne,
ponieważ może prowadzić do
zupełnej ślepoty na wartości.
Oburzenie i gniew są naturalnymi
reakcjami, a nawet w określonych
sytuacjach koniecznymi. Ten, kto
przebacza, nie przymyka oczu na zło.
Nie zaprzecza, że (obiektywna)
niesprawiedliwość istnieje. Jeśliby jej
zaprzeczył, nie miałby nic do
przebaczenia.

Gdy ktoś przyzwyczai się do tego, by
wypierać wszystko w milczeniu, być
może przez jakiś czas może
doświadczyć pozornego pokoju, ale
wkrótce zapłaci za to wysoką cenę,
ponieważ zrezygnował z wolności,
aby być sobą. Ukrył i pogrzebał swoje
frustracje głęboko w sercu, za grubą
ścianą, którą zbudował, aby się
ochronić. I często nie jest od razu
świadomy braku swojej



autentyczności. To normalne, że
niesprawiedliwość boli i pozostawia
ranę. Jeśli nie chcemy jej widzieć, nie
może zostać uleczona. Potem stale
uciekamy przed swoim własnym
„wewnętrznym światem” (to znaczy,
przed sobą); i ból gryzie nas powoli i
niezmiennie. Niektórzy wybierają się
w podróż dookoła świata, inni
przeprowadzają się do innego
miasta. Jednak nikt nie może uciec
przed cierpieniem. Każdy wyparty
duchowy ból wraca tylnymi
drzwiami, trwa długi czas, jak
traumatyczne doświadczenie w
nieświadomości i może być
powodem długotrwałych ran. Ukryty
ból może prowadzić w określonych
przypadkach, że ktoś jest w złym
humorze, lękliwy, nerwowy albo
obojętny albo nie jest już zdolny do
nawiązania przyjaźni. I chociaż się
nie ma takiego zamiaru, prędzej czy
później wspomnienia powrócą. A
wtedy wielu uświadamia sobie, że
było lepiej stawić czoła bolesnym



wydarzeniom. Świadomie przyjęte i
przepracowane cierpienie, jest
kluczem do osiągnięcia
wewnętrznego pokoju.

2. Działać w wolności

Przebaczenie jest wolnym aktem. Jest
jedyną reakcją, w której się nie tylko
re-aguje – według znanej zasady „oko
za oko, ząb za ząb”3. Nienawiść
prowokuje przemoc, przemoc
wywołuje najczęściej nową
nienawiść. Gdy przebaczam, kładę
kres temu diabelskiemu kręgowi.
Uniemożliwiam wprawienie w ruch
reakcji łańcuchowej. W tym
momencie uwalniam drugą osobę,
która wtedy nie jest już uwięziona w
tym rozpoczętym procesie. Lecz na
pierwszym miejscu uwalniam siebie
samego, ponieważ to ja jestem gotów,
wyzwolić się z gniewu i urazy. Nie
reaguję odruchowo, lecz tworzę
nowy początek, także we mnie.



To bardzo ważne zadanie, aby
przezwyciężyć zranienia, ponieważ
nienawiść i zemsta zatruwają życie.
Filozof Max Scheler mówi, że kto
żywi urazę, sam się zatruwa4. Druga
osoba go zraniła, z powodu tego
doświadczenia nie idzie dalej,
zamyka się w swoich
wspomnieniach, jest jakby opętany i
izoluje się od innych. I tak pozostaje
w niewoli przeszłości. Żywi swoją
urazę, ciągle przywołując to samo
wydarzenie. W ten sposób pozostaje
wciąż w tym samym miejscu i
rujnuje swoje życie.

Uraza sprawia, że poszerzają się rany
w naszym wnętrzu. W ten sposób
wywiera dominujący wpływ. Tworzy
ogólną niedyspozycję, jakieś trudne
do zdefiniowania niezadowolenie.
Czuje się w końcu niedobrze we
własnej skórze. Jednak jeśli się “ze
sobą samym” nie czuje dobrze, wtedy
w żadnym miejscu nie będzie się
czuło dobrze. Traumatyczne



wspomnienia mogą wciąż wzniecać
gniew i smutek, mogą nas nękać i
prowadzić do depresji. Chińskie
przysłowie mówi: “Kto szuka zemsty
musi wykopać dwa groby”.

W swojej książce Moja pierwsza
biała przyjaciółka czarnoskóra
dziennikarka z Ameryki Północnej
opisuje, jak poniżenie, które musieli
znosić Afrykanie w Stanach
Zjednoczonych, prowadziło w czasie
jej młodości do nienawiści wobec
białych, “ponieważ byli linczowani,
okłamywani, wiezieni, otruwani i
zabijani”. Autorka przyznaje, że
dopiero po jakimś czasie doszła do
przekonania, że jej nienawiść, tak dla
niej zrozumiała, zaczęła niszczyć jej
tożsamość i godność. Zaślepiała ją na
przykład tak bardzo, że nie
traktowała poważnie przyjacielskich
gestów, które okazywała jej biała
dziewczyna w szkole. Powoli
odkryła, że – zamiast czekać na
prośbę o przebaczenie ze strony



białych – najpierw sama musi prosić
o przebaczenie za nienawiść w sercu
i także za opór, żeby traktować
białego jako pojedynczego człowieka,
a nie jako członka rasy
prześladowców. Odkryła wroga w
swoim wnętrzu, istniał w jej osądach
i w jej urazie, która przeszkadzała jej,
aby być szczęśliwą5.

Nie wyleczone rany mogą w dużej
części ograniczyć naszą wolność.
Mogą być źródłem całkiem
niewspółmiernych i gwałtownych
reakcji, które same nas zaskakują.
Zraniony człowiek rani często także
innych. I jak często ukrywa swoje
serce za pancerzem i wydaje się
ostry, nieprzystępny i oziębły.
Naprawdę jest często zupełnie inny,
chce się tylko obronić. Wydaje się
ostry, przy tym jest niepewny,
udręczony i wzburzony przez złe
doświadczenia.



Musimy znaleźć swoje rany, aby móc
je oczyścić i uzdrowić.
Doprowadzenie do porządku
własnego wnętrza może być
pierwszym krokiem, aby umożliwić
przebaczenie. Jednak ten krok jest
bardzo trudny i nie zrobi się go przy
okazji. Możemy zrezygnowac z
zemsty, ale nie z bólu. Tutaj widać
wyraźnie, że przebaczenie nie jest
uczuciem, także jeśli jest bardzo
ściśle związane z przeżyciem
emocjonalnym6. Jest aktem woli,
który nie da się zredukować do
naszego stanu psychicznego. Można
nawet przebaczać płacząc.

Jeśli spełniłem dobrowolnie akt
przebaczenia, cierpienie zwykle traci
swoją gorycz i może się zdarzyć, że z
czasem zniknie. “Rany zmieniają się
w perły” mówi św. Hildegarda z
Bingen.

3. Wspominanie przeszłości



Prawem natury jest to, że czas leczy
rany. Nie zamyka ich faktycznie, ale
pozwala o nich zapomnieć. Niektórzy
mówią o “dacie wygaśnięcia naszych
emocji”7. W końcu nadchodzi
moment, kiedy człowiek już nie może
więcej płakać, a także nie czuje się
już zraniony. Nie jest to jednak
znakiem tego, że przebaczył swemu
przeciwnikowi, lecz że odczuwa
pewną chęć życia. Stan duchowy –
nawet jeśli nie jest zbyt intensywny –
zmienia się zwykle zwykle z
upływem czasu. Towarzyszy mu
długi proces uwolnienia, ponieważ
życie biegnie dalej. Już nie możemy
pozostawać tam – uwięzieni w
przeszłości – i uwieczniać w nas
doznany ból. Jeśli trwamy w bólu,
blokujemy nasz rozwój.

Złe wspomnienia mogą wyhodować
prawdziwe frustracje. Zdolność do
wyzwolenia się i zapomnienia jest
wskutek tego bardzo ważna dla nas,
ale nie jest jeszcze samym aktem



przebaczenia. Ten nie polega po
prostu na “skasowaniu i rozpoczęciu
od nowa”. Wymaga zobaczenia jasno
niesprawiedliwości. Tylko prawda
wyzwala! Zły czyn musi być uznany
jako taki i jeśli to możliwe
zadośćuczyniony.

Konieczne jest “oczyszczenie
pamięci”. Zdrowe wspomnienie
może zamienić się w “mistrza życia”.
Jeśli żyję w pokoju z przeszłością,
mogę się wiele nauczyć z moich
doświadczeń. Przypominam sobie o
moich przeszłych
niesprawiedliwościach i robię coś,
żeby się nie powtórzyły, i
wspominam je jako przebaczone
niesprawiedliwości.

4. Zrezygnować z zemsty

Przebaczenie jest wolnym aktem i
jest też możliwe, że nie czyni się tego
prezentu drugiemu, odmawiając mu
tego daru. Żydowski autor Simon
Wiesenthal opowiada w swojej



książce o niektórych całkiem
konkretnych doświadczeniach w
obozie koncentracyjnym w czasie II
wojny światowej. Pewnego dnia
przyszła do niego pielegniarka i
poprosiła, aby z nią poszedł.
Przyprowadziła go do pokoju, w
którym przebywał umierający, młody
oficer SS. Ten oficer opowiedział
uwięzionemu Żydowi swoje życie.
Mówił o swojej rodzinie,
wykształceniu i o tym, jak stał się
hitlerowcem. Obciążała go przede
wszystkim zbrodnia, za którą był w
szczególny sposób odpowiedzialny.
Pod jego dowództwem żołnierze
zamknęli w budynku i podpalili
trzystu Żydów, wszyscy zginęli.
“Wiedziałem, że to jest straszne”,
mówił oficer. “W czasie długich nocy,
gdy czekam na śmierć, odczuwam
konieczność, by porozmawiać o tej
zbrodni z jakimś Żydem i z całego
serca prosić o przebaczenie”.
Wiesenthal kończy swoją relację
następująco: “Nagle zrozumiałem, o



co chodziło i bez słowa opuściłem
pomieszczenie”8. Inny Żyd dodaje:
“Nie, nie przebaczyłem żadnemu
winowajcy i ani teraz, ani w
przyszłości nie jestem gotów
przebaczyć nawet jednemu”9.

Przebaczenie oznacza rezygnację z
zemsty i nienawiści. Z drugiej strony
są ludzie, którzy nigdy nie czują się
zranieni. To nie jest tak, że nie chcą
widzieć zła i tłumią ból (jak już
mówiliśmy na początku), lecz
przeciwnie. Przyjmują
niesprawiedliwość jako obiektywnie
prawdziwą, z pełnym zrozumieniem,
ale nie pozwalają, aby im
przeszkadzała w najmniejszym
stopniu. “Nawet jeśli inni nas
zabijają, nie mogą nam sprawić
bólu”10, to jedna z ich przewodnich
myśli. Osiągnęli żelazne panowanie
nad sobą i wydają się być całkiem
niewrażliwi. Czują się ponad innymi
ludźmi i w swoim wnętrzu stworzyli
tak wielki dystans do innych, że nikt



nie może dotknąć ich serca. Skoro nic
ich nie wzrusza, nie zarzucają nic
swoim prześladowcom. “Cóż może
uczynić księżycowi, szczekający
pies?” Jest to zachowanie stoików i
być może także niektórych
azjatyckich ‘guru”.

W tym przypadku problem polega na
tym, że nie ma tutaj żadnych
międzyludzkich relacji. Nie chce się
cierpieć i dlatego rezygnuje się z
miłości. Człowiek, który kocha, jest
mały i można go zranić. Jest blisko
innych. Jest bardziej ludzkie, aby w
ciągu życia wiele kochać i wiele
cierpieć, niż dystansować się od
innych. Jeśli komuś zachowanie
innych nigdy nie sprawia bólu,
przebaczenie jest niepotrzebne.

5. Widzieć w przeciwniku jego
osobową godność

Przebaczenie zaczyna się wówczas,
gdy człowiek, dzięki nowej sile,
odmawia jakiegokolwiek rodzaju



zemsty. Nie mówi o innych ze
względu na swoje bolesne
doświadczenia; unika tego, by
oceniać i wartościować; i jest gotów
towarzyszyć im na nowo z otwartym
sercem.

Tajemnica polega na tym, aby nie
identyfikować przeciwnika z jego
czynem11. Każdy człowiek jest
większy niż jego wina. Wymowny
przykład daje nam Albert Camus,
który zwraca się w otwartym liście
do nazistów i mówi o zaistniałych
zbrodniach we Francji. “Mimo to
będę nadal mówił o was ludzie....
Staramy się szanować w was to,
czego nie szanowaliście u innych”12.
Każdy człowiek jest mimo wszystkich
swoich błędów obrazem Boga.

Tutaj można przytoczyć anegdotę,
którą opowiada się o hiszpańskim
generale z XIX wieku. Gdy leżał na
łożu śmierci, ksiądz zapytał go, czy
przebacza swoim wrogom. “To jest



niemożliwe” odpowiedział generał,
“wszystkich kazałem stracić”13

Przebaczenie, o którym tutaj
mówimy wypływa z określonego
zachowania. To znaczy, życia w
pokoju z własnymi wspomnieniami i
bez utraty szacunku do żadnej
ludzkiej istoty. Także zmarłego
można widzieć w jego osobowej
godności. Nikt nie jest całkowicie
zepsuty, w każdym człowieku świeci
się światło.

Gdy przebaczamy, mówimy do kogoś:
“Nie, nie jesteś taki. Wiem, kim
jesteś. W rzeczywistości jesteś o
wiele lepszy”. Chcemy tego, co
najlepsze dla innych, ich pełnego
rozwoju, ich prawdziwego szczęścia,
i staramy się, całkiem szczerze, z
głębi serca tego chcieć.

II. JAKIE ZACHOWANIA
UMOŻLIWIAJĄ NAM
PRZEBACZENIE?



Zanim spróbujemy wyjaśnić, na
czym polega przebaczenie,
przyjrzymy się niektórym postawom,
które uzdalniają nas do wypełnienia
tego aktu, który czyni wolnymi nas
samych i innych.

1.Miłość

Przebaczenie zawiera w sobie,
intensywną miłość do drugiej osoby.
Łacińskie słowo per-donare wyraża
to bardzo dobitnie: prefiks per
wzmacnia czasownik, który
towarzyszy donare. To znaczy dawać
obficie, całkowicie się oddać. Pisarz
Werner Bergengruen powiedział
kiedyś, że miłość chroni się przez
wierność i wypełnia się w
przebaczeniu.

Jednak może być rzeczą trudną,
kochać drugiego, jeśli nas bardzo
mocno zranił. Wtedy może być
ewentualnie pomocne, najpierw w
jakiś sposób zdystansować się od
przeciwnika, także jeśli jest to tylko



wewnętrzne. Jak długo nóż tkwi w
ranie, rana nigdy nie może się zagoić.
Trzeba najpierw wyciągnąć nóż,
zyskać dystans do drugiego. Tylko
wtedy możemy zobaczyć jego twarz.
Pewne oderwanie się jest pierwszym
warunkiem, aby przebaczyć z całego
serca i móc obdarować drugiego
niezbędną miłością.

Człowiek może tylko wtedy żyć
szczęśliwie i zdrowo się rozwijać,
jeśli mimo swoich błędów i braków
jest kochany, a więc gdy ktoś powie
mu: “Jak dobrze, że jesteś”14.

Nie wystarczy tylko, “być tutaj”, na
ziemi, lecz potrzeba także
potwierdzenia własnego istnienia,
żeby dobrze się czuć na świecie, aby
było możliwe osiągnąć szacunek do
siebie i być zdolnym jednoczyć się z
innymi w przyjaźni. W tym sensie
można powiedzieć, że miłość
kontynuuje dzieło stworzenia i je
udoskonala15. Kochać człowieka to



znaczy uświadomić mu jego własną
wartość i własne piękno. Człowiek
kochany jest zawsze także
człowiekiem przyjętym,
“potwierdzonym”, który może
ukochanemu odpowiedzieć w całej
prawdzie: “Potrzebuję ciebie, aby być
sobą”.

Jeśli nie przebaczam drugiemu,
odbieram mu w pewien sposób
przestrzeń do życia i oddychania.
Oddala się on następnie coraz
bardziej od swojego ideału i swojej
samorealizacji. Innymi słowy,
uśmiercam go w sensie duchowym.
Człowieka można rzeczywiście
uśmiercić niesprawiedliwymi i
ostrymi słowami, złymi myślami lub
po prostu, gdy mu się odmawia
przebaczenia. Druga osoba może
potem stać się smutna, także bierna i
zgorzkniała.

Jeśli jednak udzielamy przebaczenia,
pomagamy drugiemu, odnaleźć



ponownie swoją własną tożsamość i
żyć z nową wolnością i w głębokim
szczęściu.

2.Zrozumienie

Musimy zrozumieć, że każdy
człowiek potrzebuje więcej miłości,
niż “zarabia”. Każdy jest bardziej
podatny na zranienie, niż sądzi, a
wszyscy jesteśmy słabi i możemy się
zmęczyć. Przebaczyć to oznacza być
mocno przekonanym, że w
pojedynczym i za każdym złem tkwi
zraniona i zdolna do przemiany
ludzka istota. To znaczy uwierzyć w
możliwość dalszego rozwoju drugiej
osoby.

Jeśli ktoś nie przebacza, powodem
może być to, że zbyt poważnie
traktuje innych, że za dużo od nich
wymaga. Wszyscy jesteśmy słabi i
często popełniamy błędy. Często też
nie jesteśmy świadomi konsekwencji
naszego działania. “Nie wiemy, co
robimy”. Na przykład gdy ktoś złości



się, wykrzykuje rzeczy, których tak
naprawdę nie myśli, ani nie chce
powiedzieć. Jeśli w każdej minucie
dnia traktuję go całkowicie poważnie
i “analizuję” każde słowo, które
powiedział, gdy był wściekły, mogę
wywoływać niekończące się
konflikty. Jeśli spisalibyśmy listę
wszystkich błędów jednego
człowieka, doszlibyśmy do tego, że
nawet z najbardziej zacnego
człowieka zrobilibyśmy monstrum.

Musimy wierzyć w zdolności drugiej
osoby i dać jej to do zrozumienia.
Zdarza się, że jesteśmy pod
wrażeniem, jak bardzo ktoś się
potrafił zmienić, gdy okazano mu
zaufanie. Jak głęboko się zmienił, gdy
był traktowany z miłością. Na
szczęście jest wielu ludzi, którzy
cicho i dyskretnie zachęcają innych,
by byli lepsi. Dają im pewność, że i w
nich jest coś pięknego i dobrego,
pomimo głupstw i błędów. Postępują
według znanej mądrości: “Jeśli



chcesz, żeby drugi był dobry, traktuj
go tak, jakby już taki był”.

3.Wspaniałomyślność

Przebaczenie wymaga miłosiernego i
wspaniałomyślnego serca, gotowości,
aby wyjść poza sprawiedliwość.
Zdarzają się kompleksowe sytuacje,
w których sama sprawiedliwość jest
nieodpowiednia. Jeśli coś skradziono,
musi zostać zwrócone. To co
zniszczono, trzeba naprawić albo
zastapić. Lecz jeśli ktoś z winy
drugiej osoby traci część ciała,
krewnego czy dobrego przyjaciela?
Jest niemożliwe zadośćuczynić tej
stracie przez sprawiedliwość.
Własnie wtedy przebaczenie jest tym
bardziej potrzebne.

Przebaczenie nie znosi prawa, ale
nieskończenie go przekracza. Czasem
nie ma rozwiązania w polu
zewnętrznym, ale jeśli jest ktoś, kto
nas wspiera, rozumie i kocha, może
przynajmniej zmniejszyć



wewnętrzną szkodę. W
średniowieczu mówiono krótko i
jasno: “Sprawiedliwość bez
miłosierdzia jest okrutna”16.

Poprzez przebaczenie staramy się
przezwyciężyć zło obfitością
dobra17. Jest to akt bezwarunkowego
charakteru, bezcenny dar miłości,
zawsze niezasłużony prezent. To
oznacza, że ten kto przebacza, nie
zmusza do niczego przeciwnika,
nawet do tego, aby ten żałował za to,
co uczynił. Ten, kto kocha, już
wcześniej przebaczył, na długo
zanim przeciwnik szukał pojednania.

Żal drugiego nie jest niezbędnym
warunkiem przebaczenia, ale
naturalnie jest bardzo odpowiedni. Z
pewnością o wiele łatwiej jest
przebaczyć, gdy drugi prosi o
przebaczenie. Lecz trzeba czasem
zrozumieć, że w tych, którzy
popełnili zło, istnieją blokady, które



nie pozwalają im uznać własnej
winy.

Istnieje też “nieczysty” rodzaj
przebaczenia. Możemy o nim mówić,
gdy przebaczenie wiąże się z
wyrachowaniem i spekulacją:
“Przebaczę ci, żebyś był świadomy
swego przewinienia; przebaczę ci,
żebyś był lepszy”. Choćby cel był
chwalebny i wychowawczy, w tym
przypadku, nie chodzi o prawdziwe
przebaczenie, którego udziela się bez
żadnego warunku, zupełnie tak
samo, jak w prawdziwej miłości:
“Przebaczam ci, ponieważ cię
kocham – mimo wszystko”.

Mogę przebaczyć drugiemu, nie
dając mu tego do zrozumienia – w
przypadku, jeśli by tego nie
zrozumiał. To jest dar, który mu
czynię, nawet jeśli się o tym nie
dowie, albo gdy nie wie, dlaczego.

4.Pokora



Potrzeba mądrości i poczucia taktu,
aby poinformować drugiego, że się
mu przebaczyło. W wielu sytuacjach
nie radzi się, aby czynić to
natychmiast, kiedy osoba jest jeszcze
rozgniewana. Mogłoby to wydawać
jej się zemstą, upokorzyć ją i jeszcze
bardziej zdenerwować. Faktycznie
propozycja pojednania może
posiadać przez akt przebaczenia
charakter oskarżający. Może
ukrywać zachowanie obłudne. Chcę
pokazać, że mam rację, że jestem
wspaniałomyślny. To, co wtedy
udaremnia krok do pokoju, to nie
sam upór drugiej osoby, lecz także
moja arogancja.

Z drugiej strony istnieje zawsze
ryzyko, gdy oferujemy pojednanie,
ponieważ nie jesteśmy pewni, czy
przyjmie je druga osoba. Ten kto
oferuje pojednanie, wystawia się
zawsze w jakiś sposób na władzę
drugiej osoby, czyni się w pewien
sposób zależny od jej



nieprzewidywalnej reakcji i humoru
i daje jej możliwość do kolejnej
obrazy czy zranienia. Widać tutaj, że
pokora jest potrzebna, jeśli udziela
się przebaczenia i szuka pojednania.

Jeśli pozwalają na to okoliczności –
być może po długim okresie czasu –
jest odpowiednie, aby przeprowadzić
rozmowę z drugą osobą. W tej
rozmowie trzeba wyjaśnić jak
najlepiej własne motywy i powody,
własne stanowisko i wysłuchać
uważnie argumentów drugiej osoby.
Ważne jest, aby wysłuchać do końca i
starać się, aby wychwycić słowa,
których druga osoba nie powie.
Czasami jest konieczna “zmiana
miejsc”, przynajmniej na
płaszczyźnie duchowej, i podjęcie
próby spojrzenia na świat oczami
drugiej osoby.

Przebaczenie jest aktem
wewnętrznej siły, aktem siły woli, ale
nie dążenia do władzy. Jest pokorne i



pełne szacunku wobec drugiej osoby.
Nie chce nad nim zapanować, ani go
poniżyć. Aby przebaczenie było
prawdziwe i “czyste”, ten, kto został
zraniony, musi sam uniknąć
najmniejszych oznak moralnych
rozważań. Trzeba uniknąć tego, by
winny w rozmowie czuł się wciąż na
nowo obwiniany. Tego, kto
nadmiernie piętnuje winę drugiej
osoby, można podejrzewać o
wypieranie winy z własnego serca.
Musimy przebaczać jako grzesznicy,
którymi jesteśmy, a nie jako
sędziowie (którymi nie jesteśmy),
stąd przebaczenie jest bliższe
wzajemnemu “udziałowi” niż
jednostronnemu “udzieleniu”.

Wszyscy potrzebujemy przebaczenia,
ponieważ wszyscy od czasu do czasu
sprawiamy innym ból, nawet jeśli w
ogóle tego nie zauważamy.
Potrzebujemy przebaczenia, aby
rozwiązać węzły przeszłości i móc
zacząc od nowa. To ważne, żeby



każdy człowiek uznał swoje słabości i
błędy, które być może doprowadziły
innych do negatywnych zachowań i
nie wahał się, by samemu prosić
drugiego o przebaczenie.

5. Być otwartym na Bożą pomoc

Nie możemy zaprzeczyć, że wymóg
przebaczenia w niektórych
przypadkach przekracza nasze siły.
Czy można przebaczyć, jeśli
przeciwnik zupełnie niczego nie
żałuje, lecz nawet lży ofiarę i do tego
jeszcze wierzy, że postępuje słusznie?
Być może w takich przypadkach nie
jest możliwe, aby przebaczyć całym
sercem, szczególnie jeśli opieramy
się tylko na naszych własnych
zdolnościach.

Lecz chrześcijanin nigdy nie jest
sam. Może zawsze liczyć na
wszechmocną pomoc Boga. Bóg sam
przyznaje mu swoją wielką miłość:
“Nie bój się, powołałem cię po
imieniu! Jesteś mój! Jeśli idziesz



przez wodę, będę po twojej stronie, i
fale nie zwyciężą cię... Jesteś
cudowny w moich oczach, masz
wielką wartość, kocham cię”18.

Chrześcijanin może też doświadczyć
radości, że Bóg mu przebacza.
Prawdziwa wina sięga do korzeni
naszego bytu: Wpływa na naszą
relację do Boga. A tu staje się cud! W
państwach totalitarnych obywatele,
którzy według zarządzeń władzy
pokazują odmienne zachowanie, są
wsadzani do więzienia albo
umieszczani w szpitalach
psychiatrycznych. W Królestwie
Chrystusa przeciwnie, “błądzący”
zaproszeni są na wielkie święto,
święto pojednania. Bóg jest zawsze
gotów nam przebaczyć, udziela nam
łaski żalu i zaprasza nas do
nawrócenia19. Jego łaska wywołuje
w nas głęboką przemianę: jest zdolna
uleczyć najgłębsze rany i stworzyć
nowy porządek w naszym
wewnętrznym chaosie.



Zawsze to Bóg jest tym, który
najpierw kocha i najpierw
przebacza20. To Bóg sam daje nam
siłę, by wypełnić to chrześcijańskie
przykazanie, które być może jest
najtrudniejsze ze wszystkich. Kochaj
swoich wrogów21, przebacz tym,
którzy wyrządzili ci zło22. Ale w
gruncie rzeczy nie chodzi (tylko) o
moralny wymóg według motta:
Ponieważ Bóg ci łaskawie przebaczył,
musisz ty też przebaczyć bliźniemu.
Chodzi o coś o wiele więcej, o
egzystencjalną konieczność, o
żywotne wewnętrzne doświadczenie.
Jeśli rzeczywiście rozumiesz, co się z
tobą dzieje, wtedy nie możesz zrobić
nic innego, jak przebaczyć drugiemu.
Jeśli tego nie uczynisz, jeszcze nie
pojąłeś, czym cię Bóg obdarzył.

Do tożsamości chrześcijanina należy
wciąż prosić o przebaczenie i
przebaczać. Jeśli ktoś nie jest
zasadniczo gotowy do tej postawy,
można stąd mówić o utracie



tożsamości chrześcijańskiej. Dlatego
naśladujący Chrystusa w ciągu
wieków patrzyli na swego Mistrza,
który przebaczył swoim oprawcom
na Krzyżu23. Nauczyli się tego, by
przemienić “tragedię” w
“zwycięstwo”.

Z pomocą łaski Bożej możemy nawet
znaleźć sens w poniżeniach i
niesprawiedliwościach, które
wycierpieliśmy w ciągu naszego
życia. Nie ma doświadczeń
bezużytecznych! Całkiem przeciwnie,
zawsze możemy się czegoś nauczyć.
Także gdy nas zaskakuje niepogoda,
gdy musimy znosić zimno czy upał.
Zawsze możemy się czegoś nauczyć,
co nam pomaga zrozumieć lepiej
świat, innych i samych siebie.
Gertruda von le Fort mówi, że nie
tylko świetlisty dzień, lecz także
ciemna noc mają swój urok: “Są
kwiaty, które kwitną tylko na
pustyni, gwiazdy, które widać tylko
na obrzeżu miasta. Są doświadczenia



Boskiej miłości, którymi jesteśmy
obdarowani, tylko w wielkim
opuszczeniu, na krawędzi
zwątpienia”24.

WNIOSKI KOŃCOWE

Przebaczenie jest aktem duchowej
mocy, aktem wyzwalającym. Jest
zarazem przykazaniem
chrześcijańskim i wielką ulgą.
Oznacza opowiedzenie się za życiem
i twórcze działanie.

Mimo to nie jest odpowiednie
zmuszanie kogoś do przebaczenia,
trzeba dać potrzebny czas, aby się
uspokoił i był zdolny do
przebaczenia. Jeśli obwinialibyśmy,
kogoś, kto doświadczył
niesprawiedliwości, że jest za
wrażliwy albo pełen urazy i chęci
zemsty, zwiększylibyśmy jeszcze jego
rany, stałby się w podwójny sposób
ofiarą.



W pierwszym momencie nie
jesteśmy zwykle zdolni do przyjęcia
wielkiego bólu. Musimy najpierw się
uspokoić, zaakceptować, że
przebaczenie przychodzi nam z
trudnością i potrzebujemy czasu.
Może nam bardzo wiele pomóc, aby
postępować według własnego rytmu.
Tylko bardzo małostkowy człowiek
może się dziwić normalnym ludzkim
ograniczeniom.

Akt przebaczenia może wymagać
rzeczywiście ciężkiej wewnętrznej
pracy. Jednak z pomocą dobrych
przyjaciół i – przede wszystkim –
mocą Bożą – jest możliwe, aby
urzeczywistnić to bardzo trudne
zadanie. “Z moim Bogiem skaczę
przez mury” – śpiewa psalmista.
Możemy pomyśleć o murach, który
wznieśliśmy we własnym sercu.

Gdy uda nam się stworzyć kulturę
przebaczenia, możemy zbudować
razem przytulny świat, w którym



będzie więcej witalności i urodzaju;
możemy razem rzeczywiście
zaprojektować nową przyszłość.
Zakończmy naszą refleksję mądrym
przysłowiem: “Chcesz być przez
chwilę szczęśliwy? Zemścij się!
Chcesz być zawsze szczęśliwy?
Przebaczaj!”

Jutta Burggraf

(ur. w Hildesheim, 1952 - 2010),
profesor Wydziału Teologii
Uniwersytetu Nawarry, specjalistka
w dziedzinie teologii kobiety oraz
ekumenizmu.

Przypisy:

1 Por. Tomasz z Akwinu, Summa
theologiae II-II, q.68,a.4 ad 1.

2 Ch. DE CHERGÉ, Testament
spirituel (1994), in B. CHENU,
L’invincible espérance, Paris 1997, S.
221.



3 Mt 5,38.

4 M. SCHELER, Das Ressentiment im
Aufbau der Moralen, in Vom Umsturz
der Werte, Bern 51972, SS.36f.

5 P. RAYBON, My First White Friend,
New York 1996, S.4f.

6 Por. D. von HILDEBRAND, Moralia,
Werke IX, Regensburg 1980, S.338.

7 A. KOLNAI, Forgiveness, in B.
WILLIAMS; D. WIGGINS (Hrsg.),
Ethics, Value and Reality. Selected
Papers of Aurel Kolnai, Indianapolis
1978, p.95.

8 Por. S. WIESENTHAL, The
Sunflower. On the Possibilities and
Limits of Forgiveness, New York
1998. W innych dziełach tego autora
możliwość przebaczenia jest
wprawdzie pozostawiona jako
otwarta. Por. IDEM, Los límites del
perdón, Barcelona 1998.



9 P. LEVI, Sí, esto es un hombre,
Barcelona 1987, S.186. Por. IDEM, Los
hundidos y los salvados, Barcelona
1995, S.117

10 To zdanie przypisuje się stoikowi
Epiktetowi, który był, jak wiadomo,
niewolnikiem. Por. EPIKTET,
Handbüchlein der Moral, hrsg. von
H. Schmidt, Stuttgart 1984, S. 31.
Zdanie to można także rozumieć w
pozytywnym i głęboko religijnym
sensie, tak jak męczennicy
chrześcijańscy.

11 Nienawiść kieruje się nie
przeciwko sprawcy, lecz jego
dziełom.. Por. Rz 12,9; Ap 2,6.

12 A. CAMUS, Carta a un amigo
alemán, Barcelona 1995, S.58.

13 Por. M. CRESPO, Das Verzeihen.
Eine philosophische Untersuchung,
Heidelberg 2002, S.96.



14 J. PIEPER, Über die Liebe,
München 1972, S.38s.

15 Por. ibid., S.47.

16 Tomasz z Akwinu, In Matth., 5,2.

17 Por. Rz 12,21.

18 Iz 43,1-4.

19 Iz 43,1-4.

20 Nasze przebaczenie jest
następstwem tego, że
doświadczyliśmy odpuszczenia. Por.
Mt 18,12-14. Łk 19,1-10. Ef 4,32-5,2.
Kol 3,13.

21 Por. Mt 5,43-48. Natomiast Kpł
19,18: “Będziesz miłował bliźniego,
jak siebie samego.”

22 Por. Mt 5,23-24; 6,12. Mk 11,25. Łk
11,4.

23 Por. Łk 23,34.



24 G. von LE FORT, Unser Weg durch
die Nacht, in Die Krone der Frau,
Zürich 1950, SS.90f.

polka1.pl

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/sztuka-przebaczenia/
(12-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/sztuka-przebaczenia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/sztuka-przebaczenia/

	Sztuka przebaczenia

