
opusdei.org

Sztuka modlitwy

Nie ma dwóch takich samych
chwil modlitwy. Duch Święty,
który jest źródłem ciągłej
odnowy, podejmuje inicjatywę,
działa i czeka. Czasami
oczekuje od nas wytężonej
walki, kiedy wydaje się, że nie
nadchodzi żadna odpowiedź ze
strony Pana Boga.

10-03-2019

„Jeżeli chrześcijaństwo ma się
wyróżniać w naszych czasach przede
wszystkim «sztuką modlitwy», –
napisał św. Jan Paweł II–jak nie czuć



odnowionej potrzeby dłuższego
zatrzymania się na duchowej
rozmowie przed Chrystusem obecnym
w Najświętszym Sakramencie, na
cichej adoracji w postawie pełnej
miłości? Ileż to razy, moi drodzy
Bracia i Siostry, przeżywałem to
doświadczenie i otrzymałem dzięki
niemu siłę, pociechę i wsparcie!” [1]

Ze wszystkich sił

Chcemy kochać Pana Boga ze
wszystkich sił, angażując w modlitwę
całą swoją duszę z wszystkimi jej
władzami: inteligencją i wolą,
pamięcią, wyobraźnią i zmysłami.
Pan Bóg posługuje się nimi jako
kanałami, poruszając jeden z nich
lub wszystkie razem, by wejść z nami
w dialog.

Nie ma dwóch takim samych chwil
modlitwy. Duch Święty, który jest
źródłem ciągłej odnowy, podejmuje
inicjatywę, działa i czeka. Czasami
oczekuje od nas wytężonej walki,



kiedy wydaje się, że nie nadchodzi
żadna odpowiedź ze strony Pana
Boga. W takim stanie zauważa się
większy wysiłek woli, która w
spokojny i wytrwały sposób stara się
czynić akty wiary i miłości,
opowiadać Panu Bogu o różnych
sprawach. To czas na rozważanie
Pisma Św., tekstów liturgicznych czy
tekstów innych autorów duchowych
poprzez rozmyślanie czy odwołanie
się do wyobraźni. Szuka się Pana
Boga poprzez rozważane słowa, albo
poprzez spoglądanie na Niego.
Postawa poszukiwania jest już
modlitewnym dialogiem, który nas
przemienia, mimo że wydaje się, że
nie pozostawia on żadnego śladu w
duszy.

Innym razem pojawią się
przemyślenia bądź uczucia, które
sprawiają, że modlitwa niemalże
sama wartko „płynie” i które
pomagają nam zdać sobie sprawę z
obecności Boga. W jednym i drugim



przypadku – odczuwając żarliwość,
mając przemyślenia bądź nie –
chodzi o to, byśmy powierzyli się
działaniu Ducha św. Należymy do
Niego i to On nam powiedział: „Nie
wolno mi uczynić ze swoim tego, co
chcę?”[2]. „Modlitwa jest
dialogiem z Bogiem, od serca do
serca, w którym bierze udział cała
dusza: rozum i wyobraźnia,
pamięć i wola; jest to medytacja,
która przyczynia się do
nadawania nadprzyrodzonej
wartości naszemu nędznemu
ludzkiemu życiu, naszemu
zwykłemu, codziennemu życiu”[3].

Jedyną zasadą dotyczącą modlitwy,
której Bóg zechciał „przestrzegać” to
ta, którą nałożył na nas czyniąc nas
osobami wolnymi: Bóg oczekuje w
modlitwie naszej synowskiej
współpracy. Kiedy przygotowujemy
się do modlitwy, będziemy ją czynić
w duchu dzieci, które starają się
słuchać uważnie pragnącego z nimi



rozmawiać Ojca. Z naszej strony nie
tyle chodzi o to, czy będzie nam
łatwo rozmyślać, albo czy serce
napełni się uczuciami. Najważniejsza
jest wytrwałość w otwarciu na
rozmowę z Panem Bogiem oraz brak
zgody na popadnięcie w rutynę czy
poddanie się zniechęceniu.

Modlitwa i pełnia

Pan Bóg mówi na wiele sposobów;
modlitwa jest przede wszystkim
słuchaniem i odpowiedzią. Pan Bóg
przemawia poprzez Pismo Św.,
liturgię, kierownictwo duchowe oraz
przez wydarzenia na świecie i
okoliczności życiowe: w pracy, w
codziennych wydarzeniach, czy
poprzez relacje z innymi. By nauczyć
się tego języka Bożego trzeba
poświęcić Panu Bogu czas na
przebywanie z Nim sam na sam.

Rozmawiać z Bogiem oznacza
pozwolić, aby przejął decydującą rolę
w naszym życiu. Rozważanie życia



Chrystusa pozwala nam zrozumieć
naszą osobistą historię, by otworzyć
się na łaskę. Pragniemy by wszedł i
przemienił nasze życie, na wierny
obraz swojego życia. Bóg 
przeznaczył nas byśmy byli
obrazem Jego Syna[4] i chce widzieć
w nas Chrystusa[5], byśmy mogli
wołać: „już nie żyję ja, ale żyje we
mnie Chrystus”[6].

Tajemnice Chrystusa kontemplujemy
szczególnie w Nowym Testamencie,
najlepszej księdze do rozważań:
ponownie przeżywamy Jego
narodzenie w Betlejem, życie ukryte
w Nazarecie, udręki Pasji... Duch
Święty czyni nas podobnymi do
Chrystusa, ale nie jest to proces
mechaniczny, w którym ochrzczony
jest tylko przyglądającym się ze
zdumieniem widzem: możemy w
duchu synostwa współpracować z
łaską, poprzez dobre nastawienie
woli, wyobraźnię, rozważanie oraz
miejsce na pobożne uczucia.



Tak czynił św. Josemaría: rozumiał
swoje cierpienie rozważając agonię
Chrystusa: Czy ja, który chcę
wypełnić najświętszą wolę Boga,
idąc śladami Mistrza, mogę
narzekać, jeśli cierpienie jest
towarzyszem mojej drogi?

Cierpienie będzie pewnym znakiem
usynowienia mnie, gdyż Bóg
traktuje mnie tak samo jak swego
Boskiego Syna. Mogę przeto jak On
jęczeć i płakać sam w swoim
Getsemani, ale – powalony na
ziemię, uznając własną nicość –
wzniosę aż do Boga okrzyk
wychodzący z głębi mej duszy:
Pater mi, Abba, Pater… Fiat![7].

Mówimy do Boga, kiedy się modlimy,
słuchamy Go, kiedy czytamy Słowo
Boże[8]. „Modlitwa powinna
towarzyszyć lekturze Pisma św.,
gdzie realizuje się dialog Boga z
człowiekiem”[9], dialog, dzięki
któremu Ojciec mówi do nas o Synu,



byśmy byli drugim Chrystusem, tym
samym Chrystusem. Warto
mobilizować nasze władze podczas
modlitwy, na której korzystamy z
Ewangelii. Najpierw wyobrażasz
sobie jakąś scenę lub tajemnicę,
która posłuży ci, aby się skupić i
rozważać. Następnie rozważaj
jakiś szczególny rys w życiu
Nauczyciela (…). Potem powiedz
Mu, co się z Tobą dzieje, o
problemach, które Cię nurtują w
danej chwili, o swoich
trudnościach. Bądź uważny, gdyż
może Pan chce Ci coś powiedzieć i
odczujesz wewnętrzne
poruszenie[10].

Ostatecznie chodzi o to, by
rozważając na modlitwie nasze życie,
przeżywać je tak, jak tego chce Bóg.
To konieczne szczególnie dla tych,
którzy tak jak my mają powołanie do
uświęcania się w pracy. Jakie będą
Twoje uczynki, skoro nie
przemyślałeś ich w obecności



Boga, aby je uporządkować? Jak
możesz wykonywać w sposób
doskonały swoją codzienną pracę
bez rozmowy z Bogiem?[11].

Z jednej strony kontemplując
tajemnice Jezusa, a z drugiej
wydarzenia naszego życia, nauczymy
się modlić jak Chrystus, którego
modlitwa była całkowicie
„zjednoczona z miłości Jego
ludzkiego serca z tajemnicą woli Ojca
(Ef 1, 9)”[12]; nauczymy się modlić
jak dzieci Boże, naśladując przykład
św. Josemaríi. Moja modlitwa
zawsze była taka sama, chociaż
zależnie od okoliczności zmieniała
się jej tonacja. Mówiłem Bogu:
„Panie, Ty mnie tu postawiłeś. Ty
powierzyłeś mi to i tamto, a ja
zdaję się na Ciebie. Wiem, że jesteś
moim Ojcem, a zawsze
wiedziałem, że małe dziecko
całkowicie ufa swemu ojcu”. Moje
kapłańskie doświadczenie
potwierdza, że z tego oddania się



w ręce Boga rośnie w duszy
pobożność mocna, głęboka i
pogodna, która sprawia, że
cokolwiek się czyni, czyni się z
czysta intencją”[13].

Modlitwa jest uprzywilejowanym
środkiem, aby dojrzewać. Jest
niezbędną częścią procesu, w którym
punkt ciężkości przechodzi z własnej
miłości na miłość do Boga i do innych
przez Niego. Dojrzała osobowość
posiada ciężar, solidność, ciągłość,
dobrze uformowane rysy, które w
szczególny sposób odzwierciedlają w
każdym człowieku Chrystusa.

Dojrzała osoba jest jak dobrze
nastrojone pianino. Nie szuka 
genialności wydawania
nieprzewidywalnych,
nieoczekiwanych dźwięków. Tym co
niezwykłe jest nadawanie
odpowiedniego dźwięku. Geniusz zaś
to stabilność, która pozwala na
interpretację najlepszych melodii.



Dojrzała osoba jest godna zaufania,
odpowiada w sposób przewidywalny
i dzięki temu służy. Osiągnięcie tej
stabilności i pewności, która
pochodzi z dojrzałości, jest sporym
wyzwaniem.

Kontemplacja Człowieczeństwa Pana
jest najlepszą drogą ku tej pełni. On
pomaga w odkryciu i poprawianiu
„klawiszy”, które nie brzmią dobrze.
U niektórych fałszywie brzmiącymi
dźwiękami będzie wola opierająca
się wypełnieniu zadań, których
oczekuje od nas Bóg. Inni mogą
zauważyć u siebie brak serdeczności,
tak potrzebnego dla wspólnego życia
i apostolstwa. Jeszcze inni, być może
energiczni, odkryją tendencję do
pośpiechu i nieporządku wywołaną
gwałtownymi emocjami.

Praca nad dojrzałością jest zadaniem,
które nigdy się nie kończy. Zakłada
odkrywanie braku równowagi, źle
brzmiących dźwięków, z pokorą i



zdecydowanym postanowieniem
poprawy, bez zniecierpliwienia,
dlatego że Pan Bóg patrzy na nas z
ogromną czułością i zrozumieniem.
Jak ważne jest nauczyć się rozważać
nasze życie oczami Pana!
Rozmawiając z Nim budzi się w nas
pasja szukania prawdy, a poznając ją,
tracimy obawę poznania siebie
takimi, jacy rzeczywiście jesteśmy,
bez wyobrażeń czy zniekształceń,
które nasuwa nam pycha.

Kontemplując rzeczywistość z
perspektywy dialogu z Bogiem,
nauczymy się rozumieć osoby i
interpretować zdarzenia, bez
filtrowania ich przez pryzmat
sentymentalnej oceny czy
bezpośredniej użyteczności. Kiedy
zdamy sobie sprawę z tylu tajemnic,
które nas przewyższają, nauczymy
się podziwiać wielkość Boga, który
kocha naszą małość.

Prawdziwa modlitwa



Ten lud czci Mnie wargami, ale
jego serce jest daleko ode Mnie[14].
W taki sposób skarży się Pan,
ponieważ wie, że każda dusza
powinna pokładać w Nim swoje
serce, by osiągnąć szczęście. Dlatego
na modlitwie dyspozycje woli mają
pewną przewagę nad innymi
władzami duszy, by kochać i
wprowadzać w życie wolę Boga:
„postęp duszy nie na tym polega, aby
dużo rozmyślała, jeno na tym, by
dużo miłowała”[15].

Wiele razy okazanie Panu Bogu
miłości w modlitwie, będzie
wymagało wysiłku, bez
doświadczania pociechy, czy
namacalnych owoców. Modlitwa nie
jest kwestią mówienia czy
odczuwania, lecz miłości. A miłuje
się, usiłując powiedzieć coś Panu,
chociaż nie mówi się niczego[16].
Mamy synowskie zaufanie, że Bóg
udziela każdemu darów, których
potrzebuje i kiedy najbardziej ich



potrzebuje. Modlitwa – pamiętaj o
tym – nie polega na pięknej mowie,
na górnolotnych zdaniach bądź
słowach, które przynoszą
pocieszenie. Modlitwa to czasami
spojrzenie na wizerunek Pana lub
Jego Matki; innym razem prośba
wyrażona słowami; kiedy indziej
ofiarowanie dobrych uczynków,
owoców wierności... Niczym
żołnierz na warcie – tak
powinniśmy stać u bram Boga,
Pana naszego, i to jest modlitwa.
Lub jak piesek, który kładzie się u
stóp swojego pana. – Nie wstydź
się powiedzieć Mu: Panie, oto
jestem jak wierny pies, albo lepiej:
jak osiołek, który nie kopnie tego,
kto go kocha.[17].

To doświadczenie zdarza się również
w ludzkiej przyjaźni. Kiedy jesteśmy
z innymi osobami, może się zdarzyć,
że nie wiemy, co powiedzieć,
ponieważ mimo prób nawiązania
rozmowy, nie przychodzi nam do



głowy nic sensownego, co
moglibyśmy powiedzieć. Szukamy
więc innych środków, by nie było
oziębłości: miłe spojrzenie, uprzejmy
gest, postawa uważnego
wysłuchania, drobny szczegół troski
o sprawy innych. Każde prawdziwie
ludzkie doświadczenie otwiera
możliwości obcowania z Jezusem
Chrystusem, doskonałym Bogiem i
doskonałym Człowiekiem.

Skoro innymi imionami miłości są
wierność i wytrwałość, będziemy
wzrastać w modlitwie również
wtedy, gdy inteligencja, wyobraźnia
czy zmysłowość wymkną się nam
spod naszej kontroli. W tych
momentach, miłość może znaleźć
inne drogi, by się powiększyć. Umysł
masz ociężały, bierny, daremnie
usiłujesz uporządkować myśli w
obecności Pana. Prawdziwe
otępienie! Nie wysilaj się i nie
przejmuj. –Posłuchaj mnie
uważnie: nadszedł czas serca[18].



W godzinie rozmowy z Bogiem,
mimo że głowa nie odpowiada za
siebie, nie przerywa się dialogu.
Nawet gdy stwierdzamy, że mimo
autentycznej walki, są rozproszenia i
otępienie, mamy pewność, że
naszymi dobrymi pragnieniami
zadowoliliśmy Boga Ojca, który
patrzy z miłością na nasze wysiłki.

Modlitwa i czyny

Ośmielam się was zapewnić bez
lęku przed pomyłką, że istnieje
wiele, nieskończenie wiele,
sposobów modlitwy. Ale
chciałbym, aby modlitwa nas
wszystkich była autentyczną
modlitwą dzieci Bożych, a nie
pustosłowiem obłudników, do
których odnoszą się słowa: Nie
każdy, kto Mi mówi: „Panie,
Panie!”, wejdzie do królestwa
Bożego(…).Niech naszemu
wołaniu: Panie! towarzyszy
owocne dążenie do przemieniania



w rzeczywistość natchnienia,
które Duch Święty rozbudza w
naszej duszy [19].

By przemienić w rzeczywistość
otrzymane natchnienia na
modlitwie, warto często czynić
postanowienia. Działanie jest celem
rozważań nad nakazami Nieba,
zastosowaniem w praktyce
przykazań Bożych[20]. Nie chodzi
tylko o to, by nasza inteligencja
zanurzała się w pobożnych myślach,
tylko by słuchać głosu Pana i
wypełnić Jego Wolę. Twoja
modlitwa nie może ograniczać się
do samych słów: powinna
prowadzić do czynów i przynosić
konsekwencje praktyczne[21].

Modlitwa dzieci Bożych powinna
mieć apostolskie konsekwencje.
Apostolstwo pokazuje nam inną
stronę miłości podczas modlitwy.
Chcemy na nowo nauczyć się
modlitwy, również by pomóc innym.



Tam nabieramy sił, by prowadzić
wiele osób drogami dialogu z
Bogiem.

Nie modlimy się sami, gdyż nie
żyjemy, ani nie chcemy żyć sami. Gdy
pokazujemy Bogu nasze życie,
koniecznie powinniśmy rozmawiać o
tym, co dla nas jest najważniejsze: o
naszych braciach, naszej rodzinie,
przyjaciołach i znajomych, o tych,
którzy nam pomagają i o tych, którzy
nas nie rozumieją, czy sprawiają
nam cierpienie. Gdy nasze
dyspozycje woli są dobre, bez lęku
przed skomplikowaniem sobie życia,
możemy usłyszeć na modlitwie wiele
Bożych wskazówek: nowe horyzonty
apostolskie oraz kreatywne sposoby
pomocy innym.

Pan Bóg, w głębi naszej duszy,
pomoże nam zrozumieć innych,
dowiedzieć się, jak od nich wymagać,
jak prowadzić ich do Niego; da
światło naszemu umysłowi, by czytać



w ich duszach, oczyścić uczucia;
pomoże nam kochać innych
mocniejszą i czystszą miłością. Nasze
życie apostolskie jest warte tyle, ile
jest warta nasza modlitwa.

C. Ruiz

[1]Jan Paweł II, Litt. Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-IV-2004, nr 5.

[2]Mt 20, 15.

[3]Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 119.

[4]Rm 8, 29.

[5]Zob. Gal 4, 19.

[6]Gal 2, 20.

[7]Św. Josemaría, Droga Krzyżowa, I,
1



[8]Zob. Św. Ambroży, De officiis
ministrorum, I, 20, 88.

[9]Sobór Watykański II, Kont.
Dogmatyczna Dei Verbum, nr 25.

[10]Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
nr 448.

[11]Św. Josemaría, Bruzda, nr 448.

[12]Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 2603.

[13]Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
nr 143.

[14]Iz 29, 13; zob.Mt 15, 8.

[15]Św. Teresa od Jezusa, Księga
Fundacji, rozd. 5, nr 2.

[16]Św. Josemaría, Bruzda, nr 464.

[17]Św. Josemaría, Kuźnia, nr 73.

[18]Św. Josemaría, Droga, nr 102.



[19]Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
nr 243.

[20]Zob. Św. Ambroży: Expositio in
Psalmum CXVIII, 6, 35.

[21]Św. Josemaría, Kuźnia, nr 75.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/sztuka-modlitwy/ (28-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/sztuka-modlitwy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/sztuka-modlitwy/

	Sztuka modlitwy

