
opusdei.org

Szept w duszy:
milczenie Boga

Milczenie to często «miejsce», w
którym Bóg na nas czeka.
Czeka, aż Go usłyszymy zamiast
słuchać zgiełku powodowanego
przez nasz własny głos.

08-07-2021

Księga Wyjścia opowiada, jak Bóg
ukazał się Mojżeszowi na Synaju w
blasku swojej chwały — cała góra
gwałtownie się trzęsła, Mojżesz
mówił, a Bóg odpowiadał mu wśród
grzmotów i błyskawic (Wj 19, 16-22).
Cały lud słuchał tego pod wrażeniem



potęgi i majestatu Boga. Chociaż
istnieją inne podobne teofanie,
będące kamieniami milowymi w
historii Izraela[[1]], najczęściej Bóg
objawiał się swojemu Ludowi w inny
sposób — nie w blasku światła, tylko
w milczeniu, w ciemności.

W kilka wieków po Mojżeszu prorok
Eliasz, uciekając przed
prześladowaniem Jezabel, raz jeszcze
wyruszył na świętą górę pod
wpływem impulsu Boga. Ukryty w
jaskini prorok widział te same znaki
teofanii z Księgi Wyjścia: trzęsienie
ziemi, huragan, ogień. Jednakże Boga
tam nie było. Po ogniu, mówi autor
natchniony, nastąpił «szmer
łagodnego powiewu». Eliasz zakrył
twarz płaszczem i wyszedł Bogu na
spotkanie. I to właśnie wówczas Bóg
do niego przemówił (cfr. 1 Krl
19,9-18). Hebrajski tekst mówi
dosłownie, że Eliasz usłyszał «szmer
lub odgłos łagodnego milczenia
(demama)».



Grecka Septuaginta i Wulgata
tłumaczyły te słowa jako «łagodny 
powiew», prawdopodobnie po to,
żeby uniknąć pozornej sprzeczności
między szmerem lubodgłosem, z
jednej strony, a milczeniem z drugiej.
Jednakże słowo demama oznacza
właśnie milczenie. Przy pomocy tego
paradoksu autor natchniony
sugeruje zatem, że milczenie nie jest
puste, tylko pełne Bożej obecności.
«Milczenie strzeże tajemnicy»[[2]],
tajemnicy Boga. Natomiast Pismo
zachęca nas do wejścia w to
milczenie, jeżeli chcemy Go
odnaleźć.

Ledwie małą kroplę mowy Jego
słyszeliśmy

Niemniej jednak, ten sposób
mówienia o Bogu okazuje się dla nas
trudny. Psalmy ukazują to
wymownie: «O Boże, nie trwaj w
milczeniu, nie milcz i nie spoczywaj,
Boże!» (Ps 83, 2). «dlaczego ukrywasz



Twoje oblicze?» (Ps 44, 25) «Czemu
mają mówić poganie: „A gdzież jest
ich Bóg”?» (Ps 115, 2). Poprzez tekst
natchniony Bóg sam stawia te
pytania w naszych ustach i w naszym
sercu. Chce, żebyśmy je sobie
zadawali i żebyśmy je rozważali w
kuźni modlitwy. Są to istotne pytania.
Z jednej strony dlatego że wskazują
bezpośrednio sposób, w który Bóg
zwykle się objawia, zgodnie ze swoją
logiką. Pytania te pomagają nam
zrozumieć, jak szukać Jego Oblicza,
jak słuchać Jego głosu. Z drugiej
strony zaś są istotne, ponieważ
ukazują trudność, z jaką wiąże się
odczuwanie bliskości Boga,
szczególnie w trudnych sytuacjach
życiowych. Jest to wspólne
doświadczenie wierzących i
niewierzących, choćby u jednych i u
drugich przybierało odmienne
formy. Wiara i życie łaski nie czynią
Boga widocznym. Również wierzący
może doświadczać pozornej
nieobecności Boga.



Dlaczego Bóg milczy? Często Pismo
Święte ukazuje nam Jego milczenie i
Jego oddalenie jako konsekwencję
niewierności człowieka. W ten
sposób tłumaczy się je, na przykład,
w Księdze Powtórzonego Prawa:
«Lud ten powstanie, by uprawiać
nierząd z bogami obcymi tego kraju,
do którego wejdziecie. Mnie opuści i
złamie przymierze, które z wami
zawarłem (…). A Ja zakryję swe
oblicze w tym dniu z powodu
wszelkiego zła, które popełnił,
zwracając się do obcych bogów» (Pwt
31, 16-18). Grzech, bałwochwalstwo,
jest jak zasłona, która czyni Boga
niedostrzegalnym, która
uniemożliwia zobaczenie Go. Jest
niczym hałas, który czyni Go
niesłyszalnym. I Bóg czeka wówczas
z cierpliwością za tą zasłoną, którą
umieszczamy między nami a Nim,
oczekując na odpowiedni moment,
żeby powrócić do naszego spotkania.
«Nie okażę wam oblicza surowego,
bo miłosierny jestem» (Jr 3, 12).



Zatem często chodzi bardziej nie o to,
że Bóg milczy, ale o to, że to my nie
pozwalamy Mu mówić, że Go nie
słuchamy, dlatego że w naszym życiu
jest zbyt wiele zgiełku. «Istnieje nie
tylko głuchota fizyczna, która w
znacznej mierze wyłącza człowieka z
życia społecznego. Istnieje też
zaburzenie słuchu w stosunku do
Boga, na które cierpimy zwłaszcza w
naszej epoce. Po prostu nie potrafimy
już usłyszeć Jego głosu, bo zbyt wiele
innych dźwięków wypełnia nasze
uszy. To, co się o Nim mówi, wydaje
się nam przednaukowe, już nie
pasujące do naszych czasów. To
zaburzenie słuchu czy wręcz
głuchota w obliczu Boga sprawia też,
że w naturalny sposób tracimy
również zdolność rozmawiania z
Nim czy mówienia do Niego. W ten
sposób tracimy bardzo ważny typ
percepcji. Powstaje ryzyko, że nasze
zmysły wewnętrzne przestaną
działać. Zanik tej fundamentalnej
formy percepcji prowadzi też do



drastycznego i niebezpiecznego
zawężenia naszej relacji z całą
rzeczywistością»[[3]].

Niemniej jednak, niekiedy nie chodzi
o to, że człowiek jest głuchy na Boga.
Wydaje się raczej, że On nie słucha,
że pozostaje bierny. Na przykład,
Księga Hioba, pokazuje, jak również
modlitwy sprawiedliwego w
przeciwnościach mogą pozostawać
przez pewien czas bez odpowiedzi ze
strony Boga. «Ledwie małą kroplę
mowy Jego słyszeliśmy» (Hi 26, 14,
Biblia Księdza Jakuba Wujka).
Codzienne doświadczenie każdego
człowieka pokazuje również, w jakim
stopniu potrzeba przyjęcia od Boga
słowa albo pomocy pozostaje
czasami jakby zawieszona w próżni.
Miłosierdzie Boga, o którym tak
wiele mówi Pismo Święte i
chrześcijańska katecheza, może
czasami stać się trudne do
zauważenia dla kogoś, kto
doświadcza bolesnych sytuacji



naznaczonych chorobą lub
niesprawiedliwością, kiedy, nawet
gdy się modli, wydaje się nie
dostawać odpowiedzi. Dlaczego Bóg
go nie słucha? Dlaczego, skoro jest
Ojcem, nie przychodzi mi z pomocą,
skoro może to zrobić? «Oddalenie
Boga, ciemność i dotyczące Go
problemy są dzisiaj intensywniejsze
niż kiedykolwiek. Nawet my, którzy
się staramy, dlatego że jesteśmy
wierzący, często mamy wrażenie, że
rzeczywistość Boga wymknęła się
nam z rąk. Czyż nie zadajemy sobie
często pytania, czy Bóg nadal jest
pogrążony w niezmiernej ciszy tego
świata? Czy niekiedy nie mamy
wrażenia, że po wielu rozważaniach
pozostają nam tylko słowa, podczas
gdy rzeczywistość Boga okazuje się
dalsza niż kiedykolwiek?»[[4]].

W sercu Objawienia, bardziej niż w
którymkolwiek z naszych
doświadczeń, znajduje się historia
samego Jezusa, która wprowadza nas



bardzo głęboko w tajemnicę
milczenia Boga. Jezusowi, który jest
prawdziwym Sprawiedliwym,
wiernym Sługą, umiłowanym Synem,
nie zostają oszczędzone udręki Męki
i Krzyża. Jego modlitwa w Getsemani
otrzymuje jako odpowiedź zesłanie
Anioła, żeby Go pocieszył, ale nie
uwolnienie od nieuchronnej męki.
Również nie przestaje dziwić, że
Jezus modli się na Krzyżu
następującymi słowami psalmu 22:
«Boże mój, Boże mój, czemuś mnie
opuścił? Daleko od mego Wybawcy
słowa mego jęku» (Ps 22, 2). Fakt, że
Ten, kto nie znał grzechu (2 Kor 5, 21)
doświadczył takiego cierpienia,
ukazuje, jak boleści, które niekiedy
naznaczają w dramatyczny sposób
życie ludzi, nie mogą być
interpretowane jako znaki
odrzucenia przez Boga ani też Jego
milczenie nie może być
interpretowane jako nieobecność lub
oddalenie.



Boga poznaje się w Jego milczeniu

Przechodząc obok niewidomego od
urodzenia, Apostołowie zadają
pytanie ukazujące częsty wówczas
sposób myślenia: «Rabbi, kto
zgrzeszył, że się urodził niewidomym
— on czy jego rodzice?» (J 9, 1).
Chociaż dzisiaj takie słowa mogłyby
się wydawać dziwne, w
rzeczywistości pytanie to nie jest tak
dalekie jak się wydaje, od częstej
mentalności, zgodnie z którą
cierpienie, w zależności od rodzaju,
jest postrzegane jako rodzaj ślepego
przeznaczenia, wobec którego
pozostaje tylko rezygnacja, kiedy już
zawiodły próby jego eliminacji. Jezus
poprawia Apostołów: «Ani on nie
zgrzeszył, ani rodzice jego, ale stało
się tak, aby się na nim objawiły
sprawy Boże» (J 9, 3). Bóg pozostaje
niekiedy w milczeniu, pozornie
bierny i obojętny na nasz los,
ponieważ chce otworzyć sobie drogę
w naszej duszy. Tylko w ten sposób



można zrozumieć, na przykład, że
zostało dopuszczone cierpienie Św.
Józefa, niepewność w związku z
niespodziewanym macierzyństwem
Najświętszej Maryi Panny (cfr. Mt 1,
18-20), skoro można było
«zaprogramować» sprawy inaczej.
Bóg przygotowywał Józefa do czegoś
wielkiego. On «nie mąci nigdy
radości swoich dzieci, co najwyżej w
tym celu, ażeby przygotować dla nich
pewniejszą i większą uciechę»[[5]].

Święty Ignacy Antiocheński pisał, że
«ten, kto pojął słowa Pana, pojmuje
Jego milczenie, ponieważ Pana
poznaje się w Jego milczeniu»[[6]].
Milczenie Boga jest często dla
człowieka «miejscem», możliwością i
znakiem, żeby słuchać Boga, zamiast
słuchać samego siebie. Bez 
milczącego słowa Boga w modlitwie
«ludzkie „ja” zamyka się w sobie, a
sumieniu, które powinno być echem
głosu Bożego, grozi, że będzie jedynie
odzwierciedlało „ja”, tak że w



konsekwencji wewnętrzny dialog
stanie się monologiem, dając
mnóstwo możliwości
samousprawiedliwienia»[[7]]. Kiedy
dobrze się nad tym zastanowić, czy
gdyby Bóg nieustannie mówił i
interweniował w naszym życiu, żeby
rozwiązywać problemy, nie
powinniśmy przyznać, że z łatwością
trywializowalibyśmy Jego obecność?
Czy nie skończylibyśmy jak dwaj
synowie z przypowieści (cfr. Łk 15,
11-32), przedkładając nasze korzyści
nad radość życia z Nim?

«Cisza potrafi wytworzyć w głębi
naszego wnętrza przestrzeń, w której
może zamieszkać Bóg, aby Jego
Słowo zostało w nas, aby miłość do
Niego zakorzeniła się w naszym
umyśle i w naszym sercu, a także
ożywiała nasze życie»[[8]]. Poprzez
poszukiwanie, poprzez ufną
modlitwę wobec trudności człowiek
uwalnia się od samowystarczalności.
Uruchamia swoje wewnętrzne



zasoby, widzi, jak umacniają się jego
wspólnotowe relacje z innymi.
Milczenie Boga, fakt, że nie zawsze
interweniuje od razu, żeby
rozstrzygnąć sprawy w taki sposób,
w jaki byśmy chcieli, budzi dynamikę
ludzkiej wolności, wzywa człowieka
do zajęcia się życiem własnym lub
życiem innych i ich konkretnymi
potrzebami. Dlatego wiara jest «siłą,
która w ciszy i bez rozgłosu
przemienia świat i czyni zeń
królestwo Boże, jest wiara, a
przejawem wiary jest modlitwa (...).
Bóg nie może zmienić stanu rzeczy
bez naszego nawrócenia, a
początkiem prawdziwego
nawrócenia jest „krzyk” duszy, która
błaga o przebaczenie i
zbawienie»[[9]].

W nauczaniu Jezusa modlitwa
pojawia się jako dialog między
człowiekiem jako synem i Ojcem w
Niebie. W dialogu tym prośba
zajmuje bardzo ważne miejsce (cfr.



Łk 11, 5-11; Mt 7, 7-11). Dziecko wie,
że jego Ojciec zawsze go słucha, ale
wie też, że to, co zostaje mu
zapewnione, jest nie tyle rodzajem
wyjścia z cierpienia albo choroby, co
darem Ducha Świętego (Łk 11, 13).
Odpowiedzią, z jaką Bóg zawsze
przychodzi na pomoc człowiekowi,
jest Dar Ducha-Miłości. Może nam się
wydawać, że to mało, ale jest to o
wiele cenniejszy i bardziej
zasadniczy dar niż jakiekolwiek
ziemskie rozwiązanie problemów.
Jest to dar, który powinien być
przyjęty w synowskiej wierze i który
nie eliminuje konieczności ludzkiego
wysiłku, żeby stawiać czoła
trudnościom. Z Bogiem «ciemne
doliny», które czasami musimy
pokonywać, nie zostają
automatycznie oświetlone. Nadal
idziemy, być może ze strachem, ale
ze strachem pełnym ufności: «zła się
nie ulęknę, bo Ty jesteś ze mną» (Ps
23, 4).



Ten sposób działania Boga, który
budzi decyzję i ufność człowieka,
można rozpoznać w formie, w której
Bóg dokonał swojego Objawienia w
historii. Możemy myśleć o historii
Abrahama, który porzuca swój kraj i
wyrusza w drogę do nieznanej
krainy, ufając w Bożą obietnicę,
chociaż nie wie, dokąd prowadzi go
Bóg (cfr. Rdz 12, 1-4); możemy też
myśleć o ufności Narodu Izraela w
zbawienie Boga, nawet kiedy
wszystkie ludzkie nadzieje wydają
się pogrzebane (cfr. Est 4, 17a-17kk)
albo o pogodnej ucieczce Świętej
Rodziny do Egiptu (cfr. Mt 2, 13-15),
kiedy Bóg wydaje się
podporządkowywać kaprysom
prowincjonalnego monarchy...
Dlatego myślenie, że wiara
okazywała się prostsza dla świadków
życia Jezusa, nie odpowiada
rzeczywistości, dlatego że nawet tym
świadkom nie oszczędzono powagi
decyzji o uwierzeniu w Niego albo
nie ani decyzji o uznaniu w Nim



obecności i działania Boga[[10]].
Istnieją liczne ustepy Nowego
Testamentu, w których z całą
jasnością widać, jak bardzo ta
decyzja nie była oczywista[[11]].

Wczoraj tak samo jak dzisiaj, mimo
że Objawienie Boże oferuje
autentyczne znaki wiarygodności,
zasłona niedostępności Boga nie jest
usunięta całkowicie. Jego milczenie
wciąż rzuca wyzwanie człowiekowi.
«Życie ludzkie jest bowiem drogą
wiary i jako takie częściej toczy się w
półcieniu niż w pełnym świetle, nie
brak w nim chwil ciemności, a także
gęstego mroku. Dopóki jesteśmy tu
na ziemi, nasza relacja z Bogiem
realizuje się raczej poprzez słuchanie
niż wizję»[[12]]. Nie jest to tylko
stwierdzenie faktu, że Bóg zawsze
jest większy niż nasz rozum, ale
również logiki wezwania i
odpowiedzi, daru i zadania, przy
których pomocy Bóg chce prowadzić
naszą historię: historię wszystkich



ludzi i osobistą historię każdego
poszczególnego człowieka.
Ostatecznie więc pozostają we
wzajemnym związku forma
objawienia się Boga i wolność, jaką
mamy z tego względu, że jesteśmy
Jego obrazem. Objawienie Boga
pozostaje w światłocieniu, który
pozwala na wolność wyboru
otwarcia się na Niego albo
pozostania zamkniętym w naszej
samowystarczalności. Bóg to «Król o
sercu z ciała, takim jak nasze, który
jest autorem wszechświata i każdego
ze stworzeń, a który nie narzuca
swojego panowania: błaga o
odrobinę miłości, ukazując nam w
milczeniu swoje zranione
dłonie»[[13]].

Chmura milczenia

Jezus modli się na Krzyżu ― «Boże
mój, Boże mój, czemuś Mnie
opuścił?» (Mt 27, 46). «Te słowa
Psalmu (…), gdy wypowiada je Jezus,



stają się głosem ludzkości, która
cierpi z powodu pozornej
nieobecności Boga, i wołanie to
zostaje skierowane do serca Ojca.
Tak więc, modląc się w swojej
samotności razem z całą ludzkością,
otwiera dla nas serce Boga»[[14]]. W
rzeczywistości psalm, którym Jezus
woła do Ojca, po skargach stanowi
przejście do wielkiego horyzontu
nadziei (cfr. Ps 22, 20-32)[[15]].
Horyzontu, który On ma przed
oczami, nawet pośród swojej agonii.
«Ojcze, w Twoje ręce powierzam
ducha mojego» (Łk 23, 46), mówi do
Ojca przed skonaniem. Jezus wie, że
oddanie Jego życia nie wpada w
próżnię, że zmienia historię na
zawsze, choćby wydawało się, że zło i
śmierć mają ostatnie słowo. Jego
milczenie na Krzyżu może więcej niż
krzyki tych, którzy Go potępiają. «Oto
czynię wszystko nowe» (Ap 21, 5).

«Wiara oznacza również wierzyć
Jemu, wierzyć, że naprawdę On nas



kocha, że żyje, że jest zdolny
wkraczać tajemniczo, że nas nie
opuszcza, że wydobywa dobro ze zła
swoją mocą i swoją nieskończoną
kreatywnością. Oznacza
przekonanie, że On kroczy zwycięski
poprzez dzieje (…), że królestwo Boże
jest już obecne w świecie, rozrasta
się tu i tam na różne sposoby»[[16]].
Przy pomocy swojego milczenia Bóg
sprawia, że wzrastają wiara i
nadzieja tych, co do Niego należą.
Odnawia ich i czyni z nimi «wszystko
nowe». Każdy mężczyzna i każda
kobieta powinni odpowiedzieć na 
łagodne milczenie Boga milczeniem
pełnym uwagi, milczeniem, które
słucha, żeby odkryć, «w jaki sposób
Pan działa tajemniczo» w naszym
sercu, «i jaka jest chmura, (…) styl
Ducha Świętego, żeby zakryć naszą
tajemnicę. Ta chmura w nas, w
naszym życiu, nosi nazwę milczenia.
Milczenie to właśnie ta chmura,
która zakrywa tajemnicę naszej



relacji z Panem, naszej świętości i
naszych grzechów»[[17]].

Marco Vanzini - Carlos Ayxelá

* * *

Lektury służące do pogłębienia
tematu

Papieska Rada ds. Kultury (2004), 
¿Dónde está tu Dios? La fe cristiana
ante la increencia religiosa.

Franciszek, Homilia w Domu Świętej
Marty, Homilía en Santa Marta, 20
grudnia 2013 r. („Kiedy milczenie jest
muzyką”).

Franciszek, Homilia w Domu Świętej
Marty, 10 czerwca 2016 r.
(„Dźwięczna cisza”).

Benedykt XVI, Homilia, 6
października 2006 r. (Milczenie i
kontemplacja).

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20131212_silencio-musica.html
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/franciszek_i/homilie/swmarta_10062016.html
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/franciszek_i/homilie/swmarta_10062016.html
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/benedykt_xvi/homilie/teologowie_06102006.html


Benedykt XVI, Audiencja ogólna, 7
marca 2012 r. („Modlitwa i milczenie:
Jezus — mistrz modlitwy”).

--

Guardini, R. Cartas sobre la
formación de sí mismo, Palabra, 2017
(list 8: “El alma”) (tytuł oryginału: 
Briefe über Selbstbildung).

Izquierdo, C. „Palabra (y silencio) de
Dios”, Scripta Theologica 41 (2009/3)
945-960.

Lewis, C. S. Smutek, tłum. Jadwiga
Olędzka, Wydawnictwo Esprit,
Kraków 2007 (tytuł oryg. A Grief
Observed).

Newman. J. H. „Cristo oculto del
mundo”, w: Sermones parroquiales 4,
Encuentro, 2010 (tytuł oryginału 
„Christ Hidden from the World”, 
Parochial and Plain sermons 4)

https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/benedykt_xvi/audiencje/ag_07032012.html
https://www.unav.edu/publicaciones/revistas/index.php/scripta-theologica/article/viewFile/13286/11349
https://www.unav.edu/publicaciones/revistas/index.php/scripta-theologica/article/viewFile/13286/11349
https://www.amigosdenewman.com.ar/wp-content/uploads/2014/05/CRISTO-OCULTO-DEL-MUNDO-PPS-IV16.pdf
https://www.amigosdenewman.com.ar/wp-content/uploads/2014/05/CRISTO-OCULTO-DEL-MUNDO-PPS-IV16.pdf
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon16.html


― „Cristo manifestado en el
recuerdo”, w: Sermones parroquiales
4, Encuentro, 2010 (tytuł oryginału 
„Christ Manifested in
Remembrance”, Parochial and Plain
sermons 4)

Ordeig. M. “Búsqueda,
recogimiento... El valor del silencio”, 
Palabra, luty 2018 r.

Ratzinger, J. „¿Estamos salvados? O
Job habla con Dios”, w: Ser Cristiano,
Desclée de Brouwer, 2007 str. 15-38
(poprzednie wydanie: Ser Cristiano,
Sígueme 1967, 13-28). (tytuł
oryginału Vom Sinn des Christseins).

― La angustia de una ausencia. Tres
meditaciones sobre el Sábado santo,
30 días, 3-2006 (tytuł oryginału 
Meditationen zur Karwoche).

Sarah, R.Moc milczenia: przeciw
dyktaturze hałasu, tłum. Agnieszka
Kuryś, Wydawnictwo Sióstr

https://www.amigosdenewman.com.ar/wp-content/uploads/2014/05/CRISTO-MANIFESTADO-EN-EL-RECUERDO-PPS-IV17.pdf
https://www.amigosdenewman.com.ar/wp-content/uploads/2014/05/CRISTO-MANIFESTADO-EN-EL-RECUERDO-PPS-IV17.pdf
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon17.html
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon17.html
https://www.almudi.org/articulos/12389-busqueda-recogimiento-el-valor-del-silencio
https://www.almudi.org/articulos/12389-busqueda-recogimiento-el-valor-del-silencio
https://www.30giorni.it/articoli_id_10300_l2.htm
https://www.30giorni.it/articoli_id_10300_l2.htm


Loretanek, Warszawa 2017 (tytuł
oryginału La force du silence).

Thibon, G. L’ignorance étoilée,
Fayard, 1974 (rozdz. 13. „La présence
absente”).

[1]. Cfr., na przykład, Rdz 18, 1-15; 1
Krl 18, 20-40, Iz 6, 1-13.

[2]. Franciszek, Homilia w Domu
Świętej Marty, 20 grudnia 2013 r.

[3]. Benedykt XVI, Homilia, 10
września 2006 r.

[4]. J. Ratzinger, „¿Estamos salvados?
O Job habla con Dios”, w: Ser
Cristiano, Sígueme 1967, str. 19.
Przekład własny.

[5]. A. Manzoni, Narzeczeni (I
promessi sposi), rozdz. 8. Przekład
własny.



[6]. Ignacy Antiochieński, List do
Efezjan, XV, 2 (Sources chrétiennes 10,
str. 84-85). Przekład własny.

[7]. Benedykt XVI, Homilia, 6 lutego
2008 r.

[8]. Benedykt XVI, Audiencja, 7
marca 2012 r.

[9]. Benedykt XVI, Homilia, 21
października 2007 r

[10]. Cfr. R. Guardini, Bóg: nasz Pan
Jezus Chrystus — osoba i życie, IV.6,
„Objawienie i tajemnica”

[11]. Cfr., na przykład J 6, 60-68; 8,
12-20; 9, 1-41.

[12]. Benedykt XVI, Anioł Pański, 12
marca 2006 r.

[13]. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 179.

[14]. Benedykt XVI, Homilia, 6 lutego
2008 r.



[15]. Tak często dzieje się w
psalmach. Psalmista skarży się przed
Bogiem ― «Jak długo, Panie, całkiem
o mnie nie będziesz pamiętał? Dokąd
kryć będziesz przede mną
oblicze?» (Ps 13, 2) ― ale nie traci w
Niego wiary: «Ja zaś zaufałem
Twemu miłosierdziu; niech się cieszy
me serce z Twojej pomocy, chcę
śpiewać Panu, który obdarzył mnie
dobrem» (6).

[16]. Franciszek, Adhortacja
apostolska Evangelii gaudium (24
listopada 2013 r.), 278.

[17]. Franciszek, Homilia w Domu
Świętej Marty, 20 grudnia 2013 r.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/szept-w-duszy-milczenie-boga/
(13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/szept-w-duszy-milczenie-boga/
https://opusdei.org/pl-pl/article/szept-w-duszy-milczenie-boga/

	Szept w duszy: milczenie Boga

