
opusdei.org

Szczerość:
umiłowanie prawdy

Częścią misji Kościoła jest
rozbudzenie i krzewienie w
duszy chrześcijan i wszystkich
ludzi pragnienia poznania
prawdy.

13-05-2018

Świat potrzebuje „solidarnych i
żarliwych świadków prawdy”. W
czasach, w których relatywizm
przekonał wielu, że poznanie prawdy
jest niemożliwe, zamiłowanie do
szukania i szerzenia jej stało się
ważnym zadaniem dla chrześcijan.



«Ukochał prawdę bezinteresowną
miłością. Szukał jej wszędzie,
gdziekolwiek się objawiała, starając
się jak najmocniej uwypuklić jej
uniwersalność. Magisterium Kościoła
dostrzega i wysoko ceni to jego
umiłowanie prawdy; jego myśl
właśnie dlatego że nie traciła nigdy z
oczu prawdy uniwersalnej,
obiektywnej i transcendentnej
osiągnęła szczyty, których ludzki
rozum nigdy nie zdołałby sobie
wyobrazić» [1].

Te słowa Jana Pawła II odnoszą się
do św. Tomasza z Akwinu i stanowią
znaczącą pochwałę wielkiego
świętego, a jednocześnie ukazują, jak
bardzo Kościół ceni dar intelektu i
przenikliwość rozumowania.

Według Jana Pawła II,
przytaczającego słowa Pawła VI,
„słusznie zatem można go nazywać
«apostołem prawdy». Właśnie
dlatego, że zmierzał ku prawdzie bez



wahania, potrafił w swoim realizmie
uznać jej obiektywny charakter. Jego
filozofia jest rzeczywiście filozofią
bytu, nie zaś filozofią prostego
zjawiska” [2].

Pochwała filozoficznej i teologicznej
subtelności świętego zakłada
również podziw dla konkretnej
postawy wobec prawdy: postawy
miłości, entuzjazmu, poszukiwania
jej, rozpoznania i uznania.

Częścią misji Kościoła jest
rozbudzenie i krzewienie w duszy
chrześcijan, a także wszystkich ludzi
zapału oraz pragnienia poznania
prawdy. Taki był zawsze kierunek
nauczania Jana Pawła II – czego
jasnym przykładem są encykliki 
Fides et ratio czy Veritatis splendor –
a także Benedykta XVI, który od
samego początku swojego
pontyfikatu zachęca wszystkich
ludzi, aby nie pozwolili się przemóc
mentalności relatywistycznej, nie



będącej niczym innym, jak wyrazem
zaniechania poszukiwania prawd
nadających sens życiu, a co za tym
idzie - ograniczeniem horyzontów
życiowych.

Relatywizm, o którym mówił kilka lat
temu Papież Benedykt XVI
„podstawowy problem wiary
chrześcijańskiej”[3] jest postawą
życiową, która z łatwością zaczyna
dominować w kulturze, wnikając w
relacje międzyludzkie. Nie tyle jest to
system filozoficzny czy doktryna, ale
kierunek myślenia, w którym
odrzuca się pojmowanie rzeczy jako
prawdziwych lub fałszywych, a więc
nie przyznaje się ostatecznej
obiektywnej wagi osądom,
odnoszącym się do tych
rzeczywistości, które przenikają
wszystko to, co można zobaczyć i
dotknąć, jak: Bóg, dusza, nawet
najbardziej intymna ze wszystkich -
miłość.



Poza tym taka postawa narzuca
manifestowanie ciągłej niepewności
wobec rzeczywistości: skoro nie
mogę poznać niczego w sposób
definitywny, nie mogę również
podejmować decyzji, które
zawierałyby bezdyskusyjne i
ostateczne oddanie. Wszystko może
ulec zmianie, wszystko jest
tymczasowe.

W gruncie rzeczy zatem, według tej
postawy wszystko, co daje się poznać
i potwierdzić na temat boskich
prawd i prawd odnoszących się do
sensu życia i świata jest tak
niedoskonałe i zmienne, że w
naszych słowach nie znajdziemy
jakiejkolwiek prawdy.

Z tej perspektywy wszelka próba
ucieczki od kalkulowania i nauk
doświadczalnych, jedynych
dozwolonych źródeł wiedzy, okazuje
się złudna lub jest zwyczajnie
uznawana za powrót do wiedzy



przednaukowej lub do wskrzeszania
dawnych mitologii.

Prawda i wolność

Relatywizm polega zatem na
narzuceniu pewnej postawy
życiowej: jeśli nie mogę założyć
żadnego pewnego wniosku, to
przynajmniej spróbuję ustanowić
jakąś drogę – metodę – która pozwoli
mi osiągnąć możliwie największą 
ilość szczęścia na tym naszym
nieszczęsnym świecie; szczęścia,
które tak samo, jak wszystkie inne
rzeczy – przygodne i skończone -
będzie ograniczone i niepełne.

Z tego kontekstu wynika, że
najważniejsze jest unikanie
niewygodnej prawdy: jakakolwiek
opinia będzie w naszej kulturze
akceptowana, byleby tylko nie
próbowała być uniwersalna, tak jak
wyjaśnienie – tendencyjnie –
całościowe na temat Boga i świata.



W ten sposób prawdy religijne są
zdane na czyjeś chwilowe
preferencje czy upodobania,
sprowadzone do jednych spośród
dyskusyjnych kwestii – dla
niektórych być może nawet
wyjątkowo znaczących pośród
wachlarza wierzeń i domysłów, które
się między sobą duszą i pochłaniają
nawzajem w morzu owego 
nadprzyrodzonego, pozbawione
racjonalności właśnie dlatego, że nie
dają się potwierdzić zgodnie z
kryteriami nauk doświadczalnych.

Dzięki temu relatywizm staje się
uzasadnieniem życia, nie w teorii,
lecz całkiem realnie pozwalającym
prowadzić znośną egzystencję w
ograbionym z esencji świecie. Co daje
lepszą gwarancję na pokojową
koegzystencję ludzi, jeśli nie świat
pozbawiony prawdy?

W wielu społecznościach ta
pozbawiona racji idea została



narzucona jako wymóg demokracji i
wspólnego egzystowania: w
społeczeństwie wielokulturowym,
wielowyznaniowym i
wieloetnicznym obrona prawdy
prowadzi do konfliktów i przemocy,
tych bowiem, którzy są przekonani o
pewnych racjach podejrzewa się o
chęć narzucenia – w sposób
radykalny – czegoś, co nie powinno
przekraczać dozwolonych ram
opinii.

Jednakże, co zaskakujące, dzieje się
coś całkiem przeciwnego. Brak
zainteresowania prawdą,
poszukiwania odpowiedzi na pytania
o prawdziwe znaczenie rzeczy, o sens
życia, niesie ze sobą deformację, jeśli
nie deprawację, idei i doświadczenia
wolności.

Nie powinno zatem dziwić, że
konsolidacja społeczna i prawna
wokół sposobu życia zgodnego z
zasadami relatywizmu opiera się



zawsze na domniemanym przez
wolność „prawie do podboju”.

Wolność polityczna stanowi z
pewnością jedną z wielkich zdobyczy
współczesności. Mimo to ludzka
wolność nie jest czymś absolutnym;
wręcz przeciwnie: pozostaje
związana przede wszystkim z ludzką
naturą.

Jeżeli odłączymy ją od rozumu i
całościowego obrazu człowieka, tak
by oznaczała „prawo do pragnienia
wszystkiego” oraz „prawo do
urzeczywistnienia wszystkiego,
czego się pragnie”, to w rezultacie
„samo pragnienie jest jedyną normą
dla naszych czynów” [4].

Wszyscy dostrzegamy to, iż nie
poruszamy się jedynie dzięki naszym
chęciom. Sama rzeczywistość
orientuje nas i podpowiada nam
powody działania. Nikt nie kupuje
słoika marmolady jedynie ze
względu na kształt opakowania;



dobra gospodyni najpierw pyta,
zdobywa informacje, czyta opis
zawartości i dopiero wtedy wybiera.
I w tym wyborze – przykład jest
banalny, ale znaczący – zawarte są
powody: procent użytych owoców,
ich jakość, procedura, czy chodzi o
uprawę ekologiczną, zawartość
cukru, etc. Wolność nie jest
nieograniczoną mocą, ma swoje
granice: jest związana z całościowym
dobrem człowieka, inaczej mówiąc, z
prawdą o nim.

Wydaje się raczej, że za oskarżeniem
o fundamentalizm, stawianym wielu
chrześcijanom, którzy chcą żyć
zgodnie z wiarą, kryje się prawdziwy
fundamentalizm: jest nim chwiejność
przekonań, tym groźniejsza, że
schowana pod maską tolerancji.

W każdym razie, trzymając się
pozytywnych argumentów,
należałoby wyjaśnić, że oskarżenie to
miesza dwa obszary: ten dotyczący



osobistych przekonań co do prawdy
oraz obszar ich realizacji na
płaszczyźnie politycznej.

Przekonanie o istnieniu prawdy nie
oznacza koniecznie próby
narzucenia jej innym. Jednak, wobec
oskarżenia o despotyzm
wysuwanego – bardziej lub mniej
wprost - wobec wszystkich, którzy
bronią wartości prawdy jako dobra,
którego osoba ludzka nie może
odrzucać, trzeba powiedzieć, że nie
wynika ono z uznania prawd
uniwersalnych i absolutnych, ale z
braku szacunku dla wolności.

Uszanowanie odmiennych poglądów,
a przede wszystkim osób, które je
wyznają, nie rodzi się ze słabości
własnych przekonań ani z gotowości
podważania jakichkolwiek wierzeń,
przeciwnie, dzieje się coś
przeciwnego: po to, żeby istniała
autentyczna postawa szacunku dla
wszystkich, potrzeba pewnych



prawd powszechnie przyjętych „nie
podlegających dyskusji”, zaczynając
od uznania godności każdej osoby
ludzkiej, godnej tego, by szanować jej
wolność.

Im mocniej przekonani jesteśmy o tej
prawdzie – która chrześcijanom
wydaje się tak oczywista, jak
zrozumienie, że wszyscy jesteśmy
dziećmi jednego Ojca – tym bardziej
możliwy będzie szacunek dla
wszystkich, włączając w to tych,
którzy w nią nie wierzą.

Istotnie, jeśli nie uznajemy
uniwersalności praw człowieka ani
obiektywnych wartości, z jakich
wynikają – godności każdego
człowieka – nie możemy również
wymagać uznania ich przez
wszystkich obywateli, ani ograniczać
arbitralnych zakusów władzy, wobec
czego sama demokracja stałaby się
bezbronna wobec własnych nadużyć.



Problem relatywizmu leży wewnątrz
samego człowieka, który jakkolwiek
próbuje osiągnąć autonomię bez
powiązań i ograniczeń, zawsze
będzie pragnął poznać sens swojego
życia, a pragnienie to jest ściśle
związane z pytaniem o Boga i
zbawienie.

Pan oznajmił, że „nie samym
chlebem żyje człowiek, ale każdym
słowem, które pochodzi z ust
Bożych” [5]; naturalne pragnienie
wiedzy i głód słowa Bożego są nie do
odróżnienia i nikt nie może usunąć
ich z ludzkiego życia: „tak słowo,
które wychodzi z ust moich, nie
wraca do Mnie bezowocne, zanim
wpierw nie dokona tego, co
chciałem, i nie spełni pomyślnie
swego posłannictwa” [6].

Ukazywać miłe oblicze prawdy

Prawda jest miła sama w sobie, ale
czasem możemy bronić jej w sposób
bardzo nieprzyjemny. Wiadomo, że



niektóre prawdy nie są wygodne dla
tych, którzy ich słuchają oraz że
spójne z nimi życie nie stanowi dla
nikogo łatwej drogi, ale to nie ujmuje
prawdzie jej siły przyciągania, którą
musimy próbować odkryć i ukazać.

Aby ukazać blask prawdy, dobrze jest
przede wszystkim czynić wysiłki w
jej poszukiwaniu, poznaniu i
kontemplacji, studiować ją i dbać o
swoją formację. Jeśli naprawdę
kochamy prawdę, to łatwiej, dzięki
darowi wymowy, ją wyrażać, jak
również ukazywać poprzez swoje
życie.

Służba prawdzie polega także na
umiejętnym wykorzystaniu różnych
sytuacji, w których trzeba znaleźć
odpowiednie sposoby ukazania
całego powabu prawdy oraz zachęcić
innych, by jej szukali.

Czasem łatwiejszy niż próba
poznania rozmówców i znalezienia
najlepszego sposobu wyjaśniania



zagadnień, wydaje się ton
negatywny, ale, rzecz jasna, jest to
dużo mniej skuteczne.

Ukazywać, że prawda jest miła, to
zadanie odpowiednie i właściwe dla
chrześcijan, bo wiemy, że miłość i
prawda stanowią jedno. Encyklika
Ojca Świętego już jest odpowiedzią
na wyzwanie, które sam wskazał w
dniach poprzedzających jego wybór,
a także w innych, wcześniejszych
pismach, gdzie – jak wspomnieliśmy
– uznał relatywizm za „główny
problem wiary”.

Jeśli relatywizm jest zachowaniem,
które unika spotkania z prawdą ze
strachu przed utratą wolności i
szczęścia, caritas mogłaby stać się tą,
która połączy prawdę, wolność i
szczęście. „Prawda i miłość są
identyczne. Taka propozycja –
rozumiana w całej swojej głębi – jest
największą gwarancją tolerancji;
wyraża prawdę, której jedyną bronią



jest ona sama, a więc miłość właśnie”
[7].

We wstępie do swej pierwszej
encykliki Ojciec Święty stawia
pytanie opisujące tę obronną
postawę wobec prawdy, którą wiele
osób zachowuje, w tym wypadku
wobec niektórych, wyrażanych przez
Kościół prawd moralnych: „Czy
Kościół – pytają – ze swymi
przykazaniami i zakazami nie
zmienia w gorycz tego, co w życiu
najpiękniejsze? Czy nie stawia
znaków zakazu dokładnie tam, gdzie
radość, dana nam przez Stwórcę
ofiarowuje nam szczęście, które
pozwala zakosztować czegoś z
Boskości?” [8].

Czynienie prawdy miłą zawiera w
sobie właśnie uwidocznienie, że
możemy odnaleźć większe szczęście,
żyjąc zgodnie z prawdą niż wtedy,
gdy próbujemy jej unikać. „Kiedy
apostołujesz, bądź przekonany, że



zawsze chodzi o szczęście, wielkie
szczęście ludzi: Prawda jest
nieodłącznie związana z autentyczną
radością” [9].

Czynienie prawdy miłą stanowi
dobrą definicję apostołowania, w
którym jednoczą się miłość i prawda.
Prawda w surowej postaci i bez
miłości stałaby się antypatyczna a
nawet nieosiągalna, ponieważ
podstawowych dla życia prawd „nie
zdobywa się jedynie poprzez rozum,
ale także poprzez ufne zawierzenie
osobom, które mogą gwarantować
pewność i autentyczność owej
prawdy” [10].

My, chrześcijanie, służymy prawdzie
przede wszystkim wtedy, gdy jej
towarzyszymy i obejmujemy
miłością Chrystusa, świętością życia,
która zawiera w sobie również
umiejętność przyjmowania
wszystkich.



Święty Josemaría kochał prawdę i
wolność; dlatego nauczał, ze prawdy
się nie narzuca ale ofiarowuje: „Czy
nie czujesz się przypadkiem
powiernikiem dobra i absolutnej
prawdy? I czy dlatego nie uważasz, że
masz szczególny tytuł lub prawo do
wykorzeniania zła za wszelką cenę?
— Tą drogą niczego nie naprawisz!
Jedynie przez Miłość i z miłością!
Pamiętając, że Miłość ci przebaczyła i
przebacza ci tak wiele” [11].

Środowisko, w którym uczymy się
kochać prawdę, nie jest miejscem
konfrontacji – zwycięzców i
zwyciężonych. Przyjaźń, radość,
serdeczność i postawa służby
przekonują, poruszają, oświecają,
przygotowują umysł do przełamania
murów relatywizmu, które zamykają
rozum na uznanie prawdy.
„Najlepsza obrona Boga i człowieka
polega właśnie na miłości” [12]. Taka
postawa, wiarygodna i autentyczna
stwarza atmosferę ufnego



poszukiwania prawdy, przygotowuje,
by ją przyjąć i pokochać.

Pośród osób, które nie znały
Chrystusa również nie brakowało
żarliwych i autentycznych świadków
prawdy. Przypomnijmy sobie
świadectwo Sokratesa, jednego z
wielkich poszukiwaczy prawdy,
którego Jan Paweł II cytuje w
encyklice Fides et ratio: jego słowa,
ale przede wszystkim jego zgodna z
przekonaniami postawa uczciwa aż
do śmierci naznaczyły myśl
filozoficzną od ponad dwóch tysięcy
lat [13].

Tym bardziej z większym
przekonaniem chrześcijanie mogą
świadczyć o Prawdzie nie tylko
dzięki rozumowi, pogłębionym
lekturom, studiom i refleksji; lecz
także dzięki cnotom, w których
odbija się Chrystus, żywa prawda.

„Środowisko społeczne (…) potrzebuje
nowej formy życia i głoszenia



odwiecznej prawdy Ewangelii: w
samym jądrze społeczeństwa i świata
synowie Boży winni świecić cnotami
jak lampy w ciemności – «quasi
lucernæ lucentes in caliginoso loco»”
[14].

Chrystus nauczył nas Prawdy o Bogu,
umierając na Krzyżu. Święci
pozwolili uwierzyć, że Bóg jest
miłością, oddając swe życie przez
miłość do Boga i innych ludzi. Kościół
nie przestaje wypełniać tego zadania
oświecania świata i wydobywania go
z ciemności życia pozbawionego
prawdy i sensu.

Tłum. Joanna Ratajska

[1] Jan Paweł II, Encyklika Fides et
ratio, 44.

[2] Tamże, por. Paweł VI, List
apostolski Lumen Ecclesiae, 8.



[3] J. Ratzinger, Wiara, prawda,
tolerancja. Chrześcijaństwo a religie
świata, tłum. R. Zajączkowski,
Wydawnictwo Jedność, Kielce 2005,
s. 94.

[4] Tamże, s. 201.

[5] Mt 4, 4.

[6] Iz 55, 11.

[7] J. Ratzinger, dz. cyt., s. 183.

[8] Benedykt XVI, Encyklika Deus
caritas est, 3.

[9] Bruzda, 185.

[10] Św. Jan Paweł II, Encyklika Fides
et ratio, 33.

[11] Bruzda, 824.

[12] Benedykt XVI, dz. cyt., 31.

[13] Por. Jan Paweł II, dz. cyt., 26.

[14]Bruzda, 318.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/szczerosc-umilowanie-
prawdy/ (16-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/szczerosc-umilowanie-prawdy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/szczerosc-umilowanie-prawdy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/szczerosc-umilowanie-prawdy/

	Szczerość: umiłowanie prawdy

