
opusdei.org

Świt w Dniu Słońca

Błogosławieństwo
Najświętszym Sakramentem i
antyfona maryjna w soboty
przygotowują nas do
niedzielnej celebracji i jednoczą
nasze dwie wielkie miłości,
Chrystusa i Maryję, w pewnym
momencie tygodnia.

28-05-2024

Wystawienie Najświętszego
Sakramentu i antyfona maryjna

W dniu zwanym Dniem Słońca
wszyscy, którzy mieszkają w mieście



lub na wsi, zbierają się w tym samym
miejscu[1]. W ten sposób święty
Justyn rozpoczyna swój opis liturgii
eucharystycznej pierwszych
chrześcijan, nieco ponad sto lat po
śmierci Chrystusa. Od czasu
zmartwychwstania Pańskiego w
«Dniu Słońca» chrześcijanie nie
przestali wspólnie obchodzić
łamania chleba w pierwszym dniu
tygodnia, który wkrótce
przemianowali na Dies Domini lub 
Dominicus: Dzień Pański.

Ze skarbca pobożności
chrześcijańskiej, z którego czerpiemy
w Dziele, mamy dwie praktyki,
posiadające wspólną cech: 
przygotowania do Dnia Pańskiego,
ponieważ są one charakterystyczne
dla soboty i stanowią prolog do
niedzielnej celebracji: wystawienie
Najświętszej Eucharystii i
odśpiewanie lub recytacja antyfony
maryjnej. Posługując się obrazem,
można powiedzieć, że są one



pierwszą poświatą – u dołu
horyzontu – dnia, który przynosi
nam Słońce, które wschodzi z góry
(por. Łk 1, 78) i które zacznie świecić
za kilka godzin. Są więc jak świt Dnia
Słońca.

Ponadto praktyki te jednoczą nasze
dwie wielkie miłości, Chrystusa i
Maryję, w pewnym momencie
tygodnia. „Staraj się dziękować
Jezusowi w Eucharystii, wysławiając
Matkę Najświętszą, Pannę czystą,
nieskalaną, która wydała Go na
świat. — I z odwagą dziecka zdobądź
się na to, by powiedzieć Jezusowi:
Moja piękna Miłości, błogosławiona
niech będzie Matka, która Cię
urodziła! Na pewno Mu się to
spodoba i wleje w twoją duszę
jeszcze więcej miłości”. [2]

Jedzenie oczami

Historycznych początków
wystawiania i błogosławieństwa
eucharystycznego należy doszukiwać



się w rozwoju duchowości i teologii
Eucharystii, który miał miejsce w
średniowieczu. Nauczanie Kościoła,
które odpowiadało tym i odrzucało
tych, którzy zaprzeczali rzeczywistej
obecności Chrystusa w Eucharystii, a
także cud w Bolsenie (1263 r.), który
dał początek świętu Bożego Ciała,
wzbudziły wśród ludu
chrześcijańskiego wielki ruch
pobożności. Rozkwit procesji
eucharystycznych, gest
przyklęknięcia przed Świętymi
Postaciami, ich elewacja po
konsekracji we Mszy Świętej i
większe znaczenie tabernakulum w
świątyniach to niektóre przejawy
postępującej czci dla Najświętszego
Sakramentu, którą Duch Święty
wzbudził w Kościele.

W wiernych wzrastało gorące
pragnienie kontemplowania Świętej
Hostii, aby karmić się nią duchowo:
było to tzw. manducatio per visum
(jedzenie oczami). W każdym razie



pojawił się problem: widzenie to
ograniczało się do czasu podniesienia
(elewacji) podczas kanonu Mszy
Świętej. Z tego powodu w XIV wieku
niektóre diecezje w Niemczech
zaczęły rozpowszechniać zwyczaj
trzymania Najświętszego
Sakramentu wystawionego na widok
publiczny przez dłuższy czas, w
czasie innym niż celebracja
eucharystyczna. Wystawienia
ożywiały pieśni zaczerpnięte z
Liturgii Godzin i formularza Mszy
Świętej na Boże Ciało, do której
teksty ułożył święty Tomasz z
Akwinu: Pange lingua, O salutaris
Hostia, Tantum ergo, Ecce panis
angelorum...

Kult eucharystyczny poza Mszą
Świętą nadal się rozprzestrzeniał w
następnych stuleciach, zwłaszcza po
Soborze Trydenckim (1545-1563).
Reforma liturgii, która nastąpiła po
Soborze Watykańskim II, miała na
celu dalsze zachęcanie do tej



praktyki, podkreślając jej ścisły
związek z Mszą Świętą: „Wierni,
oddając cześć Chrystusowi obecnemu
w Sakramencie, powinni pamiętać,
że ta obecność pochodzi z Ofiary i
zmierza do komunii sakramentalnej i
duchowej”[3]. Wystawienie i
błogosławieństwo eucharystyczne
stanowią w innej części dnia
naturalną ciągłość celebracji Mszy
Świętej: z niej się rodzą i do niej
prowadzą. Adoracja pomaga nam
być «duszami Eucharystii»,
zależnymi od Niego od rana, do
wieczora i przez całą noc: „Uczmy się
więc dziękować Panu za tę kolejną
Jego uprzejmość: że nie chciał
ograniczać swojej obecności do
chwili sprawowania Ofiary ołtarza,
lecz zdecydował się pozostać w
Najświętszej Hostii, którą
przechowuje się w Tabernakulum”[4].

Serce, które wyrywa się do śpiewu



Tradycja oddawania czci
Najświętszej Maryi Pannie,
zwłaszcza w wigilię niedzieli, jest w
Kościele bardzo stara. Być może sięga
aż do czasu gdy uczniowie
zgromadzili się wokół Maryi w
Wielką Sobotę; gdy w ich sercach
panowała ciemność i niepewność,
Ona, jako wzór uczennicy i
wierzącej, stanowiła niejako ciągłość
obecności swego Syna w świecie.
Średniowieczny autor, Cezary z
Heisterbach (+ 1240), wyjaśnił to w
ten sposób: "Tylko Maryja zachowała
wiarę w zmartwychwstanie swego
Syna, w powszechnej rozpaczy
Wielkiej Soboty, kiedy Chrystus leżał
martwy w grobie. Nabożeństwem
maryjnym w sobotę rozpoczyna się
niedzielą, dzień upamiętniający
Zmartwychwstanie. [5]

Oprócz Dnia Pańskiego, w niektórych
regionach od czasów starożytnych, z
różną intensywnością, obchodzono
również pewien rodzaj kultu w



soboty, jako prolegomena czyli
rodzeństwa niedzieli. Zwyczaj
odprawiania Mszy Świętej o
Najświętszej Maryi Pannie w soboty
pochodzi od Alcuina z Yorku (+ 804),
teologa i doradcy Karola Wielkiego,
który ułożył serię Mszy na dni
tygodnia, które były odprawiane, gdy
nie obchodzono wspomnień
świętych. Ponadto niedługo później
rozpowszechnił się zwyczaj
odmawiania Małego Oficjum o
Najświętszej Maryi Pannie w soboty
w ramach Liturgii Godzin.

W XIII wieku we Włoszech pojawiło
się wieczorne nabożeństwo znane
jako la laude, które składało się z
celebracji z hymnami na koniec dnia
lub tygodnia, w tym jednego
poświęconego Najświętszej Maryi
Pannie, zwłaszcza Salve Regina.
Później powszechne stało się
odprawianie la laude (laudesów) w
obecności Chrystusa
sakramentalnego, przechowywanego



w puszce lub widocznego w
ostensorium. Na koniec ludzie byli
błogosławieni Eucharystią i
odprawiani. Tak więc, chociaż
tradycja czczenia trwałej obecności
Jezusa i tradycja czczenia Dziewicy
Maryi, zwłaszcza w soboty, powstały
w Kościele niezależnie od siebie,
szczęśliwie zbiegły się pod koniec
średniowiecza. Dało to początek
tradycji liturgicznej i
pobożnościowej, która trwała przez
wieki.

Święty Josemaría lubił myśleć, że
kiedy serce przepełnia miłość,
wybucha pieśnią. Wiele razy
pokazywał nam, jak modlić się
ludzkimi pieśniami do Boga.
Niejednokrotnie bowiem dedykował
Najświętszej Maryi Pannie swoje
serenady miłości: „Śpiewaj
Niepokalanej Dziewicy,
przypominając Jej: Zdrowaś, Maryjo,
Córko Boga Ojca! Zdrowaś, Maryjo,
Matko Boga Syna! Zdrowaś Maryjo,



Oblubienico Boga Ducha Świętego…!
Ponad Tobą – jedynie Bóg!”[6]. W
ciągu swoich dziejów Kościół nigdy
nie przestawał wysławiać Maryi
Dziewicy, potwierdzając to, co Ona
sama zapowiedziała w Magnificat:
«Oto bowiem błogosławić mnie będą
odtąd wszystkie pokolenia» (Łk 1,
48).

Od początku Dzieła

Święty Josemaría chciał, aby soboty
były dniami, w których można by
było na różne sposoby manifestować
naszą miłość do Matki Bożej: poprzez
pewne umartwianie i śpiewanie lub
recytowanie antyfony maryjnej,
zwłaszcza Salve Regina i Regina Coeli
na Wielkanoc. Ponadto, od
pierwszych etapów Dzieła, w tym
dniu w ośrodkach świętego Rafała
odbywała się zbiórka, za którą
kupowano kwiaty, aby ozdobić Jej
wizerunek w oratorium i pomóc
ubogim Matki Bożej, dziełu



miłosierdzia, które nasz założyciel
często widział u dziadka.

W jednym z punktów Kuźni nasz
Ojciec wyjaśnia niektóre z powodów,
dla których chciał, aby te wszystkie
przejawy czułości do Maryi Dziewicy
były przeżywane w Dziele:

„Są między innymi dwa powody —
mówił do siebie ów przyjaciel — bym
wynagradzał mojej Matce
Niepokalanej w każdą sobotę i w
przeddzień Jej świąt.

— Drugi z nich jest taki, że ludzie
zamiast niedziele i święta maryjne (a
są to zazwyczaj odpusty w różnych
miejscowościach) poświęcać
modlitwie, przeznaczają je —
wystarczy otworzyć oczy i zobaczyć
— na obrażanie naszego Jezusa
publicznymi grzechami i gorszącymi
zbrodniami.

— A pierwszy to ten, że my, którzy
pragniemy być dobrymi dziećmi, nie



przeżywamy, być może popychani
przez szatana, z należytą uwagą tych
dni, poświęconych Panu i Jego Matce.

— Zdajesz już sobie sprawę, że są to
niestety nadal bardzo aktualne
powody, abyśmy także my
wynagradzali” [7].

W pierwszych dekadach XX wieku w
Hiszpanii praktyka Sabatiny była
powszechna w kościołach i
oratoriach, polegała na odmawianiu
niektórych modlitw i hymnów do
Matki Bożej, takich jak różaniec
święty i Salve, i mogła obejmować
krótką mowę. Święty Josemaría
uczestniczył w nich wraz z rodziną w
Barbastro i w seminarium w
Saragossie. Wiemy również, że
podobnie jak wielu innych kapłanów
w tamtych czasach, często
celebrował błogosławieństwo
eucharystyczne w ramach swojej
posługi w Madrycie, także z tymi,
którzy po raz pierwszy przyszli do



działalności Dzieła: w Patronacie
Chorych, podczas zajęć formacji
chrześcijańskiej w przytułku Porta
Coeli, podczas comiesięcznych
rekolekcji w kościele
redemptorystów lub w akademii-
rezydencji DYA w soboty, a także
podczas niektórych rekolekcji i
uroczystości. Pierwszy krąg świętego
Rafała prowadzony przez naszego
Założyciela dla trzech studentów
zakończył się wystawieniem
eucharystycznym: było to w sobotę
21 stycznia 1933 roku. Udzielając
błogosławieństwa, święty Josemaria
przewidział owocność tej pracy z
młodymi ludźmi na przestrzeni
wieków: „Wziąłem Najświętszy
Sakrament w monstrancji, uniosłem i
pobłogosławiłem tych trzech… i
zobaczyłem ich trzystu, trzysta
tysięcy, trzy miliony, trzy miliardy
[…] Nie byłem w stanie sobie tego
wyobrazić, ponieważ stało się to
rzeczywistością po upływie pół
wieku. Nie byłem w stanie sobie tego



wyobrazić, ponieważ Pan okazał się
bardziej hojny”[8]

Jako część historii Opus Dei, w
grudniu 1931 roku nasz Ojciec
zdecydował, że Salve Regina powinno
być śpiewane w ośrodkach w soboty.
Jeśli chodzi o błogosławieństwo
eucharystyczne w tym dniu, wydaje
się, że stopniowo praktyka ta
ugruntowała się w życiu rodziny,
zwykle łącząc się ze śpiewem
antyfony maryjnej.

Co więcej, w Dziele błogosławieństwo
eucharystyczne może być rozumiane
także w kontekście przedłużenia,
jakiego nasz Ojciec pragnął dla Mszy
Świętej w ciągu dnia, z różnymi
przejawami pobożności[9], w celu
uświęcenia codziennego życia w i
poprzez łaskę płynącą z Mszy Świętej
i Komunii Świętej. Dlatego, będąc
zaangażowanym w codzienne troski -
do których wzywa nas Pan - ta
ciągłość Mszy Świętej może być



wspierana na różne sposoby,
niezależnie od tego, czy
uczestniczymy w błogosławieństwie
eucharystycznym, czy nie: w
nawiedzeniu Najświętszego
Sakramentu, w aktach strzelistych, w
komuniach duchowych itp.
Zrozumiałe jest, że pobożna praktyka
błogosławieństwa eucharystycznego,
choć nie jest częścią zwyczajów
ducha Opus Dei, powstała naturalnie,
na życzenie świętego Josemarii, w
ośrodkach i działalnościach Dzieła w
szczególne dni, takie jak uroczystości
lub niektóre święta liturgiczne,
podczas uroczystości rodzinnych, w
chwilach, gdy staramy się odnowić
nasze życie duchowe z naszym
Panem w ciszy i spokoju - jak w dniu
skupienia - i co tydzień w soboty, w
dniu, który jest zwykle nieco bardziej
wolny i który przygotowuje nas do
dnia Eucharystii par excellence:
Niedzieli.

Horyzonty duszy



Uczestnictwo rodziny w niedzielnej
Eucharystii pozwala nam
doświadczyć bliskości Boga w
naszym życiu, dzięki słuchaniu słowa
Bożego, homilii, Komunii Świętej. i
spotkaniu ze wspólnotą
chrześcijańską. Śpiew lub recytacja
antyfony maryjnej, a także, jeśli
pozwalają na to okoliczności,
uczestnictwo w sobotnim
wystawieniu eucharystycznym mogą
stać się sposobami przygotowania
naszej duszy na ten centralny
moment tygodnia i zwiększenia
naszej miłości do Jezusa w
Najświętszym Sakramencie. Można
powiedzieć, że obie praktyki są
ćwiczeniami, które mają konkretnie
ożywić pragnienie przyjęcia Pana.
„Pragnienie prowadzi cię do adoracji,
a adoracja pozwala ci odnowić
pragnienie. Ponieważ pragnienie
Boga wzrasta tylko w obecności
Boga. Bo tylko Jezus uzdrawia
pragnienia. Od czego? Uzdrawia z
dyktatury potrzeb. Serce staje się



bowiem chore, gdy pragnienia
pokrywają się tylko z potrzebami.
Bóg natomiast uwzniośla pragnienia
i oczyszcza je, uzdrawia, leczy z
egoizmu i otwiera nas na miłość do
Niego i do naszych braci”[10]. Kult
eucharystyczny poza Mszą Świętą
wychowuje duszę do gorącego
pragnienia Komunii sakramentalnej i
duchowej: adoracja zmierza do
zjednoczenia. Antyfona maryjna
sprawia, że wzrastamy w miłości do
Maryi, której misją jest zawsze
prowadzić nas do Jezusa.

Aby obie praktyki nie stały się rutyną
przez powtarzanie ich tydzień po
tygodniu a rutyna jest «grobem
prawdziwej pobożności»[11], pomocne
może być spokojne rozważanie
tekstów śpiewanych lub
odmawianych w każdą sobotę:
hymnów eucharystycznych, czytań
biblijnych, modlitw i litanii oraz
antyfon maryjnych. W tym sensie,
podczas ciszy wystawienia,



wchodzimy w wewnętrzny dialog z
Chrystusem i delektujemy się tym, co
zostało zaśpiewane lub przeczytane.
Nie jest to tylko zwykła przerwa, ale
przypomnienie, które pozwala nam
skupić się na tym, co jest naprawdę
ważne w naszym życiu, a następnie
przekazać to innym. „Mówiąc o
wielkości Boga, nasz język jest
zawsze niewystarczający, dlatego
otwiera się przestrzeń dla cichej
kontemplacji. Z tej kontemplacji
rodzi się z całą swoją wewnętrzną
siłą pilna potrzeba misji,
imperatywna potrzeba
"przekazywania tego, co widzieliśmy
i słyszeliśmy", abyśmy wszyscy mogli
być w komunii z Bogiem (por. 1 J 1,
3)”[12]. Jednocześnie liturgia zachęca
nas również do zachowania tej
postawy skupienia podczas każdej
Mszy Świętej, aby „usłyszane słowo
Boże mogło przynieść owoc w
sercach”[13].



Wzbudzanie pragnienia przyjęcia
Pana. Delektowanie się słowami
skierowanymi do Boga. Każdy może
znaleźć sposób, aby cieszyć się i
uczestniczyć z większą miłością w
celebracjach liturgicznych. Ten
powtarzający się wysiłek, typowy dla
osoby zakochanej, aby każdy
moment był wyjątkowym
spotkaniem z Jezusem, może
otworzyć nieoczekiwane horyzonty
naszego pobożnego życia.

W ten sposób wystawienie
eucharystyczne i antyfona maryjna
w soboty sprawią, że blask Słońca,
którym jest Chrystus, zajaśnieje ze
szczególną jasnością w naszych
sercach w wigilię niedzieli,
wypełniając horyzont duszy
jutrzenką miłości i nadziei.
Zwłaszcza pieśń maryjna, która jest
zbiorem uczuć, rozpali nas w
nabożeństwie do Maryi. "To
cudowna kobieta", zawołał nasz
Ojciec na spotkaniu, "najwspanialsze



stworzenie, jakie Pan mógł stworzyć,
pełne doskonałości. To, że lubi
komplementy, nie jest
niedoskonałością. Więc wiesz, ty i ja
będziemy ją komplementować. [14]

[1] Św. Justyn, Apologia, nr 67, 3.

[2] Kuźnia, nr 70.

[3] Obrzęd Komunii Świętej i kultu
Eucharystii poza Mszą Świętą., nr 80.

[4]To Chrystus przechodzi, 154.

[5] Por. A. Heinz, Der Tag, den der
Herr gemacht hat. Gedanken zur
Spiritualität des Sonntags, "Theologie
und Glaube" 68 (1978) 40-61, tam str.
55.

[6] Droga, 496.

[7] Kuźnia, 434.

[8] A. Vázquez de Prada, Założyciel
Opus Dei, t. I, Kraków 2002, str. 527.



[9] Por. Kuźnia, 69; To Chrystus
przechodzi, 154, wśród innych
możliwych tekstów.

[10] Franciszek, Homilia, 6 stycznia
2022 r.

[11] Droga, 551.

[12] Benedykt XVI, Orędzie, 20-V-2012.

[13] Mszał Rzymski, Porządek czytań
mszalnych, nr 9.

[14] Od naszego Ojca, cytowane w: Św.
Josemaría Escrivá de Balaguer u stóp
Dziewicy z Guadalupe, w: SEDS,
wydanie specjalne, Meksyk, 2
października 1976 r., Ed. de Revistas
S. A.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/swit-w-dniu-slonca/
(26-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/swit-w-dniu-slonca/
https://opusdei.org/pl-pl/article/swit-w-dniu-slonca/

	Świt w Dniu Słońca

