opusdei.org

Swiety codziennosci

Swiety Josemaria Escriva
widziany oczami psychologa.
Wydawnictwo M wznowilo pod
nowym tytutem ksigzke "Swieci
sie nie skarzga".

24-01-2020

Gdy dzisiaj méwimy o dojrzatej
osobowosci, skupiamy sie gldwnie na
aspekcie psychologicznym. Nie
doceniamy bogactwa sSwiata
wewnetrznego, ktory znaczaco
wplywa na nasz rozwoj, nasza
Swiadomos¢ siebie i celu, do ktorego
dazymy w naszych dzialaniach.



Swieci to ci, ktérzy osiggneli pelnie
samorozwoju lub samorealizacji.
Dlatego podazanie ich tropem jest
tak inspirujace. A zycie $w. Josemarii
Escrivy jest wlasnie takim wzorem
siegania po doskonaltos$¢ w zyciu
codziennym. Swiety bardzo
powsciagliwie wypowiadat sie o
swoich doswiadczeniach
mistycznych, kladl natomiast nacisk
na uswiecanie zwyklych, prostych
CZynnosci - stworzone przez niego
Opus Dei mialo by¢ ,,zwyczajnym
zyciem zwyczajnych ludzi”.

Podazajac Sladem jego zycia autor,
psycholog i psychoterapeuta,
wydobywa cenne wskazowki 1
podpowiedzi, jak pracowac nad
swoja dojrzatoscia zaréwno w sferze
psychicznej, jak i duchowej, 1
osiggnac, to co jest ukrytym
pragnieniem kazdego — doskonala
wolnos$¢ wewnetrzna. A tym jest
wlasnie Swietosc.



Dr Gerard J.M. van den Aardweg
(1936) jest prestizowym
holenderskim psychologiem i
psychoterapeuta. Ma na swym
koncie wiele publikacji z
pogranicza psychologii i religii. W
jezyku polskim zostaly wydane
jego ksigzki: Homoseksualizm i
nadzieja, Walka o normalnos¢ i
Spragnione dusze.

Wydawnictwo M

12. Po co organizacja, dlaczego
teraz? Rola zalozyciela

Owego drugiego pazdziernika 1928
roku ,,wybuchto” Opus Dei.[1]W ten
sposob Zalozyciel pragnal podkreslic,
ze pomimo diugotrwatych
przygotowan, projekt Pana Boga byl
dla niego zaskoczeniem. Ow
»~Wybuch” przypominal zreszta
bardziej krotka eksplozje racy, ktora


https://wydawnictwom.pl/biografie-i-wywiady/5539-swiety-codziennosci-swiety-josemaria-escriva-oczami-psychologa-9788380435650.html

nastepnie wygasa i z toskotem spada
na ziemie, niz huk, po ktérym
nastepuje jego, przyprawiajace o
zawrot glowy, rozprzestrzenianie sie.
Przez pierwsze lata nie mozna bylo
bowiem niczego dostrzec. Pojawila
sie zaledwie koncepcja, natomiast
ksztalt i struktura organizacji miaty
jeszcze zostac skonkretyzowane w
umysle zalozyciela.A wlasciwie
dlaczego miataby to by¢ organizacja?
Dlaczego nie po prostu ruch religijny,
ktory ozywilby w calym Kosciele
nauke i praktyke uswiecania
codziennych zaje¢? Bo przeciez Opus
Dei stalo sie czyms catkiem innym:
posiadajaca przejrzysta strukture i
przemyslang pod wzgledem
prawnym organizacja w KoSciele, ze
szczegoOltowym, przejrzystym
statutem, zwyczajami i celami, z
dokladnie opisanymi zasadami
dotyczacymi cztonkostwa, z prawami
1 obowigzkami, a nawet w pewnym
stopniu wilasnym “stylem”. Czy to
naprawde bylo konieczne?



U wielu chrzescijan wspotczesnej
Poinocno-Zachodniej Europy, ktorzy,
jak wiadomo, maja niemalo
zastrzezen w stosunku do “Kosciola
instytucjonalnego”, nieche¢
wywoluje pomyst, aby odnowa
religijna lub nowy nurt religijny
mialy znalez¢ swa forme w
organizacji. Duch naszych czasow
jest pod tym wzgledem owladniety
watpliwym duchem wolnosci, ktory
w instytucjach zewnetrznych —
wezmy jako przyklad Slub koscielny i
cywilny — zbyt tatwo dopatruje sie
przeszkod utrudniajacych osobisty
rozwoj, tymczasem faktyczng jego
przyczyna jest czesto to, ze czlowiek
nie chce sie wigzac, brac na siebie
odpowiedzialnosci. Jezeli
zastanowimy sie nad tym glebie;j,
znajdziemy przekonywajace
uzasadnienie dla instytucjonalizacji
tej tak waznej, nowej czy tez
odradzajacej sie ponownie
duchowosci. Idealy takiego zycia
duchowego najlepiej mozna



zachowac i strzec, dalej rozwijac i
praktykowac poprzez organizacje
posiadajacg odpowiednig strukture.
A co sie tyczy cztonkow organizacji,
jesli nie zobowiazaliby sie oni do
okreslonych czynnosci i praktyk
duchowych, do ktorych nalezy czeste
uciekanie sie do sakramentow, w
poszukiwaniu pomocy
nadprzyrodzonej, trudno byloby im
inaczej zrealizowac te idealy. Jednym
z celéw Opus Dei jest pelne
entuzjazmu dazenie do Swietosci
poprzez codzienng prace zawodowa,
niewatpliwie jednak wiekszos$¢ ludzi
bez pomocy i wsparcia ze strony
solidnej organizacji zapewne by tego
zaniechalo i stracito z oczu ten
wazny cel. Poza kilkoma formalnymi
aspektami, Opus Dei nie da sie
porownac do zadnych zakonow ani
zgromadzen zakonnych. Nie jest ono
bowiem “zakonem” ani tez kopia
zakonu dla ludzi zyjacych posrod
Swiata, lecz organizacja koscielna
jedyna w swoim rodzaju (“sui



generis”). Jej nowi cztonkowie nie
musza nagle zaczynac zyc¢ jak pot-
mnisi w Swiecie (tak jak swego czasu
Bracia Wspdlnego Zycia Geerta
Groote), lecz wiasnie kontynuowac
swoja dotychczasowaq egzystencje w
Sposob niczym nie rézniacy sie od
zywota innych ludzi, uprawiajac
Sw0j zawod czy peinigc okreslone
funkcje spoleczne. Takiej koscielnej
organizacji przed rokiem 1928 po
prostu nie byto. Naturalnie w Opus
Dei istniejg zasady zycia duchowego i
wlasna duchowosc, jednak pomijajac
to — jak rowniez cel: Swietosc dla
cztonkéw — kazde poréwnanie z
zakonem czy zgromadzeniem
zakonnym okazalo by sie chybione.
W odroznieniu od zakonow w Opus
Dei nie istnieje ,Regula”, moze poza
jednym zaleceniem, a mianowicie:
kazdy cztonek musi speiniac¢ swoje
codzienne obowigzki zwigzane z
praca, zyciem rodzinnym i
prywatnym; kazdy posiada zatem
wlasne “normy zyciowe”. Nie ma



jednolitego ubioru, kazdy powinien
ubierac sie tak, jak tego wymaga jego
lub jej sytuacja zyciowa, Srodowisko i
okolicznosci, w jakich pracuje.
Warunkiem bowiem uswiecania sie
w tak zwanym “pelnym zyciu”,
“posrad Swiata”, jest to, aby
zachowywac sie w sposob zwyczajny
w konkretnym otoczeniu, w jakim
przyszto nam zy¢. Nie jak najwiecej
poza swiatem, lecz jak najwiecej w
Swiecie. Z cala pewnoscia jest to inna
droga do Swietosci niz 0s6b zyjacych
w stanie zakonnym, co nie oznacza
jednak, ze mialaby mniejszg wartosc.
U podstaw czlonkostwa w Opus Dei
lezy autentyczne osobiste powolanie
przez Boga, zatem pojecie to nie jest
juz zarezerwowane wylacznie dla
zycia zakonnego czy zycia
kaptanskiego.

Jest jeszcze jeden punkt wspolny
wiekszos$ci zakondw i zgromadzen
oraz Opus Dei: ich powstanie.
Znacznie czeSciej niz mozna by



przypuszczaé, impuls do podjecia
inicjatyw [w Kosciele] przychodzil z
gory. Najczesciej wymieniamy
Swietego Franciszka, don Bosco czy
Matke Terese, lista ta jest jednak
znacznie diuzsza. Wezmy pierwszy z
brzegu przyklad: Zgromadzenie
Najswietszych Serc Jezusa i Maryi
narodzito sie dzieki misji
powierzonej przez naszego Pana
zatozycielowi Piotrowi Coudrin
(1792). W ten sposob otrzymujemy
rownoczesnie skuteczna odpowiedz
na pytanie o to, dlaczego Opus Dei
ma by¢ organizacja: Tak chcial Bog.
Fascynowac moze to, jak intensywnie
i konkretnie, przy pomocy tak wielu
inicjatyw i wskazowek Chrystus
zawsze kierowal swoim Kosciotem i
korygowal jego dziatania. Podobnie
bylo w Starym Testamencie, kiedy
Bog udzielal na przyklad Mojzeszowi
gotowych wskazowek co do tego, jak
powinien zy¢, i wyznaczal mu
zadania, az po najdrobniejsze
szczegoOly, dotyczace budowy



“Namiotu Zgromadzenia” (Pierwszej
Swigtyni). W ubieglym wieku
widzieliSmy w kosciele katolickim
(ktory jest kontynuacja Starego
Testamentu) przypadki tego rodzaju
konkretnych, praktycznych, boskich
misji, na przyklad kiedy w 1907 roku
ojciec Mateo Crawley-Boevey
otrzymat od Chrystusa w Paray-le-
Monial misje rozpoczecia dziela
Intronizacji NajsSwietszego Serca
Pana Jezusa w rodzinach
(powierzenie NajSwietszemu Sercu
indywidualnym rodzinom w ich
domach).[2] Siostrze Lucji z Fatimy
nasz Pan i NajSwietsza Maryja Panna
powierzyli troske o praktykowanie
nabozenstwa pierwszych sobot ku
czci Niepokalanego Serca Maryi
Panny oraz poprosili o poswiecenie
Rosji Jej NajSwietszemu Sercu.[3] O
ustanowienie w 2001 roku Swieta
Milosierdzia Bozego Pan Bog
poprosit niegdys polska zakonnice
Faustyne Kowalska (1905-1938).[4]



Do pewnego stopnia — do jakiego,
dokladnie nie mozemy jednak
stwierdzi¢ — nasz Pan sam okresli}
zalozenia dla organizacji Opus Deli,
lub przynajmniej udzielit
Zalozycielowi wskazowek.
Organizacja sama w sobie nie byla
niczym nowym. Zatozyciel zakonu
jezuitow, Swiety Ignacy, otrzymywat
na przyklad czesto wewnetrzne
objawienia (widzenia), lecz
wiekszo$c¢ z jego “wizji” stuzyla
potwierdzeniu warunkow
Konstytucji, ktore wlasnie
opracowywat dla swojego zakonu.[5]
Zalozyciel Opus Dei
»~eksperymentowal” z udzielonymi
mu wskazowkami i dzieki zebranym
doswiadczeniom zyskiwal coraz
wiekszg pewnosc¢ co do tego, jak
powinna funkcjonowac organizacja,
aby pozostawata w zgodzie z
podstawowym planem, ktory
otrzymal w wizji zalozycielskiej. Jesli
chodzi o wskazowki: we wrzesniu
1931 roku Chrystus, za pomoca glosu



wewnetrznego, pozwolil mu
zrozumiec, ze “... cechami O.D. [Opus
Dei] beda: jednos¢, powszechnosc,
porzadek i organizacja”.[6] Dzielo
miatlo sie zatem rozprzestrzenic¢ na
caly Swiat, wszedzie mialo by¢ takie
samo, dobrze uregulowane,
uporzadkowane. Porzadek i dbatosc
0 szczegoty sg kluczowymi
wlasciwosciami Stworcy. Bog
stworzyl wszechswiat
uporzadkowanym, w zgodzie z
nadzwyczaj szczegélowymi prawami
(Chaos i swoboda, ktore niekiedy
dostrzegamy, sa kwestia
niezrozumienia i braku wiedzy; im
dalej postepuje nauka, tym bardziej
wskazany zdaje sie by¢ porzadek).
Bog stworzyt czlowieka
uporzadkowanym w sposob wprost
niewyobrazalny; pomyslmy chocby o
nieprawdopodobnym porzadku
przebiegajacej z punktualnoscia i
precyzja szwajcarskiego zegarka,
mozliwej dzieki istnieniu 2000
milionow polaczen, komunikacji



pomiedzy grupami komorek jednej
tylko polowy mozgu, ktora stanowi
materialng podstawe ludzkiej
Swiadomosci. Musialoby nam sie to
raczej wydawac nieprawdopodobne,
aby owa Boska Inteligencja miala
zainicjowac¢ w Kosciele
przedsiewziecie nie posiadajace
przejrzystej struktury, trwalego tadu
i klarownych celow. Naszych
protestanckich braci powinno by
[wlasciwie] dziwi¢, gdyby zalozyl On
Kosciol, ktorego zasady, nawet te
najbardziej kluczowe, dopuszczaly
wykluczajaca sie interpretacje, czesto
niejasng i niepewng oraz stanowigca
przewidywalny powod istotnych
roznic pogladow. Kosciot ten ponadto
przez wiecej niz tysiac lat (przed
Reformacja) mialby sie mylic, a
potem znow miataby podlegac
istotnym zmianom dogmatycznym?
Jak faktycznie reformacja
postrzegala nauke Chrystusa? Czy
Chrystus, jednoczes$nie doskonaly
cztowiek i doskonaly Bog,



powierzylby Ojcu swoj Kosciol, jako
niewykonczone dzielo? W
rzeczywistosci pozostawil On
przejrzysta, logicznie spdjna,
uporzadkowang nauke i rownie
przejrzysty pod wzgledem
organizacyjnym porzadek koscielny.
W ten sam sposob zatroszczyt sie o
to, aby Zalozyciel Opus Dei otrzymat
klarowny obraz tego, co mial zalozyc.
Nie byl to jednak do konca
opracowany projekt organizacji ani
praktycznych zasad czy statutu; w
tym wzgledzie Bog pozostawil mu do
pewnego stopnia wolng reke w
realizacji swego zamystu, pozwolil
na wolnos$c¢ decyzji i wykazanie sie
wlasna inwencja.) Gdzie dokiadnie
lezala ta granica, nie mozemy
wywnioskowac na podstawie
posiadanych przez nas informacji.
Niektore zasady dotyczace
duchowosci 1 organizacji oraz
zwyczaje zostaly
najprawdopodobniej wprowadzone
przez samego Zalozyciela, 1



wyprobowane w praktyce; inne
mogly wynikac wprost z wizji
zalozycielskiej. Minelo jednak kilka
lat, zanim wylonila sie konkretna
forma organizacyjna. Droga od
szkicu do wykonania szczegdélowego
rysunku znow polegala na
wspolpracy miedzy Josemarig i
Panem Bogiem. Potwierdzenie tego,
ze ten ostatni byl niezwykle czujny i
poswiecal uwage nawet sprawom,
ktore pozornie mogty sie wydawac
nieistotne, znajdujemy w
nastepujacej ,Katarzynce”
Zalozyciela (z grudnia 1931 roku):
“Kiedy sie spotykamy, aby mowic ex
profeso o Dziele, zanim
rozpoczniemy pogadanke bedziemy
mowic: In nomine Patris et Filii et
Spiritus Sancti. Amen. — Sancta Maria,
sedes sapientiae — Ora pro nobis. [W
imie Ojca i Syna i Ducha Swietego,
Amen. Swieta Maryjo, stolico
Madrosci. Modl si¢ za nami.] - O to
poprosit mnie Jezus tego ranka w
bazylice na Atocha.”.[7] Najbardziej



zaskakujagcym dowodem na Boskie
kierownictwo procesem
powstawania organizacji jest
skorygowanie przez naszego Pana
zamierzenia Zalozyciela, aby uczynic
z Opus Dei przedsiewziecie
wylacznie dla mezczyzn.
Najwidoczniej wizja zalozycielska
miala taki charakter, ze kazala mu
myslec o cztonkach wylgcznie pici
meskiej. “ Juz pisalem” - przyznat
Josemaria - ,nigdy nie bedzie kobiet
w Opus Dei...”.[8] 14 lutego 1930
roku, w dniu, ktory obecnie
Swietowany jest w Opus Dei jako
dzien zalozenia jego zenskiej sekcji,
Bog podjat interwencje. Podczas
Mszy sw., ktora mlody ksiadz
odprawial w niewielkiej kaplicy w
Madrycie, “...natychmiast po
komunii, ujrzalem cate zenskie
Dzielo! Nie moge powiedzie¢, ze
zobaczylem, ale raczej objalem
rozumowo, ze szczegotami (potem
dodalem inne rzeczy, aby rozwingc¢
te wizje rozumowa), czym ma byc¢



sekcja zenska Opus Dei.
Podziekowalem i po pewnym czasie
poszediem do konfesjonatu ojca
Sancheza.” (jego kierownika
duchowego, jezuity, ktory posiadal
nadprzyrodzony dar
,rozpoznawania duchow”)
»Wystuchal mnie i powiedzial: To
pochodzi od Boga tak samo, jak
wszystko inne”.[9] Nazwa Opus Dei,
Dzielo Boze, jest zatem w pelni
zastuzona. Nie jest to li tylko
pobozna nazwa w rodzaju tych, jakie
nadaje sie organizacjom katolickim
czy chrzescijanskim, lecz realizacja
dostownego zalecenia. Jest to dzielo
istotnie i przede wszystkim
Przenajswietszej Trojcy Swietej. (Tak
naprawde, to rozne zakony i
zgromadzenia mogly rowniez roscic¢
sobie prawo do tej nazwy). Powstala
ona wlasciwie dos¢ przypadkowo. W
pewnym momencie ojciec Sanchez
zapytal Josemarie: “,A jak idzie to
Dzieto Boze?”. Juz na ulicy zaczgtem
sie zastanawiac: ,,Dzieto Boze. Opus



Dei! Opus, operatio... Praca Boza. To
jest nazwa, ktorej szukatem!” I
wtasciwie w tym momencie zostato
nazwane, na zawsze, Opus Dei”.[10] A
zatem: inicjatywa Boza,
przedsiewziecie Boze, nazwa
rowniez wskazuje na sens, jaki ma
wykonywanie codziennej pracy dla
Boga iz nim, a tym samym
uczynienie z niej Jego pracy.

Jezeli Opus Dei z punktu widzenia
doktryny oraz organizacji jest tak
istotne dla Kosciola katolickiego, to
mozna zapytac: dlaczego do jego
powstania doszlo dopiero w
pierwszej potowie dwudziestego
wieku? I znow najbardziej
przekonujgca bedzie nastepujaca
odpowiedz: poniewaz Bog tak chcial.
To samo pytanie mozna, nawiasem
mowiac, zadac zawsze wtedy, gdy
Chrystus podejmuje w swoim
KoSciele nowa inicjatywe, pragnie
zalozenia nowego zakonu,
zgromadzenia czy ustanowienia



nowego nabozenstwa. To moze
pociggnac za soba dalsze pytania:
dlaczego stal sie Czlowiekiem
dopiero 2 tysiagce lat temu, po
dziesigtkach tysiecy lat historii
ludzkosci? By¢ moze “przyszed}
najwyzszy czas”, to znaczy, ze
zaistniale w KoSciele i Swiecie
okoliczno$ci wymagaty
natychmiastowego uznania dla
Bozego powolania do swieckiego
stanu zycia (i powolania do zycia w
malzenstwie) oraz dla szczegolnych
zadan osob swieckich realizujacych
sie w najrézniejszych dziedzinach —
dokladniej mowigc: we wszystkich
dziedzinach — nie nalezacych stricte
do zakresu kompetencji postugi
kaplanskiej. W Sredniowieczu, i
dtugo potem, Swiat katolicki byt
zdominowany przez kler, jednak
stopniowo takze ludzie Swieccy mieli
coraz pelniejszy dostep do wiedzy, a
poziom ich wyksztalcenia ulegal
cigglej poprawie. Nie brakowalo
organizacji zrzeszajacych ludzi



Swieckich, ktérzy w swym zyciu
religijnym “ pragneli czego$ wiecej” i
ktorzy chcieli sie podporzadkowac
jakiemus planowanemu zyciu
religijnemu. Mialy one jednak swoje
zrodlo w regulach zakonnych (Trzeci
Zakon sw. Dominika, Trzeci Zakon
$w. Franciszka itp.), a nie opieraly sie
na tym, co charakterystyczne dla
codziennosci osoby swieckiej, ktora
zyje catkowicie poSrod Swiata.
Istnialy ruchy, ktére mozna
traktowac jako prekursorow Opus
Dei. Jako taki mozna postrzegac
wplywowy péznosredniowieczny
holenderski ruch Moderne Devotie
(devotio moderna, nowa poboznos¢),
zalozony okolo 1380 roku przez
Geerta Groote z Deventer. Jednak
podobienstwa nie sa zbyt duze.
“Bracia (i Siostry) Wspdlnego Zycia”
nie zyli bowiem w spoleczenstwie jak
prawdziwe osoby Swieckie, lecz w
komunach, w ktorych obowigzywal
celibat, a ich zajecia byly w pewnym
stopniu typowe dla klasztorow:



przepisywanie ksigg i nauczanie. Z
Opus Dei {aczylo ich to, ze nie
skladali Slubow i nie zakladali
klasztorow. Podobnie jak Opus Dei,
Geert Groote mial przekonanie, ktdre
“pragnal wcieli¢ w zycie, zZe
absolutnie nie nalezy sadzic, jakoby
Swieto$¢ powinna ograniczac sie
tylko 1 wylacznie do klasztoru czy do
stanu kaplanskiego, lecz ze takze w
Swiecie poza klasztorem oraz bez
skladania $lubow mozna..., a nawet
trzeba dazy¢ do wewnetrznego
obcowania z Bogiem oraz do
¢wiczenia sie w cnotach”. Sa to stlowa
holenderskiego historyka,
blogostawionego Tytusa Brandsma
(1940).[11]

By¢ moze fakt, iz Opus Dei powstato
dopiero w dwudziestym wieku, byt
takze zwigzany z radykalna
sekularyzacja wspolczesnego Swiata,
jego laicyzacja. Rola swieckich w
wychowaniu chrzescijaniskim, ktore
jest teraz mozliwe niemal wylgcznie



w domu, poniewaz nie ma juz mowy
0 autentycznym wychowaniu
katolickim, oraz w nowej
ewangelizacji spoleczenstwa, stala
sie dlatego znacznie wazniejsza niz
dotychczas i wyglada na to, ze w
przysziosci proces ten bedzie sie
jeszcze bardziej poglebial. Pod
wieloma wzgledami sytuacja znowu
zaczyna wygladac tak, jak za czasow
pierwszych chrzescijan (w Opus Dei
czesto dokonuje sie takiego
poréwnania), tu i 6wdzie ujawniaja
sie niewielkie grupki chrzescijan-
katolikow, ktorzy w swoim otoczeniu
musza by¢ “sola ziemi”. Poprzez
uswiecanie sie w swojej zwyczajnej
pracy i zyciu spolecznym moga sie
oni sta¢ ptodni jak apostolowie.
Papiez Jan XXIII myslal mniej wiecej
w ten sposob: “Przeznaczeniem
Dziela jest otwieranie w Kosciele
nieoczekiwanych dotgd horyzontow
powszechnego apostolstwa ”.[12] Tak
postrzegane Dzielo znajduje sie
jeszcze zaledwie w poczatkowym



stadium rozwoju, a jego zasieg i
znaczenie beda sie stawac w
przyszto$ci coraz wyrazniejsze.

Z powyzszym zwigzane jest
znaczenie Opus Dei jako
nowatorskiej sity w Kosciele.
Wskazywal na to miedzy innymi
papiez Benedykt XVI (wéwczas
jeszcze jako kardynatl Ratzinger):
»~Stowo swiety w ciggu wiekow uleglo
niebezpiecznemu zawezeniu, co
wida¢ zwlaszcza w naszych czasach.
Myslac o swietych czczonych na
oltarzach, myslimy o cudach i
cnotach bohaterskich, jakby to byto
zarezerwowane dla nielicznych
wybrancow, do ktérych my nie
mozemy sie zalicza¢. Odkladamy
wiec Swieto$¢ dla waskiej grupy osob
blizej nieokreslonych i pozostajemy
takimi, jakimi jesteSmy.

Josemaria Escriva wydobyl ludzi z tej
apatii duchowej: nie, Swietosc nie jest
czyms$ niezwyklym, jest wrecz czyms



normalnym dla wszystkich
ochrzczonych. Nie przejawia sie
tylko w czynach nieokreslonego i
nieosiggalnego heroizmu, wyraza sie
na tysiac sposobdw, moze byc¢
dokonywana w kazdym stanie 1
sytuacji”.[13] Owa wizja odnowy jest
wiec wskrzeszeniem tego, co
pierwotnie przezywalo
chrzescijanstwo, co jednak zostalo
rozmyte w zgnusniatym
katolicyzmie, “niebezpiecznie”
zawezone. Celem Opus Dei, drogi do
Swietosci poSrdd Swiata, jest z jednej
strony przywradcenie pierwotnych
Swiezych barw staremu obrazowi, z
drugiej za$ poglebienie i dalsze
rozwijanie starych prawd, ktore
maja pewien wplyw na uswiecajacy i
wspotodkupienczy wymiar
codziennej pracy. “Dzielo nie ma
wprowadzac zadnych innowacji, ani
tym bardziej nie ma niczego
reformowac w Kosciele”, pisze
Zalozyciel w 1932 roku.[14] Byloby to
zresztg trudne, zwazywszy iz



Zalozyciel KoSciola jest tez
faktycznym Zalozycielem Dziela.
Mozliwe jest natomiast to, ze
wskrzeszenie wymierajacych prawd
przyniesie nowy rozkwit tych
wartosci; bez watpienia w tym
przypadku mamy do czynienia z taka
sytuacja. Kazdy katolik, ktory zaglebi
sie w pisma Josemarii Escrivy i jego
,uUCzniOw” przyzna, ze bez watpienia
proponowane jest tu, rowniez,
oryginalne podejscie i nowe
perspektywy, cos, czego w takiej
formie i z takimi akcentami
weczesniej jeszcze nie spotkatl.
Zalozyciel jest przekonany, ze
“Powolawszy w tym czasie swoje
Dzielo, Pan zechcial, by juz nigdy
wiecej nie pozostawala nieznana lub
zapomniana prawda o tym, ze
wszyscy powinni sie uswiecac i ze
wiekszosci chrzescijan przypada w
udziale uswiecac sie w Swiecie, w
zwyklej pracy. Dlatego tez, poki beda
na Swiecie zyli ludzie, bedzie istniec
Dzieto.”[15] Stara-nowa doktryna



uswiecania zwyczajnych czynnosci
ilustruje zresztg, ze Kosciotl jest
Zywym organizmem, pelnym pakow,
z ktorych kazdy po kolei rozpoczyna
kwitnienie. (To jest co$ innego, niz
gdyby chodzilo tu wylgcznie o nowe
prawdy.) W swoim Essay on the
development of Christian doctrine
(1845) byly teolog anglikanski, a
pozniejszy kardynal Newman w
sposob przekonywajacy pokazal, ze
tego rodzaju wzrost tez
doktrynalnych jest
charakterystyczne dla prawdziwego
Kosciola, ktory nie zna
wewnetrznego bezruchu.

Co sie tyczy jego roli, Josemaria
mowi prawde, kiedy wyjasnia, ze
“nigdy nawet przez mysl mi nie
przeszio ... ze powinienem ciagna¢
dalej te misje pomiedzy ludzmi. ...
Nie jest to kwestia naturalnej
skromnosci. Jest to stale
przeswiadczenie, wyrazna jasnosc
mojej wiasnej niegodnos$ci.”[16]



Zwykl nazywac siebie “osiotkiem”, a
nawet “parszywym osiotkiem”.
Masochistyczna pogarda wobec
samego siebie? Nie, bowiem ta jest
nierozerwalnie zwigzana,
»~Wszczepiona” we wspolczucie dla
samego siebie (“o ja biedny, jestem
tylko parszywym osiotkiem”).
Josemaria byl wyraznie pozbawiony
uczucia wspoiczucia wobec samego
siebie. Posiadal pelng sSwiadomos¢ w
kwestii stanu swojej duszy, dlatego
tym ostrzej potrafitlby rozpoznac
brzydote moralna swych wlasnych
niedoskonalych sklonnosci. Kiedy
$w. Piotr dostrzegl boskos¢ Chrystusa
po zdumiewajacym polowie ryb,
nagle objawila mu sie w calej
okazalo$ci jego wlasna niegodnosc¢ i z
trudem mogk znies¢ ten widok:
“Odejdz ode mnie Panie, bo jestem
czlowiek grzeszny” (Lc 5,8). Sw. Piotr
nie byl masochista. Wyjasnienie owej
“pogardy wobec siebie” tkwi w
spontanicznym konfrontowaniu sie
ze Swietym. Pewnego dnia, w



styczniu 1932 roku, Josemaria
przychodzi na chwile przed
tabernakulum, “aby pozegnac sie z
Jezusem stowami: Jezu, tu jest Twoj
osiotek... Spojrz, co czynisz ze swoim
osiotkiem... I nagle zrozumiatem, bez
stow: ,,Osiotek byt moim tronem w
Jerozolimie”. To byto zdanie, ktore
pojatem nagle zupetnie jasno”.[17]
“Zdanie to” pojawia sie, co moze
zadziwid, juz piecset lat wczesniej u
Swietego Augustyna: “Badz pokorny.
Dzwigaj na swym grzbiecie Pana.
Badz [jucznym] ostem dla tych,
ktorych wozisz”.[18] Wyglada na to,
ze nasz Pan wskazuje na idee obecna
w tradycji Kosciota juz od bardzo
dawna; by¢ moze byla ona juz znana
Josemarii, a moze w tym momencie
byla dla niego czyms$ nowym. Wizja
samego siebie, Josemarii, jako
zalozyciela, zawarta jest
niewatpliwie w nastepujacym
obrazie: “ Od tego dnia (to znaczy od
dnia, w ktorym otrzymat wizje
zalozycielskg) parszywy osiotek zdat



sobie sprawe z tego, jak szlachetny i
ogromny ciezar, w swej
niewytlumaczalnej szczodrosci,
zlozyl Pan na jego grzbiecie.”[19]

To bylo takie piekne i trudne
zarazem. Zrozumialy i tak bardzo
ludzki byl jego lek przed wzieciem na
siebie tego ciezaru i plynacy stad
gleboki niepokdj. “Chcialem i nie
chcialem jednoczesnie”.[20] Przez
pewien czas stara sie
zminimalizowac ciezar, ktory
wkrdtce ma na niego spasc; kto wie, a
moze istnieja juz na Swiecie
organizacje, ktore w mniejszym lub
wiekszym stopniu staraja sie robic to,
0 co BOg go prosiion bedzie sie mogt
do nich przylaczy¢? Niczego takiego
jednak nie znajduje. Mowi o sobie, ze
owo poszukiwanie wzielo sie z
“tchdrzostwa pochodzacego z
wygody”, ale rownoczesnie byl to
“jeszcze jeden dowdd, Ze nie
chcialem zostac zalozycielem
czegokolwiek”.[21] Rozumie tez



wyraznie, ze majac innych
prowadzic¢ do Swietosci, sam musi
zyC jak swiety. To, ze sprawy te
traktowat z niezwykla powaga,
widac z jednej z jego notatek: “[...]
gdy umierala Mercedes Reyna [...],
nie zastanawiajac sie nad tym
wczesniej, poprositem ja w ten
sposob: ‘Mercedes, popros$ Pana w
niebie, ze gdybym mial nie by¢ nie
tyle kaplanem dobrym, co Swietym,
to niech mnie zabierze do siebie za
miodu, jak najwczesniej.” Nastepnie o
to samo poprositem dwie osoby
Swieckie — panne i chlopca, ktérzy
odtad podczas Komunii kazdego dnia
ponawiali te prosbe do Boga ”.[22]
Podczas rekolekcji w Segowii, w
pazdzierniku 1932 roku, mowi [, ze
ma dwie drogi]: “Droge Krzyza,
wypeiniania Woli Boga poprzez
zalozenie Dz. [Dziela], ktora to droga
prowadzi mnie do Swietosci [...] oraz
szeroka - 1 krotka - droge zatracenia,
poprzez wypelnianie mojej wlasnej
woli”.[23] Zycie osoby szczegolnie



uprzywilejowanej oscyluje, niestety,
pomiedzy niebem a pieklem!
Pomimo rozterek, obaw i
watpliwosci, z coraz wieksza
$Smialoscia podejmuje swoje
obowigzki. Trud i brak sity nie moga
stanowic przeszkody, poniewaz Bdg
W momencie wyznaczenia misji,
udziela rownoczes$nie niezbednej
pomocy. “[...] dobrze wiem [...] ze my,
ktorzy zaczynamy pracowac jako
pierwsi, wyrabiamy - z pomocg krwi
ilez - te zaprawe cementowa, o
ktorej mowie (ktora postuzy do
polaczenia ze soba poszczegolnych
cegiel budowli). Nie stracimy ani
wiary, ani radosci: wszystko
bedziemy mogli w tym, ktory nas
umacnia.”[24] Doskonale znane jest
jego peine ufnosci, beztroskie
wspomnienie poczatkow Opus Dei: “
ZaczeliSmy pracowac dla Dziela,
kiedy Pan zechcial, przy zupelnym
braku srodkow materialnych: 26 lat,
taska Boza, dobry humor,... i to
wszystko”.[25]



[1] Tom 1, s. 332.
[2] E. Recktenwald

[3] G. van den Aardweg, 1988, s.
89-91

[4] Dr H. W.

[5] F. Holbock, s. 246
[6] pr, tom I, str. 382
[7] tamze

[8] pr, tom I, str. 357
[9] pr, tom I, str. 358
[10] pr, tom I, str. 369
[11] T. Brandsma, s. 11
[12] b, s. 222

[13] J. Ratzinger, 1996, s. 13



[14] pr, tom I, str. 621
[15] pr, tom I, str. 338
[16] pr, tom I, str. 332
[17] pr, tom I, str. 455
[18] Sw. Augustyn-e, #7 pkt. 2
[19] pr, tom I, str. 336
[20] pr, tom I, str. 351
[21] pr, tom I, str. 353
[22] pr, tom I, str. 348
[23] pr, tom I, str. 519
[24] pr, tom I, str. 341

[25] pr, tom I, str. 342

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-


https://opusdei.org/pl-pl/article/swiety-codziennosci/

pl/article/swiety-codziennosci/
(19-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/swiety-codziennosci/

	Święty codzienności

