
opusdei.org

Świętość na co dzień

Wywiad z ks. dr. Piotrem Prieto
Villanueva. Fragment książki
„Szczęśliwa służba”, wywiady
prowadzi Marzena Juraczko.

15-05-2020

Książka ukazała się 2 kwietnia 2020
roku w Wydawnictwie Bernardinum z
Pelplina.

Marzena Juraczko - dziennikarka z
ponad dwudziestoletnim stażem.
Absolwentka Uniwersytetu
Warszawskiego. Mieszka w
Warszawie. Na co dzień pracuje w



redakcji "Tele Tygodnia" i
przeprowadza wywiady z aktorami
oraz ludźmi mediów.

Czy pamięta Ksiądz dzień, w
którym po raz pierwszy postawił
nogę na polskiej ziemi?

Oczywiście, nawet bardzo dokładnie.
To było 27 czerwca 1995 roku.
Towarzyszyły mi wielkie emocje.
Bardzo cieszyłem się, że przyjeżdżam
do ojczyzny Jana Pawła II, który miał
dla mnie szczególne znaczenie.
Wiedziałem, że to kraj, gdzie wiara
jest głęboko zakorzeniona, ale też
kraj, który dużo wycierpiał. I że
mieszkają tu dobrzy, ciepli i gościnni
ludzie.

Skąd czerpał Ksiądz te informacje
o Polsce?



Od pięciu lat działało tu Opus Dei,
czyli przede mną była już grupa
kobiet i mężczyzn, którzy opowiadali
nam, jak tu się żyje. Potrzebne były
ręce do pracy, bo coraz więcej osób
uczestniczyło w środkach
formacyjnych. Przyjechało nas
wówczas siedmiu z różnych krajów:
z Hiszpanii, Meksyku, Argentyny,
Chile i Francji. Byłem jedynym
księdzem w tym gronie. Pozostali
byli numerariuszami o różnym
wykształceniu. Wśród nich mieliśmy
między innymi inżyniera i
ekonomistę. Po przyjeździe do Polski
podjęli pracę w swoich zawodach,
jednocześnie tworząc nowe ośrodki
Opus Dei.

To była pierwsza wizyta Księdza w
Polsce?

Tak, po raz pierwszy znalazłem się
wtedy nad Wisłą. Wcześniej
widziałem Polskę tylko na zdjęciach.
Kiedy prałat Javier Echevarría

https://pl.wikipedia.org/wiki/Javier_Echevarr%C3%ADa_Rodr%C3%ADguez


Rodríguez, który w tamtym czasie
stał na czele Opus Dei, zapytał mnie,
czy nie chciałbym pojechać do Polski,
chętnie i szybko przystałem na tę
propozycję. Martwiło mnie wtedy
jedynie to, że nie znam języka. Kiedy
wylądowałem na Okęciu, umiałem
powiedzieć po polsku tylko „Dzień
dobry”.

To jak Ksiądz sobie poradził? Nie
było chyba łatwo bez znajomości
języka?

Na szczęście w Opus Dei językiem,
którym wszyscy się porozumiewamy,
jest hiszpański, ponieważ w tym
języku są napisane pisma naszego
założyciela, świętego Josemaríi
Escrivy. Ale oczywiście z powodu
nieznajomości języka polskiego
miałem problem. Na początku
spowiadałem i prowadziłem
rekolekcje tylko po hiszpańsku. Ale z
czasem zaczęło się to zmieniać.

https://pl.wikipedia.org/wiki/Javier_Echevarr%C3%ADa_Rodr%C3%ADguez


W 1995 roku Polska wyglądała
inaczej niż dzisiaj. Dużo było
szarości i w sklepach półki nie
uginały się jeszcze od towarów...

Tak. Zrobiło to na mnie ogromne
wrażenie. Na Zachodzie panował w
tamtym czasie dobrobyt, w wielu
wypadkach nawet mocno
przesycony. Każdy miał – myślę, że
nie przesadzę – po dwa samochody.
Polska natomiast była szara, bez
kolorowych bilbordów. Ale z drugiej
strony rzuciło mi się w oczy, że na
każdym rogu ulicy stał sprzedawca z
kwiatami, a w kioskach można było
kupić kosmetyki. Idąc ulicą, nie
rozumiałem żadnych nazw sklepów,
wszystko było napisane w języku
polskim. Apteka czy poczta nie
kojarzyły mi się z czymś, co znałem.
Pamiętam, że jadąc Wisłostradą,
zobaczyłem nagle wielki bilbord z
nazwą Michelin – wtedy poczułem
się swojsko, bo wiedziałem, co to jest.
Poczułem się, jakbym zobaczył



mamę(śmiech). Jednocześnie od
początku miałem wrażenie, że
dookoła mnie są bardzo mili ludzie.
Często jeździłem wtedy pociągiem z
Warszawy do Szczecina. Słuchałem
rozmów współpasażerów, ale mało
rozumiałem. Mimo to zawsze kogoś
poznawałem. To były ciepłe i
ciekawe spotkania.

Rozumiał jednak Ksiądz coraz
więcej i więcej, aż wreszcie zaczął
mówić po polsku.

To był olbrzymi skok. Przeszedłem
kurs językowy w Warszawie. Półtora
roku od przyjazdu, dokładnie 2
października 1996, pierwszy raz
usiadłem w konfesjonale, żeby
spowiadać. Miało to miejsce w
kościele Świętej Anny na
Krakowskim Przedmieściu. Ludzie
wiedzieli, że muszą mówić do mnie
powoli, żebym ich dobrze zrozumiał.
Udało się! Od tego momentu



zacząłem również pisać i czytać
homilie w języku polskim.

Języka hiszpańskiego używa około
650 milionów ludzi na świecie, a
polskiego – tylko my, razem z
Polonią to zaledwie niespełna 60
milionów. Dla nas to egzotyczna
sytuacja, kiedy obcokrajowiec
mówi płynnie w naszym języku.
Ksiądz doskonale sobie z tym
radzi...

Wydaje mi się, że zdolności do nauki
języków obcych nie są związane z
ilorazem inteligencji, ale ze słuchem.
W moim wypadku pomogła mi moja
pasja, czyli muzyka. Śpiewam, gram
na gitarze i mam dobry słuch. Być
może to mi pomogło, żeby szybko
nauczyć się komunikować. Bardzo
pomocne było też to, że lubię polską
kulturę. Poza tym, będąc księdzem,
muszę dużo mówić. Głoszę kazania,
spowiadam, rozmawiam z ludźmi.
Do tego konieczna jest znajomość



języka. Znam grupę Hiszpanów,
którzy pracują w korporacjach i nie
czują motywacji do nauki polskiego,
bo rozmawiają najczęściej po
angielsku, trochę po polsku. I to im
wystarczy. W moim wypadku to
niemożliwe. Wykonując swój zawód,
muszę się komunikować z ludźmi w
ich języku. Wciąż się uczę polskiego,
poprawiam wymowę. Dopiero w
niebie będę płynnie mówić po
polsku, ale tam mam wieczność na
osiągnięcie perfekcji w tej dziedzinie.
(śmiech)

Wspomniał kiedyś Ksiądz, że już
nawet myśli po polsku.

Owszem, zdarza mi się czasami
zastanawiać, jak dane słowo brzmi
po hiszpańsku, bo po polsku dobrze
już wiem.

Z czasem nasz kraj stał się dla
Księdza drugą ojczyzną. W 2019
roku otrzymał Ksiądz nawet



polskie obywatelstwo. Skąd to
pragnienie, żeby zostać Polakiem?

Od tak dawna tu pracuję, że
naturalne było dla mnie to, że
powinienem mieć także polskie
obywatelstwo. Wielu moich
studentów urodziło się po 1995 roku,
czyli mieszkają w tym kraju krócej
niż ja. Co oni mogą więc powiedzieć
o Polsce w porównaniu ze mną, który
tak wiele lat dla niej pracuję?
Obywatelstwo polskie traktuję jak
wielką łaskę. Otrzymałem je od
prezydenta Andrzeja Dudy i od razu
poszedłem wyrobić sobie dowód
osobisty. Ponieważ przekroczyłem
sześćdziesiąty piąty rok życia, mam
teraz zniżki na bilety autobusowe
oraz na basen.

Polakom Hiszpanie kojarzą się z
żywiołowością, otwartością,
corridą i flamenco. A jakie
stereotypy na temat Polaków
funkcjonują w Hiszpanii?



Kiedy tutaj przyjechałem, niewiele
wiedziałem o Polsce. W tamtym
czasie dla Hiszpanów to był odległy,
egzotyczny kraj. Słyszałem tylko, że
język jest trudny, że naród wiele
wycierpiał i ma dużo bohaterów.
Oczywiście, kiedy Jan Paweł II został
papieżem, stał się dla Hiszpanów
taką ikoną Polaka – sympatycznego, z
poczuciem humoru. Podziwiano jego
silną wiarę i zmagania z cierpieniem.
Robił na Hiszpanach ogromne
wrażenie. Inna postać, o której się
mówi, to Lech Wałęsa. Jest znany na
całym świecie i uznaje się go za
bohatera. Pamiętam, że kiedy byłem
dzieckiem, razem z rodzeństwem i
rówieśnikami czytaliśmy po
hiszpańsku „Quo vadis” Henryka
Sienkiewicza. Wiedzieliśmy, że ten
pisarz był Polakiem, ale nic więcej.
Większość osób nawet nie kojarzy, że
Fryderyk Chopin był Polakiem. Myślę
jednak, że między nami, Polakami i
Hiszpanami, jest wiele podobieństw.
Pomimo bariery językowej Hiszpanie



czują się tutaj bardzo dobrze i
odwrotnie – Polacy też lubią
odwiedzać Hiszpanię. Mamy też
podobnie poczucie humoru, a także...
lubimy narzekać. (śmiech)

Ale Ksiądz chyba nie narzeka?

Moi studenci zawsze żartowali, że
postrzegam świat pozytywnie, ale na
pewno kiedy zostanę Polakiem, to
zacznę narzekać. Tak się nie stało.
Uważam, że my, żyjący w Polsce, nie
doceniamy tego, co mamy. W innych
krajach jest ogromny kryzys
wartości, a tutaj panuje wielki
potencjał zarówno kulturowy, jak i w
innych dziedzinach. Wiara wciąż jest
żywa. Dlatego grzechem byłoby
narzekać.

Jaka cecha najbardziej kojarzy się
Księdzu z Polakami?

Gościnność! Na początku, kiedy tu
przyjechałem, robiło to na mnie duże
wrażenie. Gdy byłem u kogoś w



domu, najpierw częstowano mnie
ciastem, kawą, herbatą. I kiedy
myślałem, że to wszystko, nagle na
stole lądowało jedzenie! Mięso,
kapusta! W Hiszpanii tego nie ma.
Ale dobrze rozumiem, skąd biorą się
te różnice. W Polsce przez wiele lat
ludzie biesiadowali w domach, a
Hiszpanie na ogół spotykają się na
zewnątrz, w restauracjach,
kawiarniach, chociaż mamy też
mocno zakorzenione zwyczaje
rodzinne i – podobnie jak Polacy –
lubimy spotykać się w domach.

Ksiądz jest silnie związany ze
swoimi bliskimi. Pochodzi Ksiądz z
Asturii, czyli z północnej części
Hiszpanii. Jest czwarty z
sześciorga dzieci. Proszę
opowiedzieć o swoim dzieciństwie.

Oboje moi nieżyjący rodzice byli
katolikami. Dzięki nim miałem
piękne dzieciństwo. Bardzo im za to
dziękuję. Im więcej upływa lat, tym



bardziej odkrywam, kim byli.
Poznaję historię ich życia, która
wcale nie była łatwa z powodu
zawirowań politycznych w Hiszpanii.
Chodzi przede wszystkim o czasy
wojny domowej i po jej zakończeniu,
kiedy panowała wielka bieda.
Ukazała się niedawno książka, w
której opisane są losy mojego ojca. Z
niej dowiedziałem się między innymi
o trudnych faktach, kiedy siłą został
wcielony do wojsk republikanów i
wysłany na front. Potem, po wojnie,
nie mając rodzeństwa, bo dziadek
zmarł, kiedy mój tata był mały,
musiał iść od razu do pracy i nie
mógł studiować.

Nigdy o tym nie opowiadał?

Rodzice uznali, że dzieci powinny żyć
bez tej wiedzy. Nie chcieli nas
obciążać strasznymi
wspomnieniami. Może sami też
chcieli zapomnieć. A poza tym, może
było lepiej o takich sprawach nie



rozmawiać, bo w małej miejscowości,
w której mieszkaliśmy, byli też
donosiciele i szpiedzy. Dlatego mój
ojciec i mama postanowili nigdy nie
poruszać tego tematu. Przebaczyli
swoim prześladowcom i nie wracali
do tych wspomnień. Dopiero teraz
niektóre fakty z ich historii ujrzały
światło dzienne. Znałem ojca jako
dyrektora fabryki produktów
spożywczych, należącej do znanej na
świecie marki. Był pracowity, mądry,
szeroko uzdolniony artystycznie. Nic
nie wiedziałem o jego wojennych
przeżyciach. Dowiedziałem się po
jego śmierci, kiedy oglądałem film, w
którym udzielił długiego wywiadu.
Przeprowadził go mój młodszy brat.

Dość szybko wyfrunął Ksiądz z
rodzinnego gniazda, bo już jako
siedemnastolatek podjął studia w
Barcelonie na Wydziale
Architektury tamtejszej
Politechniki. Z rodzinnego Sevares



do Barcelony jest około ośmiuset
kilometrów!

Było inaczej. Miałem szczęście, bo
gdy zdałem maturę, moja rodzina
przeprowadziła się do Barcelony. Mój
ojciec dostał tam pracę. To była
wielka zmiana dla nas wszystkich.
Pamiętam, jak rodzice konsultowali z
nami decyzję o przeprowadzce.
Wiązało się to przecież nie tylko z
innym klimatem – w Barcelonie jest
dużo cieplej niż na północy Hiszpanii
– ale także z innym językiem:
katalońskim. Braliśmy również pod
uwagę różnice kulturowe – Katalonia
to jednak dla nas, można powiedzieć,
inny kraj.

Ale, jak widać, Księdzu ta
przeprowadzka była na rękę, bo
mógł realizować swoje marzenie o
architekturze. Skąd wzięła się ta
chęć projektowania budynków?

Mój tata w młodości też chciał być
architektem. Również malował. A ja



odziedziczyłem po nim te
artystyczne zdolności. Już w
dzieciństwie dużo rysowałem. W
pewnym momencie pojawiła się też
pasja do kina. Zastanawiałem się
nawet, czy nie zostać reżyserem
filmowym.

Dlaczego tak się nie stało?

Ta akurat pasja przeszła na mojego
brata, który jest reżyserem, nakręcił
kilka produkcji krótkometrażowych,
a także wykłada w szkole filmowej.
Do dziś lubimy rozmawiać o filmach.

Ksiądz ostatecznie wybrał
architekturę.

I gdybym urodził się jeszcze raz, to
też bym ją wybrał. Oczywiście dzisiaj
mamy inny świat. Komputery bardzo
pomagają w projektowaniu. W
czasach, kiedy ja studiowałem,
wszystko wyglądało inaczej. Mimo to
wciąż uważam, że jest to wspaniały
zawód.



Do architektury jeszcze wrócimy,
ale wcześniej chciałam zapytać o
pozostałe rodzeństwo. Czym
dzisiaj zajmują się Księdza bracia
i siostry?

Nasi rodzice bardzo nas mobilizowali
do nauki. Każdemu zapewniali
warunki do dalszej edukacji. Zawsze
powtarzali, że ich obowiązkiem jest
pomóc nam w skończeniu studiów,
ale dalej musimy sobie radzić sami.
Najstarsza siostra jest chemikiem,
druga z kolei – biologiem, ma tytuł
profesora i wykłada na
uniwersytecie. Trzecim dzieckiem w
naszej rodzinie jest mój brat, który
skończył filozofię, a potem przez
wiele lat był dyrektorem
finansowym pewnej firmy w
Barcelonie. Następnie jestem ja, po
mnie wspomniany wcześniej brat –
absolwent historii sztuki, który jest
reżyserem i wykładowcą.
Najmłodsza siostra wybrała
medycynę i została lekarzem.



Wszyscy świetnie wykształceni!
Spełniliście marzenie rodziców.

Lata siedemdziesiąte i
osiemdziesiąte, kiedy studiowaliśmy,
to były dobre czasy dla Hiszpanii.
Wszystko się rozwijało – gospodarka,
kraj... Dlatego zdobycie
wykształcenia nie było trudne.

Ale trzeba było mieć do tego
motywację. Ksiądz wraz z
rodzeństwem ją mieliście.

Myślę, że duży wpływ na to miały
nasze dwie starsze siostry, bardzo
inteligentne, które dawały nam,
młodszemu rodzeństwu, dobry
przykład. Ale też rodzice. Z
perspektywy czasu coraz bardziej
doceniam, jakimi wspaniałymi
ludźmi byli. Bardzo lubię ich
wspominać i o nich rozmawiać. Byli
aktywni aż do śmierci i zmarli w
zaawansowanym wieku.



Mieli to szczęście, że długo mogli
towarzyszyć swoim dzieciom i
podziwiać, na jakich wspaniałych
ludzi wyrosły.

Tak. Żyli w otoczeniu swoich dzieci,
wnuków i prawnuków. Byli
wspaniałym przykładem
małżeństwa, rodziców i dziadków.

Mimo że mieli tak trudne
doświadczenia w początkach
życia... O ciężkich czasach wojny
domowej w Hiszpanii coraz więcej
dowiadujemy się dopiero teraz.
Pojawia się wiele publikacji na ten
temat. Ksiądz miał okazję
posłuchać, jak to było, od samego
Josemaríi Escrivy, założyciela
Opus Dei, który też był ofiarą
prześladowań w czasie tamtej
wojny.

Święty Josemaría Escrivá był
księdzem diecezjalnym w Madrycie.
Tam zaczęło się Opus Dei. Kiedy w



tysiąc dziewięćset trzydziestym
szóstym roku wybuchła wojna
domowa w Hiszpanii, rozpoczęło się
jawne prześladowanie Kościoła.
Masowo zabijano księży i siostry
zakonne. Wystarczyło wyjść w
sutannie na ulicę, żeby stać się
obiektem ataku. W tamtym czasie
zabijano duchownych bez procesów.
Palono też kościoły. Jeden z sąsiadów
księdza Josemaríi Escrivy był do
niego bardzo podobny. Komuniści,
myśląc, że to ksiądz Escrivá,
zamordowali tego mężczyznę.
Josemaría Escrivá bardzo to
wszystko przeżywał. Do końca życia
modlił się za tego człowieka.
Jednocześnie miał wewnętrzne
przekonanie, że powinien przeżyć i
kontynuować rozpoczętą pracę
apostolską. Członkowie Opus Dei
próbowali go za wszelką cenę
ratować. Zorganizowano najpierw
ucieczkę do Walencji, potem do
Barcelony, a następnie przedarli się
przez Pireneje do Francji. Miało to



miejsce w tysiąc dziewięćset
trzydziestym siódmym roku. Do
Madrytu ksiądz Josemaría Escrivá
wrócił dopiero dwa lata później,
kiedy zakończyła się wojna domowa.

O niektórych z tych
dramatycznych wydarzeń
opowiadał potem swoim uczniom,
wśród których był też Ksiądz.

Miałem to szczęście. Pamiętam, jak
opowiedział mi o słynnym przejściu
przez Pireneje, kiedy uciekał wraz z
grupą swoich uczniów ze strefy,
gdzie prześladowano Kościół.
Niechętnie jednak wracał do tamtych
czasów. Wolał żyć teraźniejszością.
Kiedyś powiedział nam, że chociaż
spisał swoje wspomnienia, to
niektórych rzeczy nie upubliczni,
żeby nikomu w ten sposób nie
zaszkodzić. Takie to były straszne
czasy, że nawet po latach nie chciał o
nich mówić. Na szczęście Bóg tak
chciał, że w Opus Dei, tak jak w



każdej instytucji kościelnej, mamy
charyzmat przebaczenia. A jest co
przebaczać, bo jak widać, już od
samego początku Opus Dei
wydarzyło się wiele cierpienia i
prześladowań.

Proszę opowiedzieć, w jakich
okolicznościach poznał Ksiądz
osobiście Josemaríę Escrivę.

Byłem wtedy na drugim roku
architektury. W 1972 roku Josemaría
przyjechał do Barcelony z katechezą
dla członków Opus Dei i innych ludzi,
pragnących poszerzyć swoją wiedzę
o Bogu i wierze katolickiej. W
Hiszpanii, ale też w Portugalii, to był
czas chaosu doktrynalnego. Ksiądz
Josemaría Escrivá postanowił
poprowadzić serię katechez
porządkujących pewne sprawy. W
tamtym czasie pojawiały się bowiem
głosy o zaprzestaniu spowiedzi
indywidualnej, a także o
zakończeniu kultu Najświętszej Marii



Panny. Mówiono też, że nie trzeba
chrzcić dzieci tuż po urodzeniu.
Pamiętam, że Josemaría wygłaszał
katechezy stanowczo, ale też z
poczuciem humoru. Wtedy go
poznałem.

Jakim był człowiekiem w
bezpośrednim kontakcie? Mówi
Ksiądz, że lubił żartować, mimo że
ciężko chorował i miał tak wiele
trudnych doświadczeń w życiu
osobistym.

Ponieważ spotkania odbywały się w
domu rekolekcyjnym, w którym
wszyscy mieszkaliśmy, to wieczorami
spędzaliśmy wspólnie czas.
Pamiętam, że tego dnia, kiedy go
poznałem, śpiewałem z kolegą jakąś
piosenkę o miłości. I wtedy ksiądz
Josemaría powiedział nam, że słowa
tej popularnej piosenki o miłości
mogą być dobrym tematem do
rozważań na naszej modlitwie
tamtego wieczora. Innym razem, już



po kolacji, siedzieliśmy razem na
tarasie. Powiedziałem mu, że
studiuję architekturę. Josemaría
Escrivá odpowiedział z uśmiechem:
„Ja też chciałem być architektem.
Gdybym nim został, pewnie nie
budowałbym tylu domów jak teraz”.
Kolejne spotkanie miało miejsce rok
później. Spędziliśmy z nim cały
wrzesień w 1994 roku. Zawsze był
ciekawy, czym się zajmujemy,
zadawał wiele pytań na temat
naszego życia. Bardzo lubił nas
słuchać. Wszystko go interesowało. A
jednocześnie zawsze był gotowy
wyjaśniać nam różne kwestie, które
nas trapiły. Był niezwykle ciepłym,
serdecznym człowiekiem. Takim
naszym ojcem. Miał wielki wpływ na
moje życie osobiste.

Czy była jakaś rozmowa, którą
szczególnie Ksiądz zapamiętał?

Przyszedł kiedyś do nas około
dwudziestej trzeciej i zaczął mówić o



osobistej modlitwie. Wydaje mi się,
że po raz pierwszy zrozumiałem
wtedy, na czym polega wartość
szukania osobistej zażyłości z
Chrystusem, która jest dostępna dla
wszystkich, jeśli o to walczymy.
Wtedy też opowiedział nam o
przejściu przez Pireneje. To
spotkanie wywarło na mnie ogromne
wrażenie. Miał niezwykłą zdolność,
żeby we wszystkim, co się wokół
niego działo, zobaczyć Boże znaki. To
było dla niego bardzo
charakterystyczne. W każdym
momencie jego życia była
kontemplacja, zjednoczenie z
Bogiem, bo praca czy spotkanie z
kolegami nie oddalają nas od Boga.
Wręcz przeciwnie – w tym
wszystkim Pan Bóg jest obecny. Świat
nie jest przeszkodą, żeby być blisko
Boga, bo On jest w tym świecie. Stąd
też czerpiemy radość. Niezależnie od
tego, co się dzieje w naszym życiu –
czy cierpimy, chorujemy...
Najważniejsze jest, że w tym



wszystkim obecny jest Bóg. Można
cierpieć, ale nie ma smutku, bo Bóg
jest blisko. Josemaría bardzo dużo
cierpiał, a mimo to był bardzo
radosnym człowiekiem.

Przeczuwał wtedy Ksiądz, że
rozmawia z przyszłym świętym?

I tak, i nie. W tamtych czasach
myślałem, że on zawsze będzie z
nami. Nie brałem pod uwagę faktu,
że może umrzeć, mimo że któregoś
wieczoru mówił o tym. Czuł, że
niedługo odejdzie. Nawet w pewien
sposób się z tego cieszył, ponieważ
wiedział, że Opus Dei dobrze
funkcjonuje, wykonał więc
powierzone mu zadanie. To było dla
niego najważniejsze. Powiedział też,
że są bracia, którzy lepiej od niego
poprowadzą Opus Dei dalej.

Jak to było z powstaniem Opus
Dei?



Mówi o tym Konstytucja Apostolska:
Opus Dei powstało z natchnienia
Bożego. W ciągu wieków różne
instytucje powstawały w Kościele z
wielorakich powodów. W przypadku
Opus Dei nastąpiło to w wyniku
widzenia, które miało miejsce
drugiego października 1928 roku. To
było święto Aniołów Stróżów.
Podczas osobistej modlitwy ksiądz
Josemaría Escrivá otrzymał
natchnienie założenia Opus Dei. Pan
Bóg polecił mu stworzenie instytucji,
która wróciłaby swoim charyzmatem
do życia pierwszych chrześcijan,
czyli naśladowania Jezusa przez
uświęcanie się w codzienności.
Pracując w polu, w domu, będąc
żołnierzem, kupcem, rzemieślnikiem,
żyjąc w małżeństwie czy celibacie.
Jak pierwsi chrześcijanie, którzy stali
się chrześcijanami poprzez chrzest, a
to z kolei zobowiązywało ich do
bycia świętymi na co dzień.



Opus Dei przypomina więc styl
życia pierwszych chrześcijan.
Dlatego charyzmatem Opus Dei
jest „świętość na co dzień”.

Przez wiele wieków Kościół kładł
nacisk na życie konsekrowane jako
chrześcijański ideał życia. Dlatego
zwykły wierny był niejako drugiej
kategorii, stał w dalszym rzędzie niż
osoba duchowna. Opus Dei
przypomina tylko to, co zostało
zapisane w Ewangelii. Każdy
chrześcijanin ma swoje powołanie, a
poprzez naśladowanie Pana Jezusa
jest również powołany do świętości.
Tak jak ci pierwsi, którzy poznali
Chrystusa, tak i my mamy świadczyć
swoim życiem o Jezusie. Na tym
polega przecież chrześcijaństwo. I to
jest właśnie ta „świętość na co
dzień”. Tę prawdę przypomina też
Sobór Watykański II. Być dobrym
chrześcijaninem, to naśladować
Jezusa na co dzień. Chodzi o to, żeby
być punktualnym, wykonywać



rzetelnie swoje obowiązki, być do
dyspozycji innych. Nie krytykować.
Być dobrym ojcem, matką, mężem,
żoną. I z tego powodu ludzie
rozpoznają nas, że jesteśmy
chrześcijanami, a nie tylko dlatego,
że w niedzielę chodzimy do kościoła.
Zarówno Jan Paweł II, jak i Paweł VI
często powtarzali, że Josemaría
Escrivá był prekursorem Soboru.
Ciekawe jest też to, że w podobnym
czasie pojawiły się w Kościele ruchy,
które – tak jak Opus Dei –
podkreślały to powołanie
chrześcijanina do świętości. Z
pomocą łaski Bożej walczymy o to,
żeby nasza codzienna praca była
wykonana jak najlepiej, bo chcemy ją
ofiarować Bogu. Dlatego Opus Dei to 
operatio Dei – „praca dla Boga”. To
On jest naszym szefem i widzi nas w
codzienności. Wartość naszej pracy
zależy od tego, z jaką intencją i
miłością ją wykonujemy. Nie liczy się
to, jak jest doceniana społecznie.



Czy może Ksiądz wytłumaczyć,
kim są numerariusze,
numerariuszki? Są to osoby
świeckie, czym więc różnią się od
osób konsekrowanych? Kto może
dołączyć do Opus Dei?

Kiedy ktoś poznaje ducha Opus Dei i
widzi podczas modlitwy, że to jest dla
niego czy też dla niej droga
powołania, że chce szukać świętości
przez swoje życie zawodowe,
rodzinne i inne obowiązki, wtedy
prosi o przyjęcie do prałatury Opus
Dei. Opus Dei nie oczekuje, że ta
osoba opuści miejsce, gdzie żyje, bo
to właśnie w dotychczasowej pracy,
w rodzinie, najbardziej się stara,
żeby być oddanym i radosnym
chrześcijaninem. Jeśli ktoś jest panną
lub kawalerem, może podjąć decyzję,
że będzie żyć w celibacie, żeby być
bardziej dyspozycyjny dla innych.
Przez to ma możliwość i czas
prowadzić różne spotkania
formacyjne. Może też zmienić miasto



czy kraj et cetera, szukając w nowym
miejscu pracy w swoim zawodzie.
Najważniejsze jednak jest to, że
zarówno osoba, która ma powołanie
do małżeństwa i żyje w swojej
rodzinie, jak i ci, którzy chcą
dobrowolnie żyć w celibacie, nie
zmieniają swojej pozycji w Kościele.
Wciąż pozostają zwykłymi wiernymi.

Taką wspólnotę ujrzał w swoim
widzeniu Josemaría Escrivá. Od
tego momentu do samego
powstania Opus Dei minęło jednak
trochę czasu.

Przez dziesięć lat przygotowywał się
do tego. Początkowo myślał, że
powinien dołączyć się do organizacji
już działającej. Napisał między
innymi list do Polski, do jednego z
dziesięciu działających wówczas
zgromadzeń sióstr bezhabitowych,
założonych przez Błogosławionego
Honorata Koźmińskiego. Okazało się
jednak, że to zgromadzenie ma inny



charyzmat niż ten, o którym
Josemaríi powiedział Pan Bóg
podczas widzenia. Było dla niego
zaskakujące, że Bóg właśnie jego
wybrał na założyciela tej instytucji w
Kościele. Miał wtedy ogromne
zadanie, a zero środków.
Intensywnie zaczął pracować, żeby
położyć fundamenty pod powstanie
Opus Dei, ale piętrzyły się przed nim
same trudności i niezrozumienia. Z
drugiej strony miał pewność, że łaska
mu sprzyja, bo to przecież nie był
jego pomysł. On był pierwszym,
który dołączył do Opus Dei. Bardzo
podkreślał, że jego zadaniem było
jedynie nie przeszkadzać działaniu
Bożemu.

Czuł się narzędziem w rękach
Boga, jak pisze w swojej książce
„Droga”. A jak to się stało, że
Ksiądz dołączył do Opus Dei?

Na pierwszym roku studiów w
Barcelonie poznałem kolegę, który



zaprosił mnie na spotkanie Opus Dei.
Byłem raczej negatywnie nastawiony
do tego pomysłu. Chociaż uważałem
się za katolika, to miałem dość luźne
podejście do wiary. Dlatego uznałem,
że ta forma uczestnictwa w Kościele
jest dla mnie zbyt tradycyjna. Ale
spodobała mi się tam jedna rzecz.
Było to z mojej strony bardzo
egoistyczne. Młodzież mieszkająca w
akademiku Opus Dei uczyła się w
czytelni i ja też zacząłem
przygotowywać się tam do zajęć. Z
czasem dołączyłem do spotkań
formacyjnych, które, pamiętam,
prowadził bardzo mądry ksiądz,
wykładowca na uniwersytecie w
Barcelonie. Niewiele jednak jeszcze z
tego rozumiałem. Wszystko zmieniło
się, kiedy wziąłem udział w
rekolekcjach. Wtedy dotarło do mnie,
że jestem kiepskim katolikiem i
naprawdę mało wiem o swojej
wierze. Od tego momentu zacząłem
więcej czytać, pogłębiać wiedzę na



temat chrześcijaństwa. Więcej się też
modliłem.

To wtedy pojawiło się pragnienie
wstąpienia do Opus Dei?

Początkowo nie wyobrażałem sobie,
że mógłbym należeć do tej instytucji
kościelnej. Myślałem sobie: „Ja i
celibat? Nigdy w życiu!”. Ale kiedy to
powołanie coraz bardziej zaczęło się
do mnie zbliżać, byłem już na nie
otwarty. Uważałem, że trzeba się
temu przynajmniej przyjrzeć. I
wreszcie, w kwietniu 1971 roku,
napisałem list z prośbą o przyjęcie
mnie do Opus Dei.

Do kogo napisał Ksiądz ten list?

Do księdza Josemaríi Escrivy. Potem
oczywiście pismo zostało przekazane
do wikariusza regionalnego. Zaczął
się dla mnie czas próby, podczas
której poznałem lepiej ducha Opus
Dei i sprawdzałem, czy rzeczywiście
jest to moje miejsce. W Opus Dei



bardzo istotna jest wolność osobista.
Każdy z nas chce należeć
dobrowolnie. To jest podstawowa
kwestia. Mijały kolejne lata, w
których co roku odnawiałem
deklarację bycia w Opus Dei.

Czas studiów w Barcelonie był dla
Księdza bardzo intensywny. Z
jednej strony architektura, a z
drugiej – rozwój duchowy pod
skrzydłami Opus Dei. Mówiąc o
architekturze w Barcelonie, nie
sposób nie zapytać o
najsłynniejszego twórcę z tego
miasta, czyli Antoniego Gaudíego.
Czy studiowanie w takim miejscu i
w otoczeniu jego dzieł miało
wpływ na Księdza jako przyszłego
architekta?

Poznałem projekty Gaudíego na
studiach. Chodząc ulicami Barcelony,
nie sposób nie zauważyć
zaprojektowanych przez niego
budynków. Podziwiałem Park Güell



czy świątynię Sagrada Família. Był
nie tylko architektem, ale i
wizjonerem. Znakomity fizyk,
matematyk, ale też znawca przyrody
i biologii. Uważam, że był geniuszem,
a na dodatek osobą głęboko
wierzącą. Hiszpanie mówią o nim
„architekt Boga”. Obecnie trwa jego
proces beatyfikacyjny. Inicjatorem
procesu jest mój kolega ze studiów
architektury José Manuel Almuzara
Pérez.

Na czym polega świętość
Antoniego Gaudíego?

Poświęcił swoje życie, żeby
wybudować Sagrada Família. A poza
tym, był bardzo odważny w
wyznawaniu swojej wiary.
Projektując słynną kamienicę La
Pedrera, zaplanował, że zamieści na
jej fasadzie blisko dachu napis Ave,
Maria, gratia plena, Dominus tecum,
czyli „Zdrowaś, Mario, łaski pełna,
Pan z Tobą”. I ten napis się tam



znalazł, mimo że rozpętała się wtedy
rewolucja antyklerykalna w
Barcelonie. Te wydarzenia przeszły
do historii jako Tragiczny Tydzień. Po
nawróceniu Gaudí był bardzo
oddanym katolikiem. Zginął w 1926
roku w wypadku, tuż po wyjściu z
Mszy świętej.

Jego dzieła robią ogromne
wrażenie, wzbudzają podziw, ale
są też kontrowersyjne.

To prawda. On wywołuje emocje.
Kiedy wchodzimy do bazyliki
Sagrada Família, widać drzewa,
wysokie palmy. Każdy element ma
znaczenie. Wszystko jest bardzo
symboliczne i katechetyczne. To
naprawdę robi wrażenie. Oczywiście,
jego styl można lubić lub nie, ale nie
ma wątpliwości, że jest wartościowy
pod względem architektonicznym i
nowatorski.

Sagrada Família ma być
ukończona na setną rocznicę



śmierci Antoniego Gaudíego, czyli
w dwa tysiące dwudziestym
szóstym roku.

Hiszpanie żartują, że świątynia
buduje się dzięki poganom, bo
zwiedza ją mnóstwo turystów z
Japonii. Dzięki temu, że kupują bilety
i dają dodatkowe wsparcie
finansowe, prace posuwają się do
przodu. Bo założenie jest takie, że
budowa może być finansowana tylko
z darowizn, bez udziału banków czy
innych podobnych instytucji.

Antoni Gaudí, projektując
Sagrada Família, stworzył tę
świątynię jako instrument. Po
zakończeniu budowli będzie
najwyższym kościołem katolickim
na świecie, a bicie dzwonów ma
być słyszane z odległości trzech
kilometrów. Poza tym łączy
przeszłość, teraźniejszość – wciąż
jest budowana – i przyszłość,
nadal bowiem czekamy na efekt



końcowy. Jest więc w pewien
symboliczny sposób
komplementarna. To tylko kilka jej
tajemnic, które udało mi się
odkryć.

To prawda. Myślę, że jest ważniejsza,
niż myślimy! (śmiech)

Po tej wycieczce po Barcelonie
wróćmy do czasów, kiedy Ksiądz
był studentem i już należał do
Opus Dei. Kiedy narodziło się
powołanie do kapłaństwa?

Po studiach pracowałem jako
architekt. Odbyłem też służbę
wojskową w marynarce wojennej.
Potem pojawiła się propozycja, czy
nie zostałbym kapłanem w Opus Dei.
Byłem otwarty, więc zacząłem się
nad tym zastanawiać. I wreszcie
podjąłem decyzję. Pojechałem potem
na dwa lata do Rzymu, żeby
studiować teologię. Następnie
rozpocząłem studia doktoranckie na
Wydziale Prawa Kanonicznego na



Uniwersytecie Nawarry. W 1982 roku
przyjąłem święcenia kapłańskie.

Dodajmy, że z rąk Jana Pawła II.

Tak szczęśliwie się złożyło, że Święty
Jan Paweł II przyjechał wtedy z
pielgrzymką do Hiszpanii. Ósmego
listopada odbyła się w Walencji
wielka uroczystość. Stu dwudziestu
diakonów przyjęło z rąk papieża
święcenia kapłańskie. Jednym z nich
byłem ja, jako jeden z dwudziestu
czterech z prałatury Opus Dei. To
była wielka radość! Doskonale to
pamiętam. Dla każdego kapłana
ważne są święcenia, a jeśli odbywają
się w tak niezwykłych
okolicznościach, to tym bardziej jest
to wyjątkowe wydarzenie.

Rodzice byli dumni?

Oczywiście! To było święto dla całej
naszej rodziny. Po południu odbyło
się dodatkowe spotkanie z papieżem
w seminarium diecezjalnym. Potem



pojechałem w rodzinne strony, gdzie
odbyła się moja prymicja.

Jaki był wtedy Jan Paweł II? Jak go
Ksiądz pamięta?

Z powodu zamachu z 13 maja 1981
roku papież wciąż był jeszcze
osłabiony. Potrzebował dużo
odpoczynku. Pamiętam, że podczas
wieczornego spotkania był wyraźnie
zmęczony i szybko wrócił do siebie.
Mimo to pielgrzymka była naprawdę
wspaniała. Ojciec Święty był w
Hiszpanii dwadzieścia dni i
odwiedził bardzo wiele miast.

Jak Hiszpanie przyjmowali
papieża Polaka?

To był niesamowity entuzjazm!
Mnóstwo ludzi angażowało się w
zorganizowanie papieskiej
pielgrzymki, zwłaszcza młodzież w
tym pomagała. Piękny czas. Na
spotkanie na stadionie Camp Nou w
Barcelonie, które odbyło się dzień



przed moimi święceniami
kapłańskimi, czyli 7 listopada,
przyszło mnóstwo ludzi.

Skoro mówimy o młodzieży, to w
2011 roku odbyły się w Madrycie
Światowe Dni Młodzieży, na które
przybyły prawie dwa miliony
uczestników!

Tak. Światowe Dni Młodzieży
stanowiły wielki sukces, były bardzo
dobrze zorganizowane. Wynikało to
zapewne z doświadczenia z 1982
roku, kiedy to Jan Paweł II po raz
pierwszy spotkał się z hiszpańską
młodzieżą. W 2011 roku było już tak
dużo osób, że nie zmieściły się na
stadionie Santiago Bernabéu. Dla
hiszpańskich biskupów to była
wielka niespodzianka. Polacy tego
może nie wiedzą, bo mają inną
historię, ale po Soborze
Watykańskim II Kościół w krajach
Europy Zachodniej przeżywał duże
trudności. Stracił na prestiżu.



Nastąpił kryzys duchowieństwa,
kryzys doktrynalny. Bycie katolikiem
było uznawane za coś nieidącego z
postępem. Tymczasem Święty Jan
Paweł II potrafił sprawić, że młodzież
z dumą szła na mszę z papieżem. Był
przecież świetnym rozmówcą, miał
znakomite poczucie humoru, umiał
przy tym komunikować się z
młodymi ludźmi, śpiewał... To
wszystko zmieniało podejście
młodzieży do katolicyzmu. I to było
wspaniałe.

Czy miał Ksiądz później kontakt z
Janem Pawłem II?

Wiele razy byłem na audiencjach w
Rzymie i na pielgrzymkach papieża
w Polsce. Ale największym
szczęściem było dla mnie stać blisko
papieża podczas kanonizacji
Świętego Josemaríi, która odbyła się
6 października 2002 roku w
Watykanie. Byłem wtedy
wikariuszem prałatury Opus Dei w



Polsce. Następnego dnia
koncelebrowaliśmy mszę
dziękczynną na placu Świętego
Piotra z ówczesnym prałatem Opus
Dei biskupem Javierem Echevarríą.
Po tej mszy odbyła się audiencja z
papieżem, podczas której było widać,
że jest wyjątkowo radosny.

Podobno Jan Paweł II bardzo się
cieszył, kiedy widział na
kanonizacji wielki tłum: ponad
trzysta tysięcy, a niektórzy nawet
twierdzą, że prawie pół miliona
osób. Mówił z uśmiechem: „Aż do
Tybru!”. Ludzie zapełnili całą Via
della Conciliazione, biegnącą z
placu Świętego Piotra do
rzymskiej rzeki.

Ojciec Święty bardzo wspierał naszą
pracę formacyjną. Zawsze powtarzał,
jak bardzo potrzebna jest ta świętość
na co dzień. Kładł na to ogromny
nacisk. Zależało mu, żeby osoby
świeckie szczególnie czuły się do tego



powołane. Bardzo to podkreślał.
Dlatego też cieszył się zarówno z
beatyfikacji, jak i kanonizacji
Świętego Josemaríi Escrivy.
Powiedział o nim „święty
codzienności”.

W maju 2019 roku została
beatyfikowana pierwsza osoba
świecka z Opus Dei, numeraria
Guadalupe Ortiz de Landázuri.
Kim była i jak żyła, że została
błogosławioną?

Była Hiszpanką, z wykształcenia
chemiczką. Jej ojciec został
zamordowany w czasie wojny
domowej. Był wojskowym,
rozstrzelano go bez procesu.
Ostatniej nocy przed wykonaniem
wyroku jako dziewiętnastoletnia
dziewczyna wraz z mamą
towarzyszyła swojemu tacie.
Wspierała ich oboje. Jak sama
mówiła, przebaczyła tym, którzy
skazali jej ojca na śmierć. Do Opus



Dei dołączyła w 1944 roku. Miała
wówczas 27 lat. Pewnego dnia poszła
na Mszę Świętą do jednego kościołów
w Madrycie. Podczas liturgii
eucharystycznej, mimo że nie była
zbyt mocno skupiona na modlitwie,
poczuła bardzo silne wewnętrzne
poruszenie. Zapragnęła
porozmawiać z kapłanem.
Skierowano ją do księdza Josemaríi
Escrivy i tak poznała założyciela
Opus Dei. W 1950 roku pojechała do
Meksyku, żeby rozpocząć pracę
apostolską najpierw w stolicy, gdzie
powstały pierwsze ośrodki
formacyjne dla studentek i
zamężnych kobiet, a potem rozwijała
wspaniałą pracę z dziewczętami z
terenów wiejskich. Poprosił ją o to
osobiście Josemaría Escrivá.
Powiedział, że skoro ma imię
Guadalupe, to niech pojedzie do
Matki Bożej z Guadalupe. Po
powrocie do kraju chorowała, miała
kłopoty z sercem. Mimo że nigdy nie
wróciła w pełni do zdrowia, nadal



pracowała – w Rzymie, w Hiszpanii.
Wykładała, zrobiła nawet doktorat.
Zmarła w 1975 roku, miesiąc po
śmierci Josemaríi Escrivy. Była
wszechstronną kobietą, radosną,
oddaną swojej pracy. Odważną –
chodziła sama po dżungli, żeby
dotrzeć do dziewcząt mieszkających
z dala od miast. Jej proces
beatyfikacyjny rozpoczął się w 2001
roku, a w maju 2019 roku została
beatyfikowana.

Czy w Hiszpanii imię Guadalupe
jest popularne?

Nie tak bardzo, jak w mojej rodzinie,
ale jest. Moja babcia miała tak na
imię, matka chrzestna i jedna z
kuzynek. Byłem też w Sanktuarium
Matki Bożej w Guadalupe w
Hiszpanii.

Beatyfikacja Guadalupe Ortiz de
Landázuri pokazuje, że Kościół
coraz częściej kanonizuje osoby
świeckie, w tym małżeństwa.



Trwa proces beatyfikacyjny dwóch
małżeństw, w tym Tomasa i Paquity
Álvirów. Być może będą pierwszym
małżeństwem z Opus Dei, które
zostanie beatyfikowane. Bardzo się z
tego cieszymy. Święty Josemaría
Escrivá powtarzał, że jeśli ktoś
próbuje być dobrym katolikiem
poprzez działanie charytatywne,
społeczne, osobiście angażuje się w
różne inicjatywy pobożne, a nie
szuka świętości przede wszystkim
przez własne małżeństwo – jest to
wielka pomyłka. Taki człowiek nigdy
nie dojdzie do świętości. Dlatego od
pewnego czasu w Kościele coraz
częściej beatyfikowani czy
kanonizowani są małżonkowie
razem, żeby podkreślać, że
małżeństwo jest drogą do świętości.

W Opus Dei są zarówno rodziny,
jak i ludzie żyjący w celibacie. W
dzisiejszych czasach pojawiają się
głosy, że celibat księży powinien



być zniesiony. Co Ksiądz myśli o
takich postulatach?

Uważam, że współcześni ludzie, w
tym świeccy, powinni na nowo
docenić i odkrywać celibat. Kiedy nie
było jeszcze zakonów ani życia
konsekrowanego, pierwsi
chrześcijanie wybierali dla siebie
albo małżeństwo, albo celibat. Mamy
przecież świadectwa z tamtych
czasów, na przykład żołnierza, kupca
et cetera, którzy decydowali się iść za
Jezusem, wybierając właśnie celibat,
tak jak wybrał go dla siebie sam
Jezus. Święty Jan Paweł II napisał, że
być może ten, kto nie rozumie
celibatu, nie rozumie też
małżeństwa. Te drogi w Kościele idą
obok siebie i dążą do tego samego
celu. Warto to sobie uświadomić i
dobrze rozeznać, jakie jest moje
powołanie: do małżeństwa czy do
celibatu. Przecież przez sam seks nie
znajdziemy miłości, ona polega na
czymś innym. Natomiast intymność



w małżeństwie jest zaplanowana
przez Boga. Myślę, że zapominamy
również o tym, że zarówno
małżeństwo, jak i celibat to są
wspaniałe drogi do szczęścia, do
radości. Kościół rzymskokatolicki
wybiera z tych, którzy mają dar
celibatu, na kapłanów i widać, że nie
chce tego zmieniać. Niedawno papież
Franciszek powtarzał słowa Świętego
Pawła VI, który mówił, że „woli
umrzeć niż znieść w Kościele celibat
kapłański”. Widać więc, jakie to jest
ważne. Wydaje mi się, że cały czas
jest przed nami zadanie odkrywania
piękna chrześcijańskiego życia
poprzez życie w celibacie. W
wypadku Opus Dei kapłanami
zostają ci, którzy wcześniej
zdecydowali się na życie w celibacie,
czyli numerariusze albo przyłączeni
prałatury. Pod tym względem nie
przeżywają więc trzęsienia ziemi,
kiedy decydują się zostać kapłanami,
już mieli bowiem doświadczenia
celibatu dającego im wolność do



tego, żeby służyć innym wiernym.
Dodam jeszcze, że św. Josemaría
Escrivá sam był księdzem
diecezjalnym, dlatego zależało mu na
tym, żeby księża z Opus Dei służyli
wiernym Kościoła w każdej diecezji,
gdzie pracuje prałatura Opus Dei.
Żeby nie trzeba było prosić w danej
diecezji o kapłanów do pracy
formacyjnej prałatury. Chodziło mu
bowiem o to, żeby jak najlepiej
służyć Kościołowi. Jednoczyć,
sumować.

Ksiądz też najpierw wybrał celibat
jako numerariusz w Opus Dei, a
dopiero potem przyszło
kapłaństwo.

Dokładnie tak. Oczywiście święcenia
kapłańskie były bardzo ważne w
moim życiu. Mogę teraz odprawiać
każdego dnia Mszę świętą i udzielać
sakramentów. Ale wcześniej,
pracując jako architekt, również
starałem się wykonywać swoje



obowiązki jak najlepiej. Tak było od
początku, od kiedy przystąpiłem do
Opus Dei.

Oprócz celibatu jeszcze jedna
kwestia ostatnio jest tematem
dyskusji, mianowicie kapłaństwo
kobiet. Kiedyś ksiądz Piotr
Pawlukiewicz powiedział, że
Kościół to żeńska organizacja
kierowana przez mężczyzn.
Dlaczego więc kobiety nie mogą
zostać kapłanami?

Znam od dawna księdza Piotra
Pawlukiewicza i wszyscy wiemy, że
ma ogromne poczucie humoru. Jego
słowa rozumiem jako zachętę, żeby
mężczyźni bardziej się angażowali i
pogłębiali swoją wiarę. Dzięki Bogu
w Opus Dei mamy po równo kobiet i
mężczyzn. Bóg zdecydował, że będzie
wcielony jako mężczyzna, i
ustanowił, że kapłanami są
mężczyźni. Z drugiej strony nie ma
osoby na ziemi, która była tak blisko



Boga jak Maryja. Tylko Ona jest
Matką Boga. Patrząc na ten Boży
plan naszego zbawienia, trudno
będzie stwierdzić, że kobieta jest
drugiej kategorii w Kościele, bo nie
jest kapłanem. W historii Kościoła
wiele razy to kobiety zmieniły bieg
dziejów: św. Katarzyna ze Sieny, św.
Jadwiga, św. Teresa z Ávila czy św.
Teresa z Lisieux. Także w Ewangelii
kobiety zawsze dobrze wypadają.
Mężczyźni już znacznie gorzej. To
Marta jako pierwsza powiedziała, że
Chrystus jest Bogiem. Miała dobrą
intuicję. A to, że kobiet w Kościele
jest więcej niż mężczyzn, może
wynika z tego, że my, duchowni, nie
potrafimy skutecznie dotrzeć do
mężczyzn. Może źle się czują w
różnych wspólnotach? Nie chcą być
kojarzeni z jakąś dewocją?
Duszpasterstwo trzeba prowadzić dla
wszystkich.

Czyli kapłaństwo to jednak męska
rzecz?



Owszem, ale dotyczy to tylko
kapłaństwa urzędowego, czyli małej
grupy, która może udzielać
sakramentów. Mało mówi się o tym,
że każdy z nas jest powołany do
kapłaństwa, zarówno mężczyzna, jak
i kobieta. Bo wszyscy jesteśmy
naśladowcami Chrystusa,
pośrednikami, którzy poprzez
świadectwo swojego życia prowadzą
innych do Chrystusa. W momencie,
kiedy przyjmujemy chrzest święty,
stajemy się mediatorami. Przed
Chrystusem tę świadomość mieli
Żydzi. Czuli, że są narodem
wybranym, żyjącym wśród pogan.
Kobiety i mężczyźni z narodu
wybranego mieli świadomość, że jest
jeden Bóg i oni o Nim świadczą przed
innymi. Każdy, kto w Kościele przyjął
chrzest, komunię i bierzmowanie, już
jest profesorem. Większej kariery nie
można zrobić. Dlatego wszyscy –
biskupi, kardynałowie,
proboszczowie i świeccy – jesteśmy
sobie równi. Wszyscy tak samo



mamy zadanie dojść do świętości. Ci,
którzy są powołani do kapłaństwa,
mają pomóc w tym innym, udzielając
im sakramentów i wsparcia
duchowego. A poza tym, jeśli
kapłanami byłyby kobiety – albo
mężczyźni, którzy są mężami i
ojcami – to nastąpiłaby w Kościele
klerykalizacja. Uważam, że nie
byłoby to dobre.

Skoro poruszamy kontrowersyjne
tematy, to chciałabym zapytać
Księdza o amerykańskiego pisarza
Dana Browna, autora powieści,
które przedstawiły Waszą
instytucję w złym świetle. Co
Ksiądz pomyślał, kiedy o tym
usłyszał?

Dla mnie jego pierwsza powieść była
przed wszystkim atakiem na Kościół.
Na Chrystusa. Wszystko zostało
wymyślone. Szokujące dla mnie było
to, że nawet wykształceni ludzie w to
uwierzyli. Kiedyś poszedłem do



okulisty w Warszawie; pani doktor
była pewna, że to, co przeczytała, jest
prawdą. Dzięki Bogu, zrozumiała po
naszej rozmowie, że to fantazja. Co
ciekawe, ten negatywny wizerunek
Opus Dei paradoksalnie sprawił, że
wiele osób chciało osobiście
dowiedzieć się więcej o tym, czym
jest nasza instytucja. Czytali o nas i
przychodzili do nas na spotkania. A
teraz są w Opus Dei.

Jak widać, co nas nie zabije, to nas
wzmocni... Pewnego rodzaju
odpowiedzią na tamte książki był
film „Gdy budzą się demony” w
reżyserii Rolanda Joffégo z 2011
roku. To opowieść o życiu św.
Josemaríi Escrivy i o źródłach
Opus Dei.

Warto dodać, że Roland Joffé jest
agnostykiem. Sam napisał scenariusz
tego filmu. To był zresztą jego
warunek. Początkowo wręczono mu
inny scenariusz, napisany przez ludzi



z Hollywood, ale on go odrzucił.
Według mnie w tym filmie jest trochę
za dużo wątków, nie wszystkie mogą
być zrozumiałe dla widzów.
Jednocześnie bardzo go lubię,
zwłaszcza sceny, które przedstawiają
Josemaríę Escrivę w czasach
młodości oraz te po wybuchu wojny
domowej w Hiszpanii w 1936 roku.
Reżyser pokazał, jaki Josemaría był
waleczny, cierpiący, a jednocześnie
serce miał pełne wiary. To wszystko
zostało świetnie ujęte. Lubię ten film.

Roland Joffé, mimo że, jak Ksiądz
wspomniał, jest agnostykiem,
bardzo interesuje się tematami
duchowymi. Nakręcił przecież
między innymi słynną „Misję” z
Robertem De Niro i Jeremym
Ironsem.

Niektórzy twierdzą, że jest to
najlepszy film religijny dwudziestego
wieku. Film „Misja” też bardzo lubię!



Porozmawiajmy o codziennym
życiu Księdza tutaj, w Polsce.
Pracuje Ksiądz z młodzieżą...

... w Krakowie i w Katowicach.
Mieszkam w akademiku Opus Dei i
jestem kapelanem dla jego
mieszkańców. Ale pracuję też z
dorosłymi, z małżeństwami. Cieszę
się z tego, dziękuję Bogu, że mam na
co dzień kontakt z młodymi, ale też i
ze starszymi osobami.

Prowadzi Ksiądz też rekolekcje?

Tak, rekolekcje krótsze, czasami
dłuższe. To wspaniała sprawa. Myślę,
że w dzisiejszych czasach, jak nigdy
wcześniej, potrzebujemy się
zatrzymać. Za dużo biegamy i często
nie wiemy, w jakim celu. Prowadzę
wykłady, a także osobiste rozmowy.
Spotkania formacyjne są potrzebne,
ale zawsze jednak zależy nam, żeby
każda osoba indywidualnie
wzrastała w wierze i nawiązywała
osobistą więź z Chrystusem. Mamy



formacje dla kobiet, mężczyzn,
młodzieży, małżeństw oraz
kapłanów. Z każdą z tych grup
rozmawia się trochę inaczej, bo
każdy prowadzi inne życie, ma inne
okoliczności życiowe, inne problemy
etc. Formacja duchowa w Opus Dei
jest przede wszystkim indywidualna,
takie jest założenie. Nasze spotkania
formacyjne są jak stacja benzynowa.
Samochód przyjeżdża, żeby
zatankować, aby potem sam mógł
jeździć. Osoby, które uczestniczą w
naszej formacji, pracują w różnych
miejscach na świecie, w miastach czy
na wsi, a jednocześnie dają swoim
życiem świadectwo bycia
chrześcijaninem. Na sto procent dają
siebie innym.

Jan Paweł II powiedział kiedyś, że
najlepsi spowiednicy są w Opus
Dei. Ksiądz też często ma dyżury w
konfesjonale. Tymczasem są głosy,
że spowiedź indywidualna
powinna zostać zniesiona.



To wielki komplement od Świętego
Jana Pawła II. To prawda, że my,
księża prałatury, dużo spowiadamy,
bo każdy wie, jak ważny jest ten
sakrament pojednania. Święty
Josemaría mawiał, że spowiedź to
sakrament radości. Kryzys
odchodzenia od spowiedzi
przeżyłem, będąc jeszcze w liceum.
Widziałem, co się stało na Zachodzie,
są kraje, gdzie prawie nie ma
sakramentu pokuty, a potem wszyscy
idą do komunii. Ale myślę, że z
takich kryzysów Kościół wychodził
wiele razy. „Bramy piekielne nie
przemogą”. Przecież to Chrystus
chciał, żeby spowiedź była
indywidualna. To, że nie potrzebuję
księdza i spowiadam się u Ducha
Świętego, już przerabialiśmy na
Zachodzie, kiedy byłem w liceum.
Jakie były tego efekty? Już wiemy.
Warto więc sobie uświadomić, że
Chrystus nas zna i wie, że nikt z nas
nie jest dobrym sędzią, jeśli chodzi o
własne sprawy. Ile pokoju i radości



jest w nas, kiedy podczas rachunku
sumienia jesteśmy ze sobą szczerzy,
mamy stałego spowiednika i do tego
regularnie przystępujemy do
spowiedzi...

A co Ksiądz myśli o takim
postawieniu sprawy: skoro
wyrządziliśmy jakąś krzywdę
drugiemu człowiekowi, to poprzez
księdza, czyli fizyczną osobę,
powinniśmy ten grzech też
wyznać. Skoro kogoś zraniliśmy,
poprzez człowieka powinniśmy ten
grzech oczyścić.

Myślę, że ten przykład wiąże się z
naszą psychiką. Dotyczy empatii.
Jednak do każdego człowieka należy
podejść indywidualnie. Każdy
inaczej czuje i inaczej widzi Boga.
Historia każdej osoby jest inna. Bóg
umie policzyć tylko do jednego. Nie
ma klonów. Najważniejsze jest
bowiem to, że za pośrednictwem



księdza Bóg nam przebacza. On nie
ma dysku twardego. On zapomina.

Tymczasem sami sobie nie
potrafimy czasami przebaczyć, a
co tu mówić o drugim człowieku,
który wyrządził nam jakąś
krzywdę.

Ten temat łączy się z miłością do
siebie. Dobra miłość do siebie, która
nie jest próżnością ani pychą,
sprawia, że widzimy się w prawdzie.
Jestem tylko człowiekiem, dlatego
popełniam błędy. Rozumiejąc siebie,
rozumiem też innych. Są ludzie,
którzy przez całe życie wracają do
swoich błędów. Nie potrafią się od
tego uwolnić. Święty Augustyn
nabroił w młodości, a potem był
bardzo daleko od depresji, był raczej
żelaznym człowiekiem wobec
trudności i bardzo radosnym. Żeby
być szczęśliwym człowiekiem, trzeba
mieć dobre relacje z samym sobą, z
Bogiem i z innymi. Przebaczenie jest



fundamentem budowania tych
dobrych relacji.

Coraz więcej ludzi szuka pomocy
nie w konfesjonale, ale u
psychologa. Czym różni się wizyta
u psychologa od spowiedzi?

Bardzo interesuję się psychologią.
Dużo na ten temat czytam.
Psychologowie otwarcie mówią, że
jest pewna granica, za którą nie
mogą już pomóc. Ta granica to
sumienie. Jeśli pacjent jest wierzący,
najlepszą drogą do uzdrowienia jest
pojednać się z Bogiem. Osobiste
doświadczenie miłosierdzia Bożego
jest jednym z największych darów
dla człowieka. Miłosierdzie to nie
litość ani współczucie, ale o wiele
więcej. To miłość bez granic. Ostatnio
został mocno nagłośniony w mediach
problem pedofilii w Kościele. Może to
dobre, bo pomoże w leczeniu tej
strasznej choroby. Ale uważam, że
jednocześnie za mało kładziemy



nacisk na inną sprawę. Oczywiście
bardzo współczujemy ofiarom tych
okrutnych zdarzeń, ale czy
zastanawiamy się, kto im pomógł lub
pomaga wyjść z tej traumy? Czy mają
do kogo zwrócić się z tym
problemem? Tu powinno pojawić się
miłosierdzie Boże, czyli umiejętność
zrozumienia i pomoc dla osoby, która
ma za sobą takie trudne przeżycie.

W takich sytuacjach, ale nie tylko,
bo i na co dzień, może warto mieć
swojego kierownika duchowego?

Określenie „kierownik duchowy”
przez niektórych jest źle odbierane,
bo kojarzy się z jakimś
podporządkowaniem. „Kierownik”
mówi nam, jak mamy żyć. A tak nie
jest. Każdy z nas jest wolny. Bez
wolności nie ma miłości. Wolność
jest narzędziem, dzięki któremu
nabieramy umiejętności kochania. A
naszym, chrześcijan, celem jest
kochać Boga i ludzi. Dlatego ten



kierownik duchowy, kapłan czy
doradca duchowy – nieważne, jak go
nazwiemy – może dawać sugestię,
którą drogą warto podążać, żeby
dotrzeć do miłości. Ale wybór tej
drogi zawsze należy do nas.

Celem jest dotarcie do miłości, ale
i do prawdy. W dzisiejszym świecie
wielu ludzi żyje w podwójnych
wymiarach. Pierwszy jest realny, a
drugi – wirtualny, wykreowany.
Trudno w tym wszystkim odnaleźć
prawdę o sobie. Dowiedzieć się,
kim się jest.

Święty Jan Paweł II dużo mówił o
tym, że nie ma wolności bez prawdy.
Napisał o tym encyklikę „Veritatis
splendor”, czyli Blask Prawdy. Teraz
panuje relatywizm moralny, każdy
ma swoją prawdę. Wyobraźmy sobie,
że idziemy do lekarza, robimy
badania i na koniec pytamy, czy
mamy raka, a on odpowiada: „Może
tak, a może nie”. Tak to nie działa!



Jeśli nowotwór jest poważną sprawą,
to choroba duszy jest równie
poważna. Gdy przez swoje działanie
tracę wolność, ma to ogromny wpływ
na całe moje życie. Dlatego nie ma
wolności bez prawdy. Kiedyś
zapytano Jana Pawła II, które zdanie
w Ewangelii lubi najbardziej.
Odpowiedział: „Prawda was
wyzwoli”. Poznaj prawdę, poznaj
Chrystusa i sam będziesz decydować,
kim jesteś. Poznasz swoją tożsamość.
Życie z Chrystusem jest wielką
przygodą życia.

Na pewno zdarza się w
konfesjonale, że ktoś niby
przyznaje się do winy, ale jednak
woli się trochę wybielić.
Wypieramy nasze grzechy albo
przenosimy swoje emocje na
innych. Dlaczego tak trudno
przyznać się do winy? U drugiego
łatwo zobaczyć źdźbło trawy, a u
siebie belki się nie widzi...



Takie odbijanie piłeczki pojawiło się
już na samym początku, u Adama i
Ewy. Kiedy Bóg zapytał Adama:
„Dlaczego zjadłeś jabłko?”, on
odpowiedział: „Ewa mi kazała”.
Dzisiaj mamy jeszcze jeden problem,
a mianowicie żyjemy za szybko. Nie
mamy czasu zastanowić się nad
sobą. Czy zrobiłem coś złego? Czy
moje czyny mi pomogły, czy
zaszkodziły? Mówimy o tym nie tylko
w Kościele, ale powtarzają to też
psychologowie, że ceną
współczesnego stylu życia jest brak
czasu dla siebie. Nie mamy kiedy
cieszyć się życiem. Ciągle gonimy.
Neurologicznie jesteśmy zatruci i nie
chcemy o tym myśleć. Wciąż pracuję
z dziećmi w szkole i zauważam taką
ciekawą reakcję rodziców. Gdy jakieś
dziecko narozrabia, rodzic
natychmiast mówi: „Mój syn na
pewno tego nie zrobił!”. Tymczasem
chłopiec ma trzynaście lat, pali
papierosy i są na to dowody, bo ma w
plecaku paczkę papierosów i



zapalniczkę. Mimo to rodzic dalej się
wypiera. Z czego to wynika?
Podejrzewam, że taka matka czy
ojciec ma tyle rzeczy na głowie, że
już nie ma czasu ani siły, żeby o tym
myśleć.

Patrząc na zwiększający się
egoizm kolejnych pokoleń, warto
zastanowić się, co jest nie tak
dzisiaj z wychowywaniem dzieci.
Jest z tym jakiś problem.

Po przyjściu dziecka z przedszkola
czy ze szkoły rodzice najczęściej
pytają: „Jak ci minął dzień? Co
zjadłeś? Jakie oceny dostałeś? Co
masz zadane?”. Ale nie pojawia się
już pytanie: „Co dobrego zrobiłeś dla
innych? Może jakaś koleżanka
popłakała się i trzeba ją było
pocieszyć?”. Nie pytając o to,
wychowuje się dziecko, które jest
zapatrzone tylko w swoje potrzeby.
Taka osoba nie będzie przygotowana
do małżeństwa. Będzie nastawiona



tylko na siebie. To dlatego
małżeństwa często rozpadają się po
dwóch czy trzech latach. A przecież
to w rodzinie powinniśmy nauczyć
się żyć dla innych i czerpać z tego
satysfakcję, bo hojność zawsze niesie
ze sobą radość.

Może dlatego powstaje teraz w
Kościele coraz więcej wspólnot
skierowanych właśnie do
małżeństw, do rodzin. To bardzo
pozytywne zjawisko.

Bo ważne jest, żeby znaleźć
przestrzeń, w której będzie można
zająć się życiem duchowym, będąc
właśnie żoną czy mężem. Można to
robić w wielu różnych wspólnotach
w Kościele. Bogactwo pod tym
względem jest naprawdę niezwykłe.
I oby ich było jak najwięcej. My też
zapraszamy rodziców i małżeństwa
na wykłady i wieczory skupienia.
Trwają krótko, ale ważne, żeby
uczestniczyć w nich regularnie.



Modlitwa przed Najświętszym
Sakramentem, czytanie Słowa
Bożego... Każdy indywidualnie. Nie
można tracić tego osobistego
kontaktu z Panem Bogiem, bo to jest
fundament naszej wiary. A potem
należy zaprosić Go do naszego życia,
małżeństwa, rodziny. To sprawia, że
nasze życie zmienia się na lepsze.

Rodzice czasami zapominają, że
dają świadectwo wiary swoim
dzieciom. Jeśli dziecko katolików
poważnie traktujących swoją
wiarę odejdzie z Kościoła, to jest
szansa, że do niego wróci?

Oczywiście. Znam wiele takich
historii. Tak to właśnie działa. Ta
wiara jest i kiedyś się znowu pojawi.
Wiem, że może być to trudne dla
rodziców, ale kiedy dziecko przestaje
chodzić do kościoła, powinno czuć,
że jest jeszcze bardziej kochane. Nie
trzeba mu robić wymówek i zmuszać
do chodzenia do kościoła. Należy je



kochać. Pokazywać, że się je
akceptuje. Dać wolność wyboru.
Trzeba być bardzo uważnym, bo w
takich okolicznościach łatwo zranić
dziecko i postawić się ponad nim. A
przecież chodzi o to, żeby wiara do
niego wróciła. Nic nie można robić
na siłę. Zawsze powtarzam swoim
uczniom: nie idziesz do kościoła,
budynku, do proboszcza, ale idziesz
do realnego Pana Jezusa. On na
ciebie tam czeka. Jeśli tego nie
rozumiesz, proś, jak postaci z
Ewangelii, o wiarę. Jezus zawsze
odpowiada na taką pokorną prośbę.

Mieszkał Ksiądz w wielu polskich
miastach: w Szczecinie,
Warszawie, a od kilku lat w
Krakowie. Jak czuje się Ksiądz w
tym królewskim mieście Jana
Pawła II?

Bardzo lubię Kraków. To wspaniałe
móc spacerować pięknymi, starymi
uliczkami. Odwiedzać Sanktuarium



Miłosierdzia Bożego. To historia nie
tylko Krakowa, ale też i całej Polski.
Moi znajomi Hiszpanie, którzy
przyjeżdżają do mnie w odwiedziny,
wprost szaleją! Bardzo im się tu
podoba. Kiedy piętnastego sierpnia w
Hiszpanii wszyscy leżą na plaży, tutaj
są kolejki do konfesjonałów. Kościoły
pełne są ludzi. To jest wspaniałe. Oby
tak dalej.

Jak obecnie wygląda sytuacja
Kościoła katolickiego w Hiszpanii?

Wydaje mi się, że Hiszpanie kilka lat
temu doszli do dna i teraz następuje
powolny powrót do Kościoła. Są już
diecezje – w Walencji, w Madrycie –
gdzie kościoły znów są pełne. Jeszcze
kilkanaście lat temu były puste.
Teraz to się zmienia. Ale na przykład
w Barcelonie do kościoła chodzi tylko
dwa-trzy procent mieszkańców. Są to
głównie starsze osoby. Łatwo jest coś
zburzyć, ale odbudować trudno. W
kwestiach społecznych Kościół w



Hiszpanii nie ma głosu, bo nie jest
ważny dla mediów. Ale katolicy
cieszą się, że ludzie wracają do
wiary.

Porozmawiajmy jeszcze o pasjach
Księdza. Jest ich wiele.
Wspominaliśmy o nich: to film,
muzyka i malarstwo. Skąd się
wziął zapał do muzykowania?

Muzyka towarzyszy mi od dawna,
już od szkoły średniej. Dużo
śpiewaliśmy też w mojej rodzinie.
Bardzo to lubiliśmy. Gram na gitarze
i bardzo to lubię.

Jakiej muzyki Ksiądz słucha?

Pop i muzyka klasyczna. Moim
ulubionym zespołem od lat jest
Simon and Garfunkel. Ale bardzo
lubię też posłuchać The Beatles,
Josha Grobana czy Michaela Bublé.

A malarstwo?



Lubię impresjonistów, dlatego moje
obrazy są w podobnym stylu,
dekoracyjne. Malowanie bardzo
mnie uspokaja. Najpierw powstaje
szkic, potem zaczynam przenosić
pomysł na płótno. Mocno się
skupiam. Mieszam farby, dodaję
kolory. Obraz nabiera kształtu. I
następuje moment, kiedy należy
zakończyć pracę. Nic dodać, nic ująć,
bo tylko będzie gorzej. (śmiech)

Co z marzeniem o architekturze?
Czy wciąż Ksiądz zajmuje się
projektowaniem?

Tak. Zdarza się, że zaprzyjaźnieni
proboszczowie, budujący świątynie,
proszą mnie o pomoc czy radę.
Współpracuję między innymi z
proboszczem ze Szczecina, gdzie
budowany jest kościół pod
wezwaniem Świętego Josemaríi
Escrivy. Pomagałem w
projektowaniu witrażu oraz
prezbiterium. Niektóre kaplice w



naszych ośrodkach też
projektowałem albo pomagałem,
robiąc pierwszy szkic. Cały czas mam
coś małego do zrobienia, jeśli chodzi
o architekturę. Bardzo się z tego
cieszę.

Buduje więc Ksiądz zarówno te
kościoły zewnętrzne, jak i
wewnętrzne, w duszach ludzi.

Praca nad sobą trwa całe życie.
Nawet gdy mamy już fundamenty,
mury i dach, to ciągle trzeba coś
remontować, odnawiać. Tak samo
jest z człowiekiem. Wciąż budujemy.
Ważne jest, żebyśmy robili to dla
Boga. Bo kiedy z Nim jesteśmy, jest
nam dobrze.

Bohaterowie książki „Szczęśliwa
służba. Rozmowy z kapłanami
prowadzi Marzena Juraczko”:



Ksiądz biskup Marek Solarczyk (ur.
1967 r.). Biskup pomocniczy diecezji
warszawsko-praskiej. Należy do
pierwszego rocznika kapłanów, który
w 1992 roku przyjął święcenia w
nowo powstałej diecezji warszawsko-
praskiej. Był wikariuszem i
proboszczem w katedrze św. Floriana
w Warszawie. W 1999 roku obronił
doktorat na Papieskim Wydziale
Teologicznym w Warszawie. W latach
2005-2009 był wicerektorem
Wyższego Seminarium Duchownego
Diecezji Warszawsko-Praskiej.
Święcenia biskupie przyjął 19
listopada 2011 roku. Przewodniczący
Rady Konferencji Episkopatu Polski
ds. Duszpasterstwa Młodzieży. W
2018 roku wziął udział w sesji Synodu
Biskupów o młodzieży. Od ponad 20
lat pracuje jako katecheta w szkole.

Ksiądz dr Jerzy Jastrzębski (ur. 1975
r.). Kapłan archidiecezji warszawskiej
od 2000 roku. Ukończył retorykę na
Uniwersytecie Jagiellońskim oraz



homiletykę na Uniwersytecie im. Jana
Pawła II w Krakowie. Promuje
nauczanie Prymasa Tysiąclecia
poprzez wykłady, rekolekcje i
publikacje (płyty „Pakiet dla rodziny” i
„Pakiet dla państwa” oraz książka
„Paragraf w sercu. Kardynał Stefan
Wyszyński o miłości i sprawiedliwości
społecznej”). Od roku 2010
wykładowca Wyższego
Metropolitalnego Seminarium
Duchownego w Warszawie.
Diecezjalny asystent Akcji Katolickiej
Archidiecezji Warszawskiej. Należy
do Wspólnoty Emmanuel.

Ksiądz dr Piotr Prieto Villanueva (ur.
1952 r.). Urodził się w Sevares w
Hiszpanii. Ukończył Wydział
Architektury na Politechnice w
Barcelonie. Studiował teologię w
Rzymie. W 1982 roku uzyskał tytuł
doktora prawa kanonicznego. Tego
samego roku przyjął święcenia
kapłańskie z rąk papieża Jana Pawła
II. Przyjechał do Polski w 1995 roku.



W latach 1999-2013 był wikariuszem
regionalnym prałata Opus Dei na
Polskę. W 2019 roku przyjął
obywatelstwo polskie. Duszpasterz i
wychowawca młodzieży. Mieszka w
Krakowie.

Ksiądz prof. Jan Sochoń (ur. 1953 r.).
Święcenia kapłańskie przyjął w 1984
roku. Od 1996 roku wykładowca
akademicki. W 2006 roku uzyskał
stanowisko profesora zwyczajnego na
Uniwersytecie Kardynała Stefana
Wyszyńskiego w Warszawie, gdzie
kie- ruje Katedrą Filozofii i Kultury.
Wykłada także w Wyższym
Metropolitalnym Seminarium
Duchownym w Warszawie. Filozof,
teolog, poeta, eseista, krytyk literacki i
biograf. Wydawca pism bł. ks. Jerzego
Popiełuszki oraz autor licznych
publikacji na jego temat. Otrzymał
wiele nagród, w tym Feniksa (2003,
2016). Mieszka w Warszawie. Strona
internetowa: jansochon.pl.



Ksiądz Jerzy Sobota (ur. 1969 r.).
Wychował się w Sępólnie Krajeńskim
w diecezji pelplińskiej. Święcenia
kapłańskie przyjął w 1994 roku. W
1997 roku został mianowany
wikariuszem niemieckiej para i św.
Gertrudy oraz Polskiej Misji
Katolickiej w Würzburgu w
Niemczech. 1 maja 1999 roku został
proboszczem misji i pełni tę funkcję do
chwili obecnej. Rycerz Niepokalanej.

Ksiądz Sławomir Szypulski (ur. 1969
r.). Pochodzi z diecezji siedleckiej. Od
1995 roku jest kapłanem Kościoła
katolickiego. Katecheta i duszpasterz
akademicki. W 2016 roku został
upoważniony do dokonywania
egzorcyzmów. Mieszka w Białej
Podlaskiej.

Ksiądz Robert Grzybowski (ur. 1977
r.). Duszpasterz diecezji
drohiczyńskiej. Święcenia kapłańskie
przyjął w 2003 roku. Pasjonat sportu,
miłośnik wspinaczki górskiej,



zdobywca wielu szczytów. Jesienią
2011 roku rozpoczął budowę pustelni
w niewielkiej miejscowości Poletyły
koło Brańska. Uroczyste ustanowienie
Pustelni Zwiastowania odbyło się 25
marca 2017 roku.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/swietosc-na-co-dzien/
(19-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/swietosc-na-co-dzien/
https://opusdei.org/pl-pl/article/swietosc-na-co-dzien/

	Świętość na co dzień

