
opusdei.org

"Święci, poganie,
tchórze,
świętoszkowaci"

Fragment książki ks. Jesús
Urteagi. Powstała w latach
czterdziestych ubiegłego wieku.
Posiada swój specyficzny, nieco
bojowy, język. Zapraszamy do
lektury rozdziału o cnotach
ludzkich, który zachowuje w
pełni aktualność.

24-10-2019



“Być świętym na tym świecie, znaczy
rozwinąć swoją ludzką naturę do jej
pełni”.

A. Rademacher[1]

DRWINY

Tacy ludzie, którzy przed wiekami
odchodzili od Boga, teraz przerodzili
się w zimnych i zgorzkniałych pogan.
W nowoczesnym świecie pozostało
bardzo niewielu heretyków. Ci,
którzy porzucili jedynego,
prawdziwego Boga, bardzo szybko
stali się niewolnikami najbardziej
jałowej obojętności duszy. Są po
prostu poganami. I dziś można ich
spotkać wokół nas, jak wytężają
swoje zaślepione oczy, na próżno
szukając owego szczęścia, o które z
całą siłą wołają instynkty, błądząc w
ciemności i usiłując po omacku
znaleźć Drogę, Prawdę i Życie.

Staramy się im pomóc. Mówiliśmy im
po tysiąc razy, ażeby wzrok



skierowali na naszego Chrystusa.
Próbują spojrzeć na Niego, lecz
niestety — nic nie widzą. Wołamy do
nich, że Chrystus jest żywy,
naprawdę żywy, że jest tym samym
Człowiekiem, którym zawsze był i
zawsze będzie. Ale siła naszych
argumentów natrafia na mur ich
zimnej obojętności. Dość łatwo
wszakże można zrozumieć tę
oschłość i zgorzknienie w duszach
owych biednych pogan, kiedy w ich
oczach czytamy cyniczne wyzwanie:
“Pokażcie nam na przykładzie
waszego życia, że Chrystus jest
żywy”. Ich argument jest
najzupełniej słuszny. Nie możemy
oczekiwać, że dadzą się zjednać przy
pomocy apologetycznych i
teologicznych traktatów, często tak
suchych i formalnych. Ich argument
jest zupełnie jasny: “Pokażcie nam na
przykładzie waszego życia, że
Chrystus jest żywy”.



Rozglądamy się wokół siebie, wśród
naszych dzisiejszych braci
chrześcijan, szukając ludzi
prowadzących takie życie, które
moglibyśmy wskazać jako przykład i
wzór dla tych, którzy utracili wiarę. I
gdy nie możemy ich znaleźć, ogarnia
nas smutek. Fakt, że widzimy takie
jałowe i przygnębiające widowisko,
jakie ofiarowujemy światu po
dwudziestu stuleciach tak zwanego
postępu, budzi w nas gorzki żal. W
naszym świecie żyje wielu
chrześcijan, lecz na czele stoją ludzie
bezduszni. Mamy mnóstwo
kościołów, a przy tym tak mało ludzi
żyjących uczciwie. Brak nam nade
wszystko wzorów życia, które by
tchnęły ducha w umarłych,
przekonały ich, umocniły wolę
biednych, słabych śmiertelników,
oświeciły umysły chorych, skruszyły
samolubne serca chciwych
materialistów — brakuje nam
przykładów życia rozpłomienionego
miłością.



Zasmuceni przeciętnością świata
chrześcijańskiego, zawstydzeni
nadaremnym szukaniem latarni,
które by rozświetliły pogańskie
ciemności, rozczarowani
bezskutecznością podejmowanych
przez nas wysiłków, szukamy w
naszej chrześcijańskiej przeszłości
tego, czego obecnie znaleźć nie
możemy, czyli pokazujemy poganom
wspaniałe żywoty naszych świętych.

“A kto to jest według was święty?” —
pytają z sarkastycznym uśmiechem.
Wznosimy oczy ku niebu i staramy
się opanować naszą wściekłość.
Zaciskamy pięści i uśmiechamy się
wymuszonym uśmiechem. Ci
poganie mają czelność drwić z
naszych świętych. Dla tych
sprowadzonych na manowce ludzi,
święty jest tylko upiornym posągiem,
wyrzeźbionym w sztywnej
niewygodnej postawie, ukrytym
gdzieś w kącie jakiegoś kościoła i



otoczonym przez pomarszczone
staruszki.

“Kto to są święci?” — pytają poganie.
“Biedni szaleńcy, którzy z wielkim
entuzjazmem starają się wcielić w
życie niemądre motto ora et labora
(módl się i pracuj), i którzy zawsze
zatrzymują się w pół drogi, nie
czynią niczego pożytecznego, ciągle
się modlą bijąc się w piersi,
odmawiają różańce zaniedbując
zwykłą, wykonywaną przez innych
ludzi pracę.”

Kto to są święci? — “Bladzi, słabowici
nieszczęśnicy, dla których życie
godne jest tylko wzgardy i
lekceważenia, i którzy w ogóle od
niego uciekają, ażeby rozmyślać o
śmierci. Utraciwszy zdrowie, swą
niewielką siłę wyrażają w
pogardzaniu mocnymi. Ciemne,
ubrane w zakonne habity postacie,
które nigdy nie widziały światła
dziennego, stercząc niczym badyle



na opuszczonych stokach górskich,
jak olbrzymy z dawnych czasów,
straszący spokojnych sąsiadów.”

Oto jak poganie patrzą na świętych i
szyderczo uśmiechają się kiedy ich
wspominamy.

Jednakże nasi święci nie są upiorami
ani posągami. Są ludźmi realnie
osadzonymi w swoich czasach.
Niektórzy z nich są starzy i wolno
podążają swoją drogą, inni zaś są
młodzi i lekko biegną z młodzieńczą
werwą. Jedni noszą szaty duchowne,
drudzy robocze; niektórzy chodzą z
odkrytą głową, inni w łachmanach,
jeszcze inni w nowoczesnych
ubraniach. Wojownicy piesi lub
konni, pielgrzymi okryci kurzem;
święci w królewskich płaszczach i w
kajdanach niewolników! Wszyscy są
zwyczajnymi ludźmi, a przy tym są
natchnieniem dla innych.

Poganie jednak nadal pogardzają i
szydzą z nich. Traktują ich jak



postacie z poezji i marzeń,
podziwiają ich zapał, wrażliwość,
miłość natury, lecz jeśli chodzi o Boga
tych świętych, nowocześni poganie
zdobywają się tylko na pogardę.

A kim jest święty dla samych
wiernych? Dla tych, którzy przez
chrzest zostali wprowadzeni do
nauki Chrystusowej? Znowu musimy
się wstydzić tych głupich rzeczy,
które widzimy i słyszymy. Święci są
w ich oczach godnymi politowania
biednymi ludźmi, którzy w dawno
minionych wiekach spędzali życie na
kolanach, ludźmi, którzy przez
pokutę i surowe życie stali się
oblubieńcami Boga. Ta myśl, że Bóg
pobłażał swoim świętym i
rozpieszczał ich, nadal tkwi w
umysłach naszych wiernych.
Uciekają się do świętego by prosić go
o przysługi, czule całują jego gipsowy
posąg, wpatrują się jak urzeczeni w
jego twarz ukształtowaną w glinie i
zostawiają kilka monet jako znak



swej miłości. Modlą się o wiernego
małżonka, dobrą żonę, o odzyskanie
czegoś utraconego. I są w dodatku
takie dni, w które w ich przekonaniu,
łatwiej te rzeczy uzyskać.

Tak obecnie pojmuje się świętych.
Biedni święci! Święty Kościół
Chrystusowy wskazywał na nich jako
na przykłady dla nas, a teraz są tylko
brzydkimi figurami z
bezwartościowej gliny, na
drewnianych piedestałach
pomalowanych tak, aby wyglądały
na marmur.

Wprawdzie nie każdy tak myśli, ale
wielu. Trudno więc nam uskarżać się
na to, co sądzą poganie, kiedy patrzą
na nas, jako na rzekomych
chrześcijan, którzy tak daleko odeszli
od swej drogi. Pomyśl jakież to
pomieszanie naszych świętych z
figurami z gipsu!

“ŻYWOTY ŚWIĘTYCH”



Znowu zadają nam pytanie: “Kto to
jest waszym zdaniem święty?” Wtedy
niechętnie wyjmujemy owe książki
zatytułowane “Żywoty świętych”[2],
w okładkach w zawsze mocno
odpychającej czerni, drukowane
wielkimi literami, aby mogli je czytać
zdziecinniali staruszkowie ze
słabnącym wzrokiem. W książkach
tych czytamy o niezbyt miłych
postaciach o słabej żywotności i bez
poczucia humoru, ludziach, którzy
już w młodocianym wieku czterech
lub pięciu lat okazywali silną niechęć
do podłego i zepsutego świata, który
ich otaczał. Niekiedy przykłady, które
podaje się nam jako wzory, którymi
winniśmy się kierować w życiu,
przedstawiane nam są jako dzieci,
które nigdy nie psocą, nigdy się nie
śmieją i nigdy nie płaczą. Kiedy
byliśmy dziećmi prosiliśmy św.
Mikołaja, aby przyniósł nam misia,
lokomotywę, bęben. Nasze
siostrzyczki prosiły go o lalki, wózki
dziecinne, czy naczynka kuchenne.



Natomiast święci, o których czytamy
w tych książkach, zawsze stoją ponad
tymi głupimi dziecinnymi
zabawkami.

Kiedy autorzy tych książek traktują o
młodym człowieku w wieku
osiemnastu lub dwudziestu lat,
wysławiają jego skromność. Jednak
to, co rzeczywiście opisują, jest po
prostu zwykłą nieśmiałością. Mówią
oni o czystości w taki sposób, że
chodzi najprawdopodobniej o
zwyczajne tchórzostwo. Bardzo
często mieszają świętość z cudami, a
jeśli zmuszeni są mówić o świętym,
który akurat nie był cudotwórcą,
starannie to ukrywają, natomiast
podkreślają jego zwyczaj oddawania
się cichej modlitwie, zawsze
utrzymywanej przez niego w
tajemnicy, o czym wspominają z
żalem.

Dlaczego boją się nam powiedzieć, że
święci w zachowaniu zewnętrznym



przejawiali wszystkie cechy
spotykane u zwykłych ludzi? Może
uważają oni, że świętość wyciska na
czołach świętych znak odróżniający
ich od zwykłych śmiertelników, jakby
świętość była zawodem jak inne
zawody.

Mówimy teraz tylko o tym, co
możemy przeczytać w żywotach,
gdyż o tych ślepych posągach
gipsowych, które tak często
spotykamy, z ich dziwacznymi
twarzami, nienaturalnym i
zniewieściałym wyrazem — lepiej
nie wspominać.

Ale jest jeszcze, zdaje się, trzecie
wyobrażenie, jakie mamy o świętych,
za które winę ponoszą ci pobożni
autorzy: pokazując nam zdrój łaski
Bożej spływający na jakąś marną i
słabą naturę. Nieraz myślałem o
napisaniu książki pt.“Wady
świętych”[3], ale byłoby bardzo
trudno znaleźć jakąś ludzką słabość



w bezdusznych postaciach
opisywanych w tych książkach. Ich
autorzy zawsze starali się ją ukryć. A
jakże bardzo podniosłoby nas na
duchu poznanie naturalnych słabości
świętych i środków jakie stosowali w
celu ich przezwyciężenia. Dlatego
żywoty świętych wielu ludziom
wydają się nudne, nużące i
zwodnicze. Ludzie tacy jak ty i ja
pragną mieć wzór, który możnaby
naśladować, poznać jakąś istotę
ludzką, jakiegoś przyjaciela, który
dodawałby nam otuchy w naszych
zmaganiach. Ludzie z charakterem
spodziewają się znaleźć wśród
świętych pewną osobowość.
Jednakże w przeważającej liczbie
wypadków, każda osobowość z jaką
się spotykamy jest zeszpecona lub
całkowicie zniekształcona.

ŚWIĘTOSZKOWACI

“W miarę, jak poczucie
wszechpotężnego znaczenia samego



Boga wymazuje się ze świadomości
ludzi następuje coraz większa
degradacja chrześcijaństwa, które w
tej samej proporcji traci siłę swego
przekształcającego wpływu”.

J. Leclercq [4]

Owe żywoty świętych stworzyły
grunt dla rozwoju odrażającego
chwastu, mieszaniny pozornej
świętości i faktycznego tchórzostwa,
hybrydy roślinnej, jak ją nazywa
ojciec Bruckberger, która wyrasta w
mrocznych zakamarkach naszych
kościołów. Z braku lepszej będę
używał nazwy “świętoszkowaty”.

Jeżeli ci, którzy odeszli od Boga,
mieliby chęć powrócić pod Jego
skrzydła i szukać prawdy w życiu
tych, którzy zwą się Jego dziećmi, to
nie możemy zaprzeczyć, że byłoby
niezmiernie trudnym zadaniem
znalezienie ziarna prawdy w
nierealnych i pełnych pruderii
żywotach tych postaci.



Świętoszkowaty pragnie zostać
świętym ale jak Ojciec Bruckberger
powiada: “podczas gdy przedmiotem
tęsknot świętego jest Bóg,
świętoszkowaty dąży do świętości,
przez wzgląd na siebie samego”[5].
Pod względem duchowym jest on
krótkowzroczny. Widzi świat z jego
złymi i przewrotnymi mieszkańcami
i wycofuje się do swojej egoistycznej
skorupy. Ubolewa nad tym, że świat
źle obchodzi się z kapłanami Bożymi,
lecz nigdy nie zdarza się, aby zdobył
się na odwagę i ich bronił, albo żeby
uczynił młodzieńczy atak na
nieprzyjaciół Kościoła. Udaje
roztropnego, a naprawdę jest
godnym pogardy tchórzem. W
chwilach wielkiego podniecenia
uczuciowego potrafi wznosić modły
do nieba o zesłanie ognia, aby
zniszczyć wszystkich grzeszników —
zawsze aby zniszczyć, ponieważ on
nigdy nie doświadczył szlachetnej
ambicji starania się o ich ocalenie. W
czasie pokoju niektóre niemądre



matki mogą nawet stawiać go, ze
względu na jego dobroć za przykład
dla swoich małych dzieci, lecz w
czasie wojny zawsze będzie w
pogardzie. W walce nie ma z niego
żadnego pożytku. Jak roślina
wyhodowana w sztucznym cieple
szklarni, jest on obeznany tylko z
mrokiem kościołów, lecz obce jest mu
życiodajne światło słoneczne. Nie
lubi słuchać, gdy mówi się o walce i
śmierci, odwadze czy męstwie. Brak
mu bowiem spośród wielu innych
jednej ludzkiej cnoty: zwyczajnej
odwagi.

Nie ma on ambicji, ani
uniwersalnego spojrzenia. W
sprawach duchowych jest ślepy.

Nadzwyczajną wagę przywiązuje do
zewnętrznych form, które według
jego głupiego mniemania uczynią go
świętym. Nigdy nie jest zbyt
oryginalny, ale pragnie zaliczać się
do grona ludzi oryginalnych, choć



sam nie ma pojęcia jak to osiągnąć i
pozbawiony jest wyobraźni. Stara się
naśladować jakieś szczególne rysy
charakteru ulubionych świętych, ale
nie podejmuje żadnego wysiłku, aby
zrozumieć podstawową siłę
motywacyjną w ich życiu.

Tak więc ci świętoszkowaci są
zadowoleni, że życie ich sprowadza
się do zachowywania zewnętrznych
form życia wewnętrznego, o którym
nic nie wiedzą.

Świętoszkowatość jest bezwstydnym
brakiem zachowania godności w
bardziej intymnych relacjach między
duszą i Bogiem. Jeżeli ludzie
trzymają prosto głowę, kiedy z sobą
rozmawiają, to dlaczego mieliby
czynić wszelkiego rodzaju
wykrzywienia, kiedy rozmawiają z
Bogiem?

Świętoszkowaci to są ludzie, którzy
spędzają całe godziny w kościele, gdy
tymczasem w danej chwili



zobowiązani są pracować lub
troszczyć się o rodzinę.

“Jeśli zaś jaka wdowa ma dzieci albo
wnuki, niechże się one uczą najpierw
pieczołowitości względem własnej
rodziny i odpłacenia się rodzicom
wdzięcznością! Jest to bowiem rzeczą
miłą w oczach Bożych”[6].

Świętoszkowaty to ten, który dwa
razy się przeżegna na skutek
skrupułów.

Świętoszkowaty to ten, który
przystępuje do ośmiu bractw i nie
spocznie dopóki nie przystąpi do
dziewiątego.

Świętoszkowaty to ten, który pokłada
całą ufność w Bogu i nie czyni
najmniejszego osobistego wysiłku,
aby rozwiązać to na co czeka. Jest to
kuszenie Boga.

Świętoszkowaty jest sentymentalistą
bez odrobiny inteligencji.



Gdyby świętoszkowaci potrafili
przezwyciężyć swoją bezsensowną
próżność, w wielu przypadkach
fałszywa parodia świętości mogłaby
wygasnąć. Gdyby nikt nie chciał
spojrzeć na nich kiedy błyskają im
białka oczu, gdyby w ogóle nikt nie
zwracał na nich uwagi, kiedy
pokornie spuszczają głowy, szybko
wyzbyliby się pietyzmu.

Z łatwością można ich rozpoznać:
noszą po kilka krzyży, wszelkiego
rodzaju medaliki, mają święte
obrazki w każdej książce, którą
czytają.

Nabożna literatura stanowi ich stałą
lekturę, szczególnie wtedy gdy
zmierzają do jakiegoś nowego
rodzaju pobożności. Nie są skłonni
do wykonywania żadnej uczciwej
pracy. Kiedy nadarza się sposobność
odmówienia sobie czegoś, uczynienia
jakiejś drobnej ofiary, wykazują
zupełny brak wielkoduszności.



Zaniedbują sprawy własnego
zawodu, nie dbają o zjednanie sobie
nowych przyjaciół. Zbliżając się do
nich nigdy nie powinieneś oczekiwać
ciepłego przyjęcia z ich strony
ponieważ serca ich są zimne i
niewrażliwe. W rozmowie z nimi
musisz zachować dużą ostrożność,
ponieważ oni bardzo łatwo się
gorszą. Możesz z nimi mówić o
nabożeństwach i o procesjach, ale
nie o życiu wewnętrznym, ponieważ
nie będą wiedzieli o czym mówisz.
Możesz mówić o religijnych
uroczystościach i o godzinach Mszy
św., ale nie o osobistym apostolstwie,
ponieważ oni nie znają nawet
znaczenia tego wyrazu.

“Szukają ustawicznie pociechy i
wskazówek duchowych, wynajdują
książki i bezustannie je czytają, by
znaleźć w nich to, czego pragną. Tym
zajęciom poświęcają o wiele więcej
czasu, aniżeli umartwieniu i
wyrobieniu w sobie doskonałego



ubóstwa wewnętrznego, które jest tu
nieodzowne. Nadto jeszcze gromadzą
osobliwe obrazy i różańce,
wybierając raz te, raz tamte i
posługując się coraz to innymi. Dziś
podoba się im to, jutro znów co
innego, przywiązują się do tego
krzyża, bo jest odmienny od innych.
Ujrzycie ich obwieszonych
agnuskami, relikwiami, to znowu
spisem imion świętych jak dzieci,
które ozdabiają się
świecidełkami.”[7]

Lubią udzielać się w małych
grupach, które skupiają się wokół
kościołów, ale gdy spotykają się z
problemami życia, stają się bezradni.
A to są ci sami, którzy najbardziej
zwracają na siebie uwagę przy
wszelkich okazjach i pretendują do
miana świętych i wzorowych
chrześcijan.

Z pewnością nie są to ludzie, którzy
swoim życiem mogliby przekonać



pogan, że Chrystus jest nadal żywy,
gdyż są to robotnicy fizyczni, którzy
z góry patrzą na swoich
współtowarzyszy, popędliwi lub źle
wychowani urzędnicy, albo studenci
zaniedbujący naukę. Ich sposób
postępowania jest odpychający, a
wygląd zewnętrzny godny
pożałowania. Nie mają ani trochę
męstwa, ani charakteru, ażeby
miłować przynajmniej po ludzku.

Świętoszkowatość jest występkiem,
jak każdy inny występek. Nie ma
czegoś takiego, jak powołanie do
niego. Jest potwornością,
zniekształceniem, karykaturą
chrześcijaństwa, i jak wszystkie
karykatury, powinien być potępiony.

OSZCZERSTWO

Locutaque est Maria et Aaron contra
Moysen... ...Quare ergo non timuistis
detrahere servo meo Moysi? ...et ecce
Maria apparuit candens lepra quasi



nix. Cumque respexisset eam Aaron,
et vidisset perfusam lepra...

“Miriam i Aaron mówili źle przeciw
Mojżeszowi... ...Czemu ośmielacie się
przeciwko memu słudze, przeciwko
Mojżeszowi, źle mówić? ...lecz
Miriam stała się nagle biała jak śnieg
od trądu. Gdy Aaron do niej się
zwrócił, spostrzegł, że była
trędowata...”

Księga Liczb 12, 1‑10

Odpowiedzią dla pogan, którzy
powiadają, że Chrystus nie jest żywy,
będzie pokazanie im, jak żyją
dzisiejsi chrześcijanie.
Pragnęlibyśmy więc wskazać na
jakiegoś konkretnego chrześcijanina,
który mógłby być dla nich
przykładem. Jednakże, kiedy
przechodziliśmy wzdłuż szeregów
naszych braci usiłując wybrać
najlepszego, raz po raz z naszych ust
wyrywał się okrzyk: “Nie, nie ten, nie
ten!”. I powtarzaliśmy ten żałosny



okrzyk z każdym krokiem.
Zawstydzeni i zakłopotani
musieliśmy się w końcu zatrzymać,
aby ateiści nie widzieli tego
przygnębiającego widowiska, jakiego
jesteśmy wykonawcami, my, dzisiejsi
chrześcijanie. Nie mając nic do
powiedzenia o czasach obecnych,
zwróciliśmy się pełni nadziei ku
przeszłości, do żywotów świętych. Na
pewno istnieją jakieś dobre książki z
tej dziedziny, ale wybór jakiego
dokonaliśmy był tak niefortunny, że
nikogo nie udało się przekonać.

Już mówiliśmy o tym, co ci ludzie
łaknący prawdy mogą znaleźć w
ciemności naszych kościołów. Nic
wszakże nie wspomnieliśmy o tym,
czego mogliby się dowiedzieć
przypadkiem słuchając złośliwych
języków oszczerców, których
wszędzie pełno. Jako chrześcijanie
powinniśmy naprawdę wstydzić się
za siebie. Staramy się
rechrystianizować społeczeństwo,



ale przede wszystkim powinniśmy
rechrystianizować samych siebie.

Jeżeli jesteś prawdziwym
buntownikiem, to przedstawiam ci
dwa nowe motywy skłaniające do
buntu: zawiść i oszczerstwo. Są to
dwa aspekty jednego obrzydliwego
grzechu, który panoszy się wśród
synów Chrystusa. Tych synów, którzy
już dawno zapomnieli nie tylko o
tym, że Chrystus dał nam nowe
przykazanie, ale nawet o tym, że
wśród zasadniczych cnót jest jedna,
która nazywa się sprawiedliwością.
Ty sam prawdopodobnie zauważyłeś,
że ludzie bardzo dużo mówią dzisiaj
o “miłości bliźniego”, lecz jakże mało
o sprawiedliwości. Niesprawiedliwa
krytyka tak wielkim cieszy się
powodzeniem! Jest taka modna!
Ludzie stali się ekspertami w
wymyślaniu intryg. Plotka i
oszczerstwo już nie są występkami,
wolimy nazywać je “krytyką”!



Czy nigdy nie stałeś się ofiarą tego
rodzaju “krytyki”? Wszak jest to znak
wszystkich dobrych chrześcijan,
pewnego rodzaju piętno, które Bóg
miłościwie wycisnął na życiu
wszystkich swoich dzieci.

Jeżeli nie chcesz w swym życiu
dokonać niczego pożytecznego,
niczego wielkiego, to ulegnij
wpływom tej głupiej, złośliwej
krytyki, której źródłem są zawiść i
plotkarstwo. Czy nigdy nie cierpiałeś
— gdybyśmy nie byli chrześcijanami
mówilibyśmy o rozpaczy — widząc
jak ludzie mylnie interpretują twoje
najczystsze postępowanie?

Powiesz mi ze smutkiem, że niestety
tak. Opowiesz mi swoją smutną
historię, która jest historią wielu
dobrych ludzi.

Włożyłeś całe swoje serce w
przedsięwzięcie, które miało taki
wzniosłe cele. Twoje ideały były
czysto nadprzyrodzone, oczekiwałeś



nadejścia żniw. Przemyślałeś
wszystko zanim uczyniłeś pierwszy
krok. Nie przejmowałeś się
wydatkami, sprawa budziła w tobie
tyle entuzjazmu. A co wydarzyło się
potem? Co usłyszałeś?

“Ostre jak u węża ich języki, a jad
żmijowy pod ich wargami”[8], albo
języki trajkoczące i plujące brudem,
rzucające podejrzenia na twoje
boskie ideały, na twoje szlachetne
ludzkie ambicje. Krzyż oszczerstwa
spoczął na twych ramionach. A
przecież w ciągu całego twego życia
byłeś tak blisko Boga! Ale potem
przypomniałeś sobie, że rodzice
najbardziej rozpieszczają swoje
wątłe dzieci i poczułeś się dumny, że
jesteś traktowany jak zdrowy syn.

Nie bądź nigdy na tyle nierozsądny,
żeby starać się swoimi czynami
przypodobać wszystkim.

Jeśli spróbujesz coś przedsięwziąć
poważnie i jak należy, to nie dziw się,



gdy poczujesz na sobie chłostę
oszczerstwa. Miej stale w pamięci
słowa Tertuliana: “[Któż nie pragnie]
cierpieć, ażeby całkowicie posiadał
łaskę Boga i zyskał od Niego zupełne
przebaczenie za cenę swej krwi? Bo
za taki czyn wszystkie przewinienia
są darowane. I to jest powodem, że
my za wasze wyroki zaraz na
miejscu dzięki składamy...Kiedy
skazujecie nas wy, uwalnia nas
Bóg”[9].

Czyń wszystko co w twojej mocy,
ażeby spodobać się Bogu, a możesz
być pewien, że inny uczynią
wszystko, żeby doprowadzić cię do
upadku. Człowiek jest naprawdę
godny pożałowania, gdy musi
ukrywać własne słabości przez
rzucanie zniewag na dzieła innych.
Ale niestety tak właśnie jest. Nic nie
jest bardziej bolesne dla
bezdzietnego, jak słuchanie rozmów
o dzieciach. Zawiść zawsze wydaje
gorzki owoc oszczerstwa.



Ileż razy powtarza się ta sama
historia! Kiedyż wreszcie położymy
temu kres? Zawsze znajdzie się taki,
który zapyta: czego chcą ci intruzi?
jakim prawem wdzierają się na nasz
teren działania? “Ci ostatni jedną
godzinę pracowali, a zrównałeś ich z
nami, którzyśmy znosili ciężar dnia i
spiekoty”[10].

Wszyscy wraz z dobrym ojcem
czekaliśmy na powrót
marnotrawnego syna z
nieszczęsnego życia, jakie prowadził.
Bardzo interesujemy się
marnotrawcami i zepsutymi
moralnie, Zacheuszem i Magdaleną.
Szczególnie jednak interesujemy się
tymi, którzy odeszli od Boga.
Pamiętaj, że Chrystus przyszedł, aby
znaleźć zagubioną owcę.

W przypowieści występuje jednak
jeden człowiek, który smucił się z
powodu powrotu marnotrawcy, jest
nim jego brat. “Rozgniewał się i nie



chciał wejść” do domu. Obawia się
on teraz, że nastąpi kres przywilejów,
którymi cieszył się jako jedyny syn.
Odtąd będzie musiał względy jakimi
darzył go ojciec dzielić ze swoim
nowoprzybyłym bratem. Dotychczas
czuł się bardzo szczęśliwy bez
rywala. Jego interesy były zawsze
uwzględniane we wszystkim, miał
pełną kontrolę nad gospodarstwem
ojca. Po co on przyszedł, “ten twój
syn?” — on nie nazywa go nawet
swoim bratem. “Kazałeś zabić dla
niego utuczone cielę... ale mnie nie
dałeś nigdy koźlęcia, ażebym się
zabawił z przyjaciółmi”. Jego zawiść i
nienawiść skłoniły go nawet do
wytykania dawniejszych grzechów
nawróconego marnotrawnego syna.
Ojciec mu odpowiedział: “trzeba się
weselić i cieszyć z tego, że ten brat
twój był umarły, a znów ożył, zaginął,
a odnalazł się”[11].

Jednakże wszystkie argumenty są
grochem rzucanym o ścianę. Uszy



zawiści nie słuchają głosu miłości,
słuchają tylko pogłosek, ku którym
skłania się własne rozgoryczenie.
Jeżeli nie mogą dopatrzeć się czegoś
złego, aby to rozpowszechniać, to
wymyślają coś złego. A ty, drogi
czytelniku, czy nigdy się z tym nie
spotkałeś u tak zwanych “dobrych”
chrześcijan?

Czy takie sposób działania możemy
nazywać “gorliwością”? Otóż nie!
Gdyby gorliwość na tym polegała to
apostolstwo sprowadzałoby się do
czystego materialnego interesu...
Rzeczywistą nazwą tej zawistnej
postawy jest ślepota na sprawy
nadprzyrodzone.

Apostoł Jan mówi nam dwukrotnie:
“Po tym zaś poznajemy, że Go znamy,
jeżeli zachowujemy Jego
przykazania. Kto mówi: «Znam Go»,
a nie zachowuje Jego przykazań, ten
jest kłamcą i nie ma w nim



prawdy“[12], oraz napomina: “Nie
szemrajcie między sobą”[13].

Ilekroć jesteś oburzony lub popadasz
we wściekłość, trzymaj na wodzy
swój język, ponieważ, jak głosi stare
porzekadło chińskie: oszczerstwo,
które wychodzi z ust człowieka, jest
jak tabun zbiegłych rumaków, którego
prawie nie da się opanować.

Słowa, które św. Paweł wypowiedział
w zaleceniu do Tymoteusza, są
naprawdę przejmujące. “Zaklinam
cię wobec Boga i Chrystusa Jezusa, i
wybranych aniołów, abyś tego
przestrzegał bez uprzedzeń, nie
powodując się w niczym
stronniczością”. A w jednym z
poprzedzających wierszy napisał:
“Przeciwko prezbiterowi nie
przyjmuj oskarżenia, chyba, że na
podstawie dwu albo trzech
świadków”[14].

Cokolwiek szepniesz na ucho
przyjacielowi, zaraz zostanie głośno



przeniesione do uszu tłumu.
Będziesz starał się naprawić szkodę
wyrządzoną dobremu imieniu
danego człowieka, danej instytucji,
czy danej idei i nie dasz rady, nie uda
ci się. Oszczerstwo zawsze
pozostawia ślad po sobie.

Obyśmy nigdy nie wstydzili się tego,
co mówimy gdyż nadejdzie dzień,
kiedy każde słowo będzie osądzone.
Święte i prawdziwe Boże Słowo
osądzać będzie okrutne i fałszywe
słowa ludzi, wtedy, kiedy już nie
będzie czasu na miłosierdzie.

Pozwól, że opowiem ci pewną
historię. Miałem sposobność
obserwować z bliska zdecydowane
postępowanie pewnego człowieka,
który odczuł na własnej skórze
złośliwe ataki takiego oszczerstwa.
Krytykowano wszystko, co on czynił:
jego pracę, sposób myślenia, słowa,
uczynki. Każdy język szeptał:
“Słyszałem pewną rzecz o tym



człowieku...”. Jeden “dobry”
chrześcijanin mówił do drugiego
“dobrego” chrześcijanina: “A czy
wiesz co ja słyszałem...?” (Panie! co
się stanie z nami przy tym całym
naszym gadulstwie, plotkarstwie,
kłamstwach, jeżeli każde
bezużyteczne słowo przez nas
wypowiedziane musi zostać ogniem
zniszczone, zanim będziemy mogli
wejść do Królestwa Niebieskiego?)

Nieraz zastanawiam się dlaczego
ludzie nie kładą tamy tym
niesprawiedliwościom. Jeżeli
skradzione dobra należy zwrócić,
ażeby otrzymać przebaczenie, to z
pewnością zdają sobie sprawę, że tak
samo rzecz się ma z reputacją
człowieka! A może myślą, że złoto
ma większą wartość niż dobre imię?

Mówiłem ci już, że wielu jest takich,
którzy zapomnieli o ludzkich
cnotach, przywiązują oni znaczenie
do zewnętrznych form miłości



bliźniego, lecz zupełnie nie obchodzi
ich sprawiedliwość. Ludziom tym
należy powiedzieć, że miłość
bliźniego nie polega na słowach lub
wyrażaniu uprzejmości, lecz na
prawdziwej miłości okazywanej w
czynach. (Pamiętaj: “Panie,
Panie!...Ja ciebie nie znam”).

Płakałem obserwując niewinne życie
owego wspaniałego człowieka. Nigdy
się nie skarżył, ani się nie
usprawiedliwiał, łzy zalewały mu
oczy, gdy czytał listy od kilku
przyjaciół, których jeszcze miał,
informujące go o tym, «co się o nim
mówi» i wzywające go do
zaprzeczenia tych kalumni. Nic z
tego. On nawet w najmniejszej
mierze nie starał się
usprawiedliwiać. Ziarno, które padło
na dobry grunt, na żyzną glebę,
zapuszczało mocno korzenie w Bogu.

Ci, którzy mieli mało wyobraźni,
oczerniali go delikatnie ale ci, o



silnych osobowościach ranili go
najmocniej.

“Dokądże będziecie napadać na
człowieka, i wszyscy go przewracać
jak ścianę pochyloną, jak mur, co się
wali? Oni tylko knują podstępy i
lubią zwodzić; kłamliwymi ustami
swymi błogosławią, a przeklinają w
sercu”[15].

Ale on nadal miał ufność w Bogu, bo
komuż jeszcze mógłby zaufać? “On
jedynie skałą i zbawieniem moim, On
jest twierdzą moją, więc się nie
zachwieję”[16].

Patrzyłem jak on reagował podczas
całego tego prześladowania. Czas
często nie spieszy się z upomnieniem
o prawa niewinnego, ale w końcu
zawsze to uczyni. Kiedy nadeszła
owa chwila, obserwowałem jego
zachowanie. Oszczercy jego nigdy
nie zdobyli się na jakiś krok, by
zbliżyć się do niego. To on właśnie
dodał perłę do swej korony



bohaterstwa, przychodząc z radością
na spotkanie z nimi i prosząc ich, by
zapomnieli o tym, co było.

Nigdy nie obawiaj się gdy głośno
rozpowszechnia się plotki i otwarcie
wymachuje bronią, ponieważ ty
zawsze możesz tym, co wykrzykują
powiedzieć prostą prawdę i zamknąć
im usta. Będzie się wszakże ciebie
oczerniać w inny sposób: będzie się
szeptać na ucho poufne słowa
fałszywego współczucia. W taki
sposób zawsze działają hipokryci,
którzy przybrani w piękne piórka
pochlebców, potajemnie tną niczym
miecz. Oni nigdy nie spojrzą prosto
w oczy ‑ nie mają odwagi.

Pan zapytał Kaina: “Dlaczego jesteś
smutny i dlaczego twarz twoja jest
ponura? Przecież gdybyś postępował
dobrze, miałbyś twarz pogodną”[17].
Oby rozmawiając z ludźmi, nigdy się
nie wstydzili patrzeć prosto w oczy!



Zastanów się przez chwilę nad tymi,
którzy są największymi oszczercami:

— ludzie bez wyrazu,

— bezsilni,

— nieszczęśnicy,

— o kamiennych sercach,

— sfrustrowani,

— zawistni,

— zgorzkniali.

I pamiętaj nie masz się co obawiać
takich nędzników. Oni nie są w
stanie cię zranić!

Któregoś dnia będziemy musieli
zupełnie jasno powiedzieć tym
osobom, które ośmielają się nazywać 
chrześcijanami: “Mamy już dość
waszego oczerniania. Jesteśmy
gotowi przecierpieć wszystkie
szkody, jakie wyrządzacie naszemu



dobremu imieniu, ale nie będziemy
tolerować zniewag, jakie czynicie
naszej świętej Matce Kościołowi
swoimi oszczerstwami”.

Jeżeli jako chrześcijanie postanowili
ignorować Boskie prawo miłości, to
jako ludzie powinni być osądzeni
według ludzkiej sprawiedliwości.

Jeśli sumienie nie wyrzuca im przed
Bogiem złego postępowania, to
powinny ich skazać ludzkie
trybunały. Jeśli spotkasz się
kiedykolwiek z kimś takim twarzą w
twarz, zobaczysz, jak odwróci się
niczym tchórz. Oni nie są mężni!

Podążaj więc jak dotychczas swoją
drogą. Kontynuuj swoją podróż z
głową do góry, nie dając się
zastraszyć ujadaniem psów, które
spotkasz na swej drodze. “Wola. —
Energia. — Przykład. ‑ Co ma być
wykonane, wykonaj! Bez wahania,
bez oglądania się za siebie... Inaczej
ani Cisneros nie byłby Cisnerosem,



ani Teresa de Ahumada nie byłaby
świętą Teresą, ani Inigo de Loyola,
świętym Ignacym... Bóg i odwaga! — 
Regnare Christum Volumus! Chcemy
aby Chrystus królował”[18].

ŚWIĘTOŚĆ[19]

Co jest największą naszą wadą? Co
jest tak złe w życiu dzisiejszych
chrześcijan, że czyni Kościół
niezdolnym do zjednania sobie ludzi
obojętnych i ateistów?

Co jest tak wielkim błędem w naszym
życiu, że nie możemy być
przykładem dla pogan?

Co jest w nas złego, co nie pozwala
nam nikogo przekonać, że Chrystus
jest naprawdę żywy?

Dlaczego nas, dzisiejszych
chrześcijan uważa się za niezdolnych
do odnowienia świata, choć
faktycznie tylko my jedni mamy



żywotną siłę konieczną do dokonania
takiej przemiany?

Odpowiedź na to jest jedna:
wyznawcy Chrystusa nie przejawiają
żadnego rzeczywistego pragnienia
osiągnięcia świętości. Dzieci Boga
stały się mierne i obojętne. Jakaż
potworna sprzeczność! Chrześcijanie
śmieją się podobnie jak poganie,
kiedy mówi się o doskonaleniu.

O Panie, czy jest sposób, w jaki
można by ich przebudzić? Jak mamy
przekonać tych, którzy noszą święte
imię Chrystusa, że mają pilny
obowiązek uświęcania się? Chrystus
dał bezwarunkowe przykazanie i nie
dopuścił wyjątku: “Bądźcie więc wy
doskonali, jak doskonały jest Ojciec
wasz niebieski”[20].

Wielki Apostoł nie przestaje wołać do
tych samych ludzi, którzy z taką
łatwością wymieniają imię Pawła:
“Albowiem wolą Bożą jest wasze
uświęcenie...”.[21]



Ta świętość zatem musi być w
zasięgu każdego, ponieważ sam Bóg
powołuje wszystkich jednakowo do
dążenia do niej. On nie żąda
świętości, która będzie się objawiać
w nadzwyczajny sposób, w
proroctwach czy w cudach. On
domaga się, aby każdy z nas
nadzwyczaj dobrze wykonywał swą
codzienną pracę. Twoim mottem
powinno być: “Czyń to, co należy
czynić i czyń dobrze to, co czynisz”,
ale zawsze z miłością do Boga —
Miłości.

Każdy chrześcijanin, który nie dąży
do takiej świętości, który nie stara się
o takie doskonalenie, wykazuje
zupełną nieznajomość sensu swego
życia, swej religii i swego Boga.

Jeżeli ma być z nas jakiś pożytek na
tym świecie, musimy być świętymi.
W przeciwnym razie nasze życie nie
będzie mieć dostatecznej siły, aby



oświecić tych ludzi, którzy odeszli od
Boga.

Jednocześnie nie powinniśmy zrażać
się przykładami, o jakich czytamy w
tych «żywotach świętych» o których
mówiłem ci przedtem. Nigdy się nie
zrażaj — święci wcale nie byli tacy.
Te książki pokazują ich tylko z jednej
strony.

Wszystkie nasze wątpliwości
rozwieją się i znowu odzyskamy
odwagę, gdy po prostu otworzymy
Ewangelię. Dowiemy się, że pierwsze
trzydzieści lat życia Chrystusa
upłynęło w zwykłej pracy i w
zwykłym posłuszeństwie. Było to
życie podobne do życia wszystkich
innych ludzi z tamtych czasów. Gdy
Jezus był maleńkim dzieckiem, wcale
nie lepił ptasząt z gliny, ażeby tchnąć
w nie życie i potem przypatrywać się
jak trzepoczą skrzydłami i próbują
fruwać, jak każą nam wierzyć
niektóre sceny pochodzące z



apokryficznych ewangelii. Nie
dowiemy się także z Ewangelii,
jakoby Najświętsza Panna, Jego
Matka czekała na przybycie aniołów,
które wykonają za nią pracę.
Również święty Józef nie musiał
wdawać się w długą dysputę z
diabłem, ani spędzać poranka na
składaniu w całość swoich narzędzi
ciesielskich, które diabeł każdej nocy
łamał na części...

Chciałbym ci powiedzieć jedną rzecz:
żywe jak iskra dziecko, którego nie
sposób było utrzymać w jednym
miejscu w wieku trzech lat, które
bawiło się guzikami, które kradło
cukier za plecami matki, ono tak jak
każde inne może zostać świętym.

Pamiętaj jednak o tym, że aby być
świętymi, musimy być ludźmi
bohaterskimi, ludźmi dojrzałymi.
Święci osiągają męstwo oraz inne
cnoty, podejmując stały wysiłek —
nie przyszli z tymi cnotami na świat.



I my chrześcijanie musimy je także 
nabyć przez stały wysiłek, wyrażający
się w modlitwie, umartwieniach i w
naszej codziennej pracy.

W jaki sposób mamy stać się
świętymi? Całkiem po prostu,
musimy odkryć i pokochać światło
Chrystusa w szarym brudzie
codziennego dnia, w którym
zanurzone są nasze ręce. Cóż
mogłoby być bardziej pocieszającego
lub zachęcającego dla biednego
człowieczego serca?

PRZEPAŚĆ MIĘDZY ŻYCIEM A
RELIGIĄ[22]

Jak powiedziałem, synowie Boga nie
przejawiają już rzeczywistego
pragnienia, aby dążyć do świętości.
Wynika z tego, że chrześcijanie nie
bardzo zdają sobie sprawę z tego
czym jest chrześcijaństwo. Nie
zapuściło ono w nasze życie silnych
korzeni, nie przystosowało się, jak
powinno.



Istnieje nadal ogromna przepaść
między postawą chrześcijanina
wobec Boga, kiedy jest w kościele, a
postawą, którą przyjmuje wobec
sąsiada na ulicy. O Chrystusie
myślimy tylko wtedy kiedy sprawy
przybierają zły obrót. W istocie
prowadzimy podwójne życie: —
życie pracy i życie modlitwy. Jedno
różne od drugiego; i jedno i drugie
kieruje się zupełnie odmiennymi
zasadami. W rezultacie nasza
modlitwa jest jednym wielkim
kłamstwem, a nasza praca jest
drugim wielkim kłamstwem.
Usiłujemy walczyć jednocześnie na
dwóch różnych frontach, a to
przecież zniechęca nawet
najdzielniejszych bojowników.

Wiara bez życia i życie bez wiary —
czy nie jest to przerażająca
sprzeczność?

Tak według naszego pojmowania
chrześcijaństwo sprowadza się do



poświęcania pół godziny w tygodniu,
aby spełnić obowiązek uczestnictwa
we Mszy św. Nie wiemy natomiast
nic o chrześcijaństwie, które
powinno przenikać życie prywatne i
publiczne wszystkich ludzi.

Dość łatwo rozumiemy zapał
chrześcijan, którzy idą codziennie na
Mszę św., ale trudno nam pojąć, że ci
sami ludzie powinni wywierać
zdrowy katolicki wpływ na politykę,
wychowanie i gospodarkę kraju.

Chrześcijaństwo w naszym
rozumieniu pozostaje z dala od
wszelkich stosunków społecznych, w
izolacji od zajęć zawodowych,
ogranicza się do osobistych
rozmyślań i modlitw. Traktujemy je
jako przedmiot nauczania naszych
dzieci, albo narzędzie pocieszania
starszych ludzi w godzinie śmierci.

Jeszcze więcej wstydu przynosi fakt,
że są tacy, którzy wykorzystują
przysługujące Kościołowi przywileje,



aby uniknąć wypełniania swoich
obowiązków. Świat nareszcie
zaczyna czuć wstręt do tych ludzi,
którzy chełpią się swoją wiernością
synów Kościoła, aby rozwijać własne
interesy materialne. Wyobraź sobie
tych, którzy mają czelność
wykorzystywać Kościół Boży w tym
celu, żeby postąpić krok lub dwa w
świecie na drodze awansu! Jakiż
wstyd i hańbę przynosi takie
postępowanie! Nie mając sami ani
prestiżu, ani popularności
wykorzystują rzeczy Boże aby zdobyć
szacunek. Nie widzą, bo nie chcą
widzieć, że profanują to, co
najświętsze.

Być katolikiem, znaczy służyć
Kościołowi, ale nigdy go
wykorzystywać!

Ci, którzy nie wiedzą co to jest
lojalność, czy godność, niechaj nie
próbują maszerować w pierwszej



linii. Niechaj milczą, niech pozostają
w ukryciu.

Czy nigdy nie spotkałeś ludzi, którzy
zmieniają swoje poglądy stosownie
do kierunku, w którym wieje wiatr?
Z pewnością nie ma to nic wspólnego
z chrześcijaństwem. Chrześcijaństwo
nie nauczało tak postępować odkąd
Chrystus zstąpił na ziemię. My, ludzie
moglibyśmy z łatwością wynaleźć
taką formę religii, ale Kościół jest 
wynalazkiem Bożym. Tych którzy
żyją w “katolicyźmie” pojmowanym
jako jedna z takich form, nie
ośmielam się nazywać ich
chrześcijanami, choć zostali
ochrzczeni... To są tylko hipokryci i
dewotki, które wnoszą swą głupią
lekkomyślność do swoich relacji z
Bogiem.

Może myślisz, że świętoszkowaci to
tylko śpieszą na Mszę św. w
chłodnych godzinach porannych. Są
też tacy świętoszkowaci idący na



Mszę św. o godzinie dwunastej,
którzy naśmiewają się z tych, którzy
śpieszą na nią o godzinie siódmej.
Jedni i drudzy zadawalają się
zewnętrznymi formami pobożności
bez solidnej podstawy. A jedni i
drudzy popełniają ten sam błąd: z
ogromną siłą — diabelską siłą —
niszczą tę istotną jedność Religii i
Życia, jedność, którą doskonale
zachowywali w życiu nasi bracia z
początków chrześcijaństwa, kiedy
jeszcze czuli na sobie ciepły oddech
słów Chrystusa.

Ta przepaść między religią a życiem
jest diabelskim rezultatem owej
pożałowania godnej fałszywej
pobożności, która ukrywa prawdę
przed dzisiejszymi chrześcijanami.
Dlatego brak nam siły do zjednania
sobie ludzi obojętnych. Ci przewrotni
ludzie zerwali silną więź łączącą to,
co ludzkie z tym co Boskie, życie
człowiecze z życiem Boga.



Oto, co staram się uczynić na tych
kartach: pragnę pobudzić cię do
zjednoczenia z Niebem rzeczy
ziemskich, oczyszczonych i
uświęconych naszym sposobem
życia.

Wciąż jednak słyszymy słowa tych
świętoszków, młodych mężczyzn i
kobiet, którzy gdy się im mówi, że
należy miłość Boga wprowadzać do
praktycznych szczegółów życia,
wszyscy dają jednakową odpowiedź:
“Nie mogę otrzymać tego, o co się
modlę, więc już nic więcej mnie nie
interesuje”. Jak często słyszymy to z
ust ludzi udręczonych trudnościami
w prowadzeniu interesów,
studentów po niezdanych
egzaminach, absolwentów
szukających dobrej posady, od
domowych gospodyń znajdujących
się w kłopotach finansowych i wielu
innych ludzi. Jakież to ciasne
pojmowanie relacji, które powinny
mieć miejsce między synem a jego



Ojcem-Bogiem. Jakież to przerażające
zerwanie więzi między Religią a
Życiem!

Oto jest klin, który musimy wbić w
ten świat, aby go umocnić, zanim
rozpadnie się na kawałki: jedność
Religii i Życia. Przeżywajmy każdą
minutę naszego zwykłego życia
twarzą w twarz z Bogiem. Uczyńmy z
naszej pracy skarb w Niebie,
uczyńmy z naszej troski radość w
Niebie, wzbudźmy naszymi
modlitwami uśmiech na ustach
Chrystusa.

KRZYCZMY, ŻE CHRZEŚCIJANIE
NIE SĄ TACY!

Jakże nieszczęsny pogląd mamy na
nasze powołanie jako chrześcijan!
Jakże pożałowania godne jest nasze
wyobrażenie o naszych
poprzednikach, ludziach, którzy stali
się świętymi; o tych ludziach
prawych, mężnych, odważnych,
mocnych, o jasnych umysłach i



czystych sercach; o tych ludziach tak
bardzo ludzkich!

“Być świętym na tym świecie znaczy
rozwinąć swoją ludzką naturę do jej
pełni” — powiada Rademacher —
“całkowicie urzeczywistnić
odwieczny zamysł Boga w
odniesieniu do człowieka. Człowiek
jest współpracownikiem Boga w
dziełach świata”[23]. Jest to zupełna
prawda. W tym wielkim dziele
zawsze będą dwie współpracujące
strony: Bóg przy pomocy swej łaski,
oraz człowiek reagujący na łaskę w
pełnej harmonii z Bogiem. Nie
można ich od siebie oddzielić,
ponieważ Bóg nie chce działać sam, a
człowiek pozostawiony samemu
sobie jest bezradny...

Pamiętaj: chrześcijanin powinien być
najpełniejszym rozwinięciem natury
ludzkiej. Innymi słowy, musi być
przede wszystkim człowiekiem w
pełnym tego słowa znaczeniu. W



przeciwnym razie wszystko staje się
bezużyteczne i może doprowadzić
tylko do ponurego upadku.
Powtarzam: bądź człowiekiem!
Waham się dodać wyraz “prawym”,
gdyż w dzisiejszych czasach “prawy
człowiek” zdaje się oznaczać coś
takiego, jak “biedaczysko”.

Chrześcijanin powinien być
pierwszym i najdoskonalszym z
ludzi, gdyż ma do tego
predyspozycje.

Spójrzmy! Zbliżają się ci, którzy
odeszli od Boga. Czy nie słyszysz ich
płaczliwych głosów? Lecz...
spokojnie, uwaga! z ciemności
wyłania się chór szyderców,
drwiących ze zwolenników
Chrystusa: “pokażcie nam na
przykładzie waszego życia, że
Chrystus jest naprawdę żywy”. Są
wściekli i pełni nienawiści. Trupy
pragnące zbawienia, poszukują Boga,
lecz nie potrafią Go znaleźć!



Tym nieznanym Bogiem, którego
szukają jest nasz Chrystus! Ileż to
razy wołaliśmy do nich. Prawda
jednak zawsze spotyka się z tą samą
drwiącą odpowiedzią: “Tylko wasze
życie może nas przekonać, że
Chrystus jest żywy”. Musimy mówić
całą prawdę tym ludziom, którzy
oderwali się od Kościoła, zanim ich
ufność w nas pokładana zupełnie nie
wygaśnie. Mów im prawdę, wołaj do
nich głośno na całe gardło. Zanim
śmierć ich pogrąży w wiecznym
smutku, niechaj przynajmniej raz
usłyszą prawdę, rzeczywistą prawdę.
To co widzieli dotychczas w naszej
religii, zaślepieni swoim
szaleństwem, jest monstrualną
karykaturą. Nasi święci nie byli
takimi jak sobie ich wyobrażają. Ta
fikcyjna pobożność naszych czasów
nie jest mężną pobożnością głoszoną
przez Chrystusa przed dwudziestoma
wiekami.



Albo — nie! Nie mów im nic! Nie ma
sensu do nich przemawiać. Nadszedł
czas do działania, działania w
milczeniu, spokoju i dyskrecji.
Rzeczą istotną, rzeczą zasadniczą jest
jednak, to abyśmy działali
skutecznie! Poznają nas po naszych
owocach. Niechaj nikt nie uchyla się
od przyjęcia ciężaru poważnej
odpowiedzialności, która spoczywa
na barkach każdego mężczyzny,
każdej kobiety i każdego dziecka
ochrzczonego w wierze
Chrystusowej. Nienasycone
pragnienie tych niegodziwców,
którzy zaufali przeciekającym
cysternom nie mogącym utrzymać
wody, potrzebuje dziś o wiele więcej
niż życia jednego świętego. Świat
potrzebuje całej nowej generacji
świętych. Czy jesteś gotów?

“Niech twoje życie nie mija
bezpłodnie. Bądź czynny i użyteczny.
Zostaw pamięć po sobie. Świeć
blaskiem Wiary i Miłości. Życiem



apostolskim zacieraj brudne i
grząskie ślady pozostałe po
znieprawionych siewcach
nienawiści. Na ziemskich drogach
rozniecaj ogień Chrystusowy, który
nosisz w sercu.”[24]

[1] Religión y vida (Religia i ¿ycie),
Madryt, 1940, s. 259.

[2] N.W. Licealistom dobrze znana
jest Legenda o œw. Aleksym, której
fragment nale¿y do lektur pierwszej
klasy:

Tu pod wschodem leżał,A gdy Bogu
duszę dał,

Każdy nań pomyje lał. Tu się wielki
dziw zstał:

A leżał tu szesnaście lat,Samy zwony
zwoniły,



Wszystko cierpiał przez Boga rad;
(...)Wsztki, co w Rzymie były.

[3] N.W. W roku 1980 ukazała się ta
książka.

[4]Dialogue de l'homme et de Dieu
(Dialog człowieka z Bogiem) s. 40.

[5] El valor humano de lo santo,
(Ludzka wartość świętości), Madryt
1952, s. 61.

[6] I Tym 5, 4.

[7] Ś. Jan od Krzyża, Noc ciemna, I, 3,
1 (Wydanie OO. Karmelitów Bosych,
Kraków 1976, s. 410).

[8] Ps 140 (139), 4.

[9] Apologetyk, 50, 15-16 (Pisma
Ojców Kościoła, Poznañ 1947, tom 20,
s.203).

[10] Mt 20, 12.

[11] £k 15, 11‑32.



[12] I J 2, 3‑4.

[13] J 6, 43.

[14] I Tym 5, 21 i 19.

[15] Ps 62 (61), 4‑5.

[16] Ps 62 (61), 7,

[17] Rz 4, 6‑7.

[18] J. Escrivá Droga, nr 11. (N. T.
Cisneros (1436-1517) kardynał
hiszpañski, który rozpoczął reformę
w Hiszpanii; był znany ze swojej
silnej woli i wytrwałości).

[19] N.W. Nauka przekazana w
sposób tak bardzo bezpośredni i
żywy w tej książce zgadza się
głęboko z nauczaniem Soboru
Watykańskiego II: “Wszyscy wierni
jakiegokolwiek stanu i zawodu
powołani są do pełni życia
chrześcijańskiego i do doskonałości”.
“Wszyscy wierni będą z dnia na
dzień coraz bardziej uświęcać się w



warunkach swego życia, pośród
swych obowiązków czy okoliczności
życia”; “Wszyscy wierni zachęceni są
i zobowiązani do osiągnięcia
świętości i doskonałości własnego
stanu” Lumen gentium, nr 40-42.

[20] Mt 5, 48.

[21] I Tes 4, 3.

[22] N.W. Mówi o tym Sobór
Watykański II, zachęcając
chrześcijan, aby każdy zgodnie ze
swym powołaniem “przykładał się
do wiernego wypełniania swych
obowiązków ziemskich, kierując się
w tym duchem Ewangelii” (por. 
Gaudium et Spes, 43).

[23] A. Rademacher: Religión y vida
(Religia i życie), j.w. s. 259.

[24] J. Escrivá, Droga, nr 1.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/swieci-poganie-tchorze-
swietoszkowaci/ (06-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/swieci-poganie-tchorze-swietoszkowaci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/swieci-poganie-tchorze-swietoszkowaci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/swieci-poganie-tchorze-swietoszkowaci/

	"Święci, poganie, tchórze, świętoszkowaci"

