
opusdei.org

Świątynia
Jerozolimska

Dla chrześcijan święte miasto
Jerozolima mieści w sobie
najcenniejsze wspomnienia
ziemskiego życia naszego
Zbawiciela, ponieważ to w tym
mieście Jezus umarł i
zmartwychwstał. Było ono
również sceną Jego nauczania i
cudów, a także ustanowienia
sakramentu Najświętszej
Eucharystii.

01-04-2013

Śladami wiary



„Gdy nadszedł czas oczyszczenia
Matki według Prawa Mojżeszowego,
przynieśli Dzieciątko do Jerozolimy,
aby zostało przedstawione
Panu” (por. Różaniec Święty, czwarta
tajemnica radosna).

Dla chrześcijan święte miasto
Jerozolima mieści w sobie
najcenniejsze wspomnienia
ziemskiego życia naszego Zbawiciela,
ponieważ to w tym mieście Jezus
umarł i zmartwychwstał. Było ono
również sceną Jego nauczania i
cudów, a także intensywnych godzin
wiodących do Jego Męki - godzin, w
których ustanowił „szaleństwo
Miłości”, sakrament Najświętszej
Eucharystii. W tym samym miejscu,
w Wieczerniku, narodził się Kościół,
który - skupiony wokół Najświętszej
Maryi Panny - otrzymał Ducha
Świętego w dniu Pięćdziesiątnicy.

Załaduj artykuł w formacie PDF

Historia Świętego Miasta

https://multimedia.opusdei.org/pr/doc/v2/footprints_of_our_faith_2_the_temple_of_jerusalem.pdf


Jednak wiodąca rola, jaką Jerozolima
odegrała w historii zbawienia,
rozpoczęła się długo wcześniej,
podczas panowania króla Dawida w
latach 1010-970 p.n.e. Ze względu na
swoje położenie geograficzne miasto
przez wieki stanowiło enklawę
Jebuzytów, której Izraelici zajmujący
Ziemię Obiecaną nie byli w stanie
pokonać. Jerozolima zajmowała
grzbiety wznoszących się stopniowo
wzgórz. Część południową obszaru
położonego najwyżej, nadal znanego
dzisiaj jako Ofel lub Miasto Dawida,
zajmowała twierdza Jebuzytów. W
części północnej znajdowała się Góra
Moria, która według tradycji
żydowskiej była miejscem złożenia
ofiary z Izaaka (por. Rdz 22, 2 i 2 Krn
3, 1).

Wyżynę rozciągającą się na średniej
wysokości 760 m n.p.m. przecinały
dwie głębokie rzeki: Cedron - od
wschodu, oddzielając miasto od Góry
Oliwnej, oraz Hinnom lub Gehenna -



od zachodu i południa. Obie te rzeki
łączyły się z trzecią, Tyropeon, która
przecinała wzgórza od północy do
południa.

Kiedy Dawid zdobył Jerozolimę, zajął
twierdzę i przystąpił do wznoszenia
szeregu budowli (por. 2 Sam 5, 6-12)
oraz jednocześnie uczynił miasto
stolicą swojego królestwa. Przywiózł
ponadto Arkę Przymierza, która była
znakiem obecności Boga pośród
swojego ludu (por. 2 Sam 6, 1-23),
oraz postanowił zbudować dla niej
świątynię (por. 2 Sam 7, 1-7; 1 Krn 22,
1-19; 28, 1-21; 29, 1-9), czyniąc w ten
sposób z Jerozolimy religijne
centrum Izraela. Według Biblii, jego
syn Salomon rozpoczął budowę
świątyni w czwartym roku swojego
panowania, a w jedenastym roku
panowania poświęcił ją (por. 1 Krl 6,
37-38), tj. około roku 960 p.n.e.
Chociaż nie jest możliwe
odnalezienie dowodów
archeologicznych potwierdzających



ten fakt z powodu trudności w
dokonywaniu wykopalisk w tym
rejonie, budowla świątynna i jej
przepych są szczegółowo opisane w
Piśmie Świętym (por. 1 Krl 5, 15 – 6,
36; 7, 13 – 8, 13 oraz 2 Krn 2, 1 – 5,
13).

Miejsce spotkania z Bogiem

Świątynia była miejscem spotkania z
Bogiem na modlitwie oraz - przede
wszystkim - poprzez składanie ofiar.
Była ona symbolem opieki Boga nad
swoim ludem - miejscem, w którym
Pan był zawsze gotowy wysłuchiwać
próśb i udzielać pomocy tym, którzy
przychodzili do Niego ze swoimi
potrzebami. Taki jest wydźwięk słów,
które Bóg wyrzekł do Salomona:

Rysunek opublikowany za zgodą
"National Geographic": https://
ngm.nationalgeographic.com

Wówczas Salomonowi w nocy ukazał
się Pan i rzekł mu: «Wysłuchałem

https://ngm.nationalgeographic.com/2008/12/herod/mueller-text
https://ngm.nationalgeographic.com/2008/12/herod/mueller-text


twojej modlitwy i wybrałem sobie to
miejsce na dom ofiar. Gdy zamknę
niebiosa i nie będzie deszczu, i gdy
nakażę szarańczy, by zniszczyła pola,
lub gdy ześlę na mój lud zarazę, jeśli
upokorzy się mój lud, nad którym
zostało wezwane moje Imię, i będą
błagać, i będą szukać mego oblicza, a
odwrócą się od swoich złych dróg, Ja z
nieba wysłucham i przebaczę im
grzechy, a kraj ich ocalę. Teraz moje
oczy będą otwarte, a uszy moje
uważne na modlitwę w tym miejscu.

Teraz wybrałem i uświęciłem ten dom,
aby tam było Imię moje na wieki, a
oczy moje i moje serce tam będą
skierowane przez wszystkie dni. Ty
zaś, jeśli będziesz postępował wobec
Mnie, jak postępował twój ojciec
Dawid, dbając o to, aby wypełniać
wszystko, do czego cię zobowiązałem,
jeśli będziesz strzegł moich praw i
nakazów - utrwalę tron twego
królestwa, jak przyrzekłem niegdyś
twemu ojcu Dawidowi, mówiąc: Nie



będzie ci odjęty potomek od rządów
nad Izraelem. Ale jeżeli odwrócicie się
ode Mnie i porzucicie moje prawa i
nakazy, które wam dałem, oraz
zechcecie pójść i służyć obcym bogom
i oddawać im pokłon - to wykorzenię
was z mojej ziemi, którą wam dałem,
a dom, który poświęciłem memu
Imieniu, odtrącę od mego oblicza i
uczynię z niego przedmiot
przypowieści i pośmiewiska u
wszystkich narodów. Świątynia, która
była tak wspaniała, będzie dla
każdego przechodzącego obok niej
przedmiotem zdumienia, tak iż
zapyta: "Dlaczego Pan tak uczynił
temu krajowi i tej świątyni?» (2 Krn 7,
12-21. Por. 1 Krl 9, 1-9).

Historia następnych wieków
pokazuje, w jaki sposób słowa te się
spełniły. Po śmierci króla Salomona
królestwo rozpadło się na dwa:
królestwo Izraela na północy, ze
stolicą w Samarii, które zostało
podbite przez Asyryjczyków w roku



722 p.n.e., oraz królestwo Judy na
południu, ze stolicą w Jerozolimie,
które zostało podbite przez króla
Nabuchodonozora w roku 597 p.n.e.
Jego wojska ostatecznie zburzyły
miasto, łącznie ze Świątynią, w roku
587 p.n.e., a większość mieszkańców
Jerozolimy została wywieziona do
Babilonu.

Przed zburzeniem Jerozolimy Bóg
wysyłał proroków, którzy potępiali
formalizm kultu sprawowanego
przez Żydów, ich bałwochwalstwo
oraz nawoływali ich do głębokiego
wewnętrznego nawrócenia.
Następnie prorocy przypominali
również, że Bóg uzależnił swoją
obecność w Świątyni od tego, czy lud
będzie wierny zawartemu
Przymierzu i zachęcali Żydów do
trwania w nadziei na odnowienie,
które będzie ostateczne i trwałe. W
ten sposób Bóg napełniał lud
rosnącym przekonaniem, że
zbawienie nadejdzie dzięki wierności



sługi Bożego, który weźmie na siebie
grzechy całego ludu, w
posłuszeństwie Bogu.

Druga Świątynia i okupacja
rzymska

Niewiele lat minęło zanim Izraelici
zaczęli na nowo doświadczać opieki
Boga: w roku 539 p.n.e. król perski
Cyrus podbił Babilon i zgodził się na
powrót Żydów do Jerozolimy. Na
miejscu pierwszej Świątyni
wybudowano drugą, skromniejszą
jeżeli chodzi o rozmiar, którą
poświęcono w roku 515 p.n.e. Brak
autonomii politycznej Izraela przez
kolejne 200 lat nie przeszkodził mu w
intensywnym rozwoju życia
religijnego. Ten względny spokój
trwał po inwazji Aleksandra
Wielkiego w roku 332 p.n.e., a także
podczas rządów egipskiej dynastii
Ptolomeuszów, która nastała po nim.

Sytuacja uległa zmianie w roku 200
p.n.e., kiedy Jerozolima została



podbita przez Seleucydów, dynastię
macedońską, która osiedliła się w
Syrii. Ich wysiłki zmierzające do
hellenizacji narodu żydowskiego,
których kulminacją była profanacja
Świątyni w roku 175 p.n.e.,
sprowokowały bunt. Sukces
powstania Machabeuszów nie tylko
umożliwił im odbudowę Świątyni w
roku 167 p.n.e., ale również
osadzenie ich następców,
Hasmoneuszów, na tronie Judei.

W roku 63 p.n.e. Palestyna została
podbita przez rzymskiego wodza
Pompejusza, co dało początek nowej
erze. Herod Wielki został
mianowany królem przez Rzym,
który dał mu do dyspozycji armię. W
roku 37 p.n.e., po umocnieniu swojej
pozycji w niezwykle brutalny sposób,
Herod podbił Jerozolimę i przystąpił
do upiększania miasta nowymi
budowlami. Najbardziej ambitnym
projektem było odnowienie i



rozbudowa Świątyni,
zapoczątkowane w roku 20 p.n.e.

Święta Rodzina w drodze do
Świątyni

Najświętsza Maryja Panna i Święty
Józef odbywali pielgrzymki od
dziecka, a zatem znali już Świątynię,
kiedy zakończyły się dni
oczyszczenia i kiedy zabrali Jezusa,
aby przedstawić Go Panu (Łk 2, 22).
Na pokonanie odcinka 10 km
dzielącego Betlejem od Świętego
Miasta, pieszo lub na osiołku,
potrzeba było kilku godzin. Być może
z niecierpliwością pragnęli wypełnić
prawo, którego prawdziwego
znaczenia niewielu ludzi mogło się
domyślać: „Ofiarowanie Jezusa w
świątyni pokazuje Go jako
Pierworodnego, należącego do
Pana” (Katechizm Kościoła
Katolickiego, 529). W celu
upamiętnienia wyzwolenia narodu
żydowskiego z niewoli egipskiej,



prawo mojżeszowe nakazywało, aby
każdy pierworodny syn został
poświęcony Bogu (por. Wj 13, 1-2 i
11-16); jego rodzice musieli wykupić
go ofiarą składającą się ze srebrnych
monet stanowiących równowartość
wynagrodzenia za 20 dni pracy.
Prawo nakładało również obowiązek
oczyszczenia matki po urodzeniu
dziecka (por. Kpł 12, 2-8). Maryja
Niepokalana, zawsze Dziewica,
postanowiła poddać się temu
przepisowi bez protestu, chociaż
faktycznie nie była nim związana.

Droga z Betlejem do Jerozolimy
opada stopniowo w dół wzdłuż linii
wzgórz. Kiedy zbliżyli się do miasta,
ujrzeli Wzgórze Świątynne na
horyzoncie. Budowniczowie Heroda
podwoili powierzchnię dziedzińców i
otoczyli je ogromnym murem, w
niektórych miejscach o grubości 4,5
m, wyrównali pagórkowaty teren
wypełniając go ziemią lub
podpierając szeregiem podziemnych



łuków. W ten sposób zbudowali
mniej więcej prostokątną platformę,
której boki miały wymiary: 485 m od
strony zachodniej, 314 od strony
północnej, 469 m od strony
wschodniej i 280 m od strony
południowej. Pośrodku znajdowała
się Świątynia, otoczona jeszcze
jednym murem. Była to imponująca
budowla o wysokości 50 m, pokryta
okładziną z białego kamienia i złota.

Droga z Betlejem prowadziła do
Bramy Jafy znajdującej się po
zachodniej stronie murów miejskich.
Z bramy tej odchodziło wiele małych
uliczek, niemal w linii prostej
prowadzących do Świątyni.
Pielgrzymi wchodzili z południowego
zbocza Wzgórza Świątynnego. U stóp
wzgórza, wzdłuż otaczających je
murów, było mnóstwo małych
sklepików lub straganów, gdzie św.
Józef i Maryja mogli kupić ofiarę na
oczyszczenie przepisaną Prawem dla
biednych ludzi: parę synogarlic lub



dwa młode gołąbki. Weszli po
szerokich schodach, przeszli przez
wejście zwane Bramą Podwójną i
przez monumentalny podziemny
korytarz dotarli na dziedzińce.

Najpierw weszli na dziedziniec
pogan, największą otwartą
przestrzeń na całym rozległym
terenie. Był on podzielony na dwie
części: jedna część stanowiła
powiększenie, wykonane z nakazu
Heroda, a druga część odpowiadała
pierwotnemu dziedzińcowi -
wytyczonych granic bardzo
starannie przestrzegano. Dziedziniec
huczał od głosów tłumów, ponieważ
był on otwarty dla wszystkich,
cudzoziemców i Izraelitów,
pielgrzymów i mieszkańców
Jerozolimy. Do tego gwaru dochodził
hałas, jaki czynili budowniczy, którzy
nadal pracowali przy wielu innych
niedokończonych częściach
kompleksu świątynnego.



Wejście do Świątyni: spotkanie z
Symeonem

Święty Józef i Najświętsza Maryja
Panna nie pozostali tam długo. Po
wyjściu poza mur przez bramy
Huldah i pozostawiwszy za sobą
soreg - balustradę wokół tej części
dziedzińca, za którą nie wolno było
wychodzić poganom pod karą
śmierci, dotarli wreszcie do muru
świątynnego od strony wschodniej.

Prawdopodobnie to tam, na
dziedzińcu kobiet, zbliżył się do nich
starzec Symeon. Przybył tam za
natchnieniem Ducha (Łk 2, 27),
pewien, że tego dnia zobaczy
Zbawcę, którego szukał pośród
tłumu. „Vultum tuum, Domine,
requiram – szukam, o Panie, Twojego
oblicza!” – jak św. Josemaría często
powtarzał pod koniec życia, aby
wyrazić swoje pragnienie
kontemplacji.



„Skłamałbym, gdybym zaprzeczył, że
tak bardzo porusza mnie staranie,
aby kontemplować oblicze Jezusa
Chrystusa. Vultum tuum, Domine,
requiram. Będę szukał, Panie,
Twojego oblicza. Lubię zamknąć oczy
i myśleć, że kiedy Bóg zechce,
nadejdzie chwila, w której będę mógł
Go zobaczyć, nie jak w zwierciadle,
niejasno… tylko twarzą w twarz (por.
1 Kor 13, 12)” (św. Josemaría,
wypowiedź podczas spotkania
rodzinnego, 10 kwietnia 1974 r.; cytat
za Człowiek z Villa Tevere,
Wydawnictwo „Bernardinum”,
rozdział XIX, str. 486).

„W tej ewangelicznej scenie - mówi
Papież - objawia się tajemnica Syna
Dziewicy, konsekrowanego Ojca,
który przyszedł na świat, aby wiernie
wypełnić Jego wolę (por. Hbr 10, 5-7).
Symeon określa Go (…) i zapowiada
profetycznymi słowami Jego
najwyższą ofiarę złożoną Bogu oraz
Jego ostateczne zwycięstwo (por. Łk



2, 32-35). Jest to spotkanie dwóch
Testamentów — Starego i Nowego.
Jezus wchodzi do starożytnej
świątyni, On, który jest nową
Świątynią Boga; przychodzi
nawiedzić swój lud, wypełniając
posłuszeństwo Prawu i
zapoczątkowując ostateczne czasy
zbawienia” (Benedykt XVI, Homilia
podczas Nieszporów w święto
Ofiarowania Pańskiego, 2 lutego 2011
r.).

Symeon błogosławił młodej parze i
rzekł do Maryi: „Oto Ten
przeznaczony jest na upadek i na
powstanie wielu w Izraelu, i na znak,
któremu sprzeciwiać się będą. A
Twoją duszę miecz przeniknie, aby
na jaw wyszły zamysły serc
wielu” (Łk 2, 34-35). W atmosferze
światła i radości opromieniających
przyjście Zbawiciela słowa te
dopełniły tego, co Bóg im dotychczas
objawił: pokazały, że Jezus narodził
się, aby złożyć doskonałą i jedyną



ofiarę, Ofiarę Krzyża (por. Katechizm
Kościoła Katolickiego, 529). Jeżeli
chodzi o Maryję, „Jej rola w historii
zbawienia nie zakończyła się
tajemnicą wcielenia, ale znalazła
swoje dopełnienie w pełnym miłości
i bólu uczestnictwie w śmierci i
Zmartwychwstaniu Jej Syna.
Przynosząc swojego Syna do
Jerozolimy, Najświętsza Dziewica
ofiarowała Go Bogu jako
prawdziwego Baranka, który gładzi
grzechy świata” (Benedykt XVI,
Homilia podczas Mszy św. w święto
Ofiarowania Pańskiego, 2 lutego 2006
r.).

Oczyszczenie Najświętszej Maryi
Panny

Nadal zaskoczeni słowami Symeona
oraz następującym po nich
spotkaniem z prorokinią Anną, św.
Józef i Najświętsza Maryja Panna
skierowali się do Bramy Nikanora,
pomiędzy dziedzińcem kobiet a



dziedzińcem Izraelitów. Weszli po
piętnastu stopniach półokrągłych
schodów, aby stawić się przed
kapłanem, który przyjął ich ofiarę i
pobłogosławił młodą matkę
rytualnym pokropieniem wodą.
Ceremonia oznaczała, że Syn został
wykupiony, a Matka oczyszczona.

„Popatrz - pisał św. Josemaría - Ona
—Niepokalana!— podporządkowuje
się Prawu, jak gdyby rzeczywiście
była osobą skalaną. Czyż przykład
ten nie stanowi dla ciebie, niemądry
dzieciaku, pouczenia, że należy
wypełniać święte Prawo Boże nie
bacząc na własną ofiarę? Oczyść się!
My obaj z pewnością potrzebujemy
oczyszczenia! Zadośćuczynienia, a
ponad zadośćuczynienie Miłości,
która niczym rozpalone żelazo zdoła
wypalić wszelki brud dusz naszych i
będzie jak żar, wzniecający Boży
płomień w nędznej czeluści naszych
serc” (Różaniec Święty, czwarta
tajemnica radosna).



Kościół podsumowuje różne aspekty
tej tajemnicy w kolekcie:
„Wszechmogący, wieczny Boże, Twój
Jednorodzony Syn, który przyjął
nasze ludzkie ciało, został w dniu
dzisiejszym przedstawiony w
świątyni, pokornie Cię błagamy,
spraw, abyśmy mogli stanąć przed
Tobą z czystymi sercami” (por. Mszał
rzymski, kolekta mszalna na święto
Ofiarowania Pańskiego).

Zburzenie Świątyni

Jezus Chrystus zapowiedział, że po
Świątyni nie zostanie kamień na
kamieniu (por. Mt 24, 2; Mk 13, 2; Łk
19, 44 i Łk 21, 6). Jego słowa spełniły
się w 70 r., kiedy Świątynia została
spalona podczas najazdu legionów
rzymskich. Pięćdziesiąt lat później,
po zdławieniu drugiego powstania i
wydaleniu wszystkich Żydów z
Jerozolimy pod karą śmierci, cesarz
Hadrian zarządził na ruinach starego
miasta budowę nowego, które



nazwał Aelia Capitolina. Na ruinach
Świątyni wzniesiono pomniki ze
statuami Jupitera i samego cesarza.

W IV w., kiedy Jerozolima stała się
miastem chrześcijańskim, w
miejscach świętych zbudowano wiele
kościołów i bazylik. Jednak Wzgórze
Świątynne pozostało
nieodbudowane, chociaż Żydzi mieli
prawo wstępu na nie raz do roku,
aby modlić się u stóp muru
zachodniego, znanego dzisiaj jako
Ściana Płaczu.

Ekspansja Islamu, która dotarła do
Jerozolimy w 638 r., sześć lat po
śmierci Mahometa, zmieniła
wszystko. Pierwsi władcy
muzułmańscy skupili swoją uwagę
na dziedzińcach świątynnych.
Według tradycji islamskiej Mahomet
z tego miejsca wzniósł się do nieba.
Wkrótce zbudowano dwa meczety: w
centrum - w miejscu, w którym być
może pierwotnie znajdowało się



Święte Świętych, stanął meczet
zwany Kopułą na Skale, ukończony w
691 r., który do dzisiaj zachował
swoją pierwotną konstrukcję; od
strony południowej, w miejscu, w
którym znajdowała się Brama
Wielka Świątyni Heroda, stanął
meczet Al-Aksa, ukończony w 715 r.,
który później był poddawany
znaczącej przebudowie.

Odtąd, z wyjątkiem krótkiego okresu
Królestwa Jerozolimskiego
utworzonego przez krzyżowców w
XII i XIII w., teren ten zawsze należał
do muzułmanów. Nazywają go
Haram al-Sharif – Szlachetne
Sanktuarium – i uznają za trzecie, po
Mekce i Medynie, najświętsze
miejsce Islamu.

* * *

Dzieje Apostolskie zawierają liczne
świadectwa tego, jak Apostołowie i
pierwsi chrześcijanie chodzili do
Świątyni, aby modlić się i świadczyć



wobec ludu o Zmartwychwstaniu
Jezusa (por. Dz. 2, 46; 3, 1; 5, 12; 5,
20-25). Jednocześnie zbierali się w
domach na łamaniu chleba (por. Dz.
2, 42 i 2, 46), tj. na celebracji
Eucharystii. Od samego początku byli
świadomi, że „czas tej świątyni
przeminął. Pojawia się nowy kult, w
świątyni zbudowanej nie przez ludzi.
Świątynią tą jest Jego Ciało -
Zmartwychwstały, który gromadzi
narody i jednoczy w Sakramencie
swego Ciała i Krwi” (Joseph Ratzinger
- Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu.
Część II. Od wjazdu do Jerozolimy do
Zmartwychwstania, Wydawnictwo
Jedność, str. 32).

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/swiatynia-jerozolimska/
(25-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/swiatynia-jerozolimska/
https://opusdei.org/pl-pl/article/swiatynia-jerozolimska/

	Świątynia Jerozolimska

