
opusdei.org

Świąteczna cisza

W tym artykule zastanawiamy
się nad wartością ciszy: Adwent
jest czasem pokornego
oczekiwania na Zbawiciela i
pełnej radości z Jego narodzin.

20-12-2021

„Syn Boży przez swoje Wcielenie
zachęcił nas do rewolucji czułości”[1]:
papież Franciszek pokazuje, że w
tajemnicy Chrystusa znaki ukazują
czułość Boga. A św. Ignacy
Antiocheński mówi, że Pana poznaje
się w Jego milczeniu.



Okres Bożego Narodzenia jest
zapowiadany przez Adwent, w
którym umiar i względne milczenie
instrumentów muzycznych w liturgii
są znakami pokornego oczekiwania
na Zbawiciela, bez uprzedzania
pełnej radości z Jego narodzin[2].

Słowo staje się ciałem, a my
kontemplujemy Go jako dziecko: po
łacinie „infans”, co dosłownie znaczy
„ten, który nie mówi” – niemowlę.
Słowo nie wie, jak mówić. Cisza Boga
zaprasza nas do kontemplacji, do
zachwytu, do adoracji. Słowo zostało
skrócone, mówią Ojcowie Kościoła:
Syn Boży uczynił się małym, aby
Słowo było w naszym zasięgu, cichy i
czuły znak, który prosi o miłość.

Liturgia rozszerza to milczenie na
całą naturę. „Gdy głęboka cisza
zalegała wszystko, a noc w swoim
biegu dosięgała połowy –pisze księga
Mądrości– wszechmocne Twe słowo
z nieba, z królewskiej stolicy (…)



zstąpiło na ziemi” (Mdr 18, 14-15).
Zastosowanie tego tekstu do
narodzin Jezusa sięga
prawdopodobnie czasów
judeochrześcijańskich, a więc
początków Kościoła[3].

Odmawianie wieczornej modlitwy
Anioł Pański zrodziło się z
przekonania, że o tej godzinie, gdy
zapada cisza nocna, Maryja Panna
otrzymuje pozdrowienie anielskie.
Stopniowo rozpowszechniła się
praktyka odmawiania tej modlitwy w
południe, a w XV wieku zaczęto ją
odmawiać w intencji pokoju w
Kościele[4].

Maryja i Józef –milczący mężczyzna–,
powrócą do Nazaretu: trzydzieści lat
milczenia Jezusa, jak lubił podkreślać
święty Josemaría[5]. Przyjdzie życie
publiczne, a nawet kiedyś Chrystus
będzie milczał przed Herodem „z
Boskim milczeniem”[6]. Izajasz
prorokował: „W ciszy i ufności leży



wasza siła”. Św. Josemaría odnosił to
także do przeciwności: „Milczenie i
ufności”[7], ponieważ, jak powiedział
Benedykt XVI, „niesprzyjające
okoliczności są w tajemniczy sposób
'ogarnięte' czułością Boga”[8]. Według
słów Franciszka, „trzeba pozwolić,
aby powoli zaczęła się budzić radość
wiary jak tajemnicza, ale mocna
ufność, nawet pośród najgorszej
udręki: „[...] Dobrze jest czekać w
milczeniu ratunku od Pana” (Lm
3,26)”[9].

Pewien francuski poeta mówi, że
myśli są ptakami, które śpiewają
tylko wtedy, gdy znajdują się na
drzewie ciszy. Chrześcijanin myśli i
modli się: „Dni milczenia i
intensywnej łaski… Modlitwa twarzą
w twarz z Bogiem...” [10].

W piórze św. Josemaríi słowo
„milczenie” często występuje z
przymiotnikami owocne, radosne,



miłe[11]. Cicha praca jest wymowna,
milczący wysiłek przynosi owoce[12]...

Cisza tchnie spokojem, pokorą,
odpoczynkiem, pogodą ducha, a
nawet skutecznością; pozwala się
skupić. Eliasz usłyszał Boga w „szmer
łagodnego powiewu”, dosłownie w
„głosie małej ciszy” (1Krl 19,12), co
wyrażało intymność rozmowy[13].

Św. Josemaría zauważył, że
potrzebne są czasy „milczenia
wewnętrznego”[14]. Jak powiedziała
św. Matka Teresa z Kalkuty: „Bóg
przemawia w ciszy serca. (…)
Owocem tego milczenia jest
modlitwa. Owocem modlitwy jest
wiara. Owocem wiary jest miłość.
Owocem miłości jest służba. A
owocem służby jest pokój. Pokój
bowiem pochodzi od tego, kto sieje
miłość, przekształcając ją w czyn”[15].

Szukanie pewnej ciszy w pracy, w
rodzinie i w społeczeństwie daje
ogromny pokój. Zgodnie z piękną



tradycją chrześcijańską można w
godzinach popołudniowych, na
pamiątkę Męki Pańskiej, starać się o
ciszę; i później zachować ją przez
całą noc, aby odpocząć w Panie
Jezusie. Po śmierci na krzyżu
nastanie milczenie grobu, aż do
chwały zmartwychwstania. Wielkie
milczenie kartuzów i tak wielu
zakonników towarzyszy i
podtrzymuje modlitwę całego
Kościoła.

Milczenie prowadzi do bycia
uważnym na innych i umacnia
braterstwo. Ewangelia wzywa, jak
przypomina nam papież Franciszek,
do „nieustannego ćwiczenia się w
empatii, do wsłuchiwania się w
cierpienie i nadzieję innych”[16].
Czułość Boga czyni nasze serce
wrażliwym, bliskim innym. Otwiera
nas na innych i odkrywamy „osoby,
które potrzebują pomocy,
miłosierdzia i dobroci”, jak pisze św.
Josemaríi[17]. W czasach, gdy wydaje



się, że cały dzień musimy wypełnić
inicjatywami, zajęciami i hałasem,
dobrze jest być w ciszy wewnątrz i
na zewnątrz siebie, aby móc
wsłuchać się w głos Boga i bliźniego.

Każdy Adwent przywołuje radosne
oczekiwanie na powtórne przyjście
Pana. Kiedy siódma pieczęć
Apokalipsy zostaje otwarta, w niebie
zapada cisza (Ap 8, 1), która
przygotowuje nas na misterium
trynitarne. Niebo milczy, ponieważ
modli się, pokornie oczekując
objawienia się Boga. Jak mówi
Pseudo-Dionizy, czcimy w pełnym
szacunku milczeniu
niewypowiedzianego Boga:
adorujemy[18].

Sobór Watykański II zaleca „pełne
czci milczenie” przed Bogiem[19]. Tak
więc podczas sprawowania
Eucharystii, zauważa Franciszek,
„serca wiernych milkną i pozwalają,
żeby On mówił”[20]. Bp Javier



Echevarría wspominał, że czas
milczenia zaprasza zgromadzonych
w miłości do „wsłuchiwania się w
intymne sugestie” Ducha Świętego[21].

Czułość Boga objawia się w
znakach... Zgodnie z pięknym
wyrażeniem Ojców Kościoła, uczmy
się odczytywać te „sposoby bycia”
Boga, który objawia się nam w
Jezusie Chrystusie. Towarzyszmy w
ciszy Maryi i Józefowi. „Nadchodził
wieczór i wraz z nim gęsta cisza....
Odczułeś bardzo żywą obecność
Boga… A wraz z tą rzeczywistością –
jakiś pokój!”[22].

Guillaume Derville

[1] Franciszek, Adhortacja apostolska
Evangelii Gaudium, 24 listopada
2013, 88.

[2] Por. Ogólne wprowadzenie do
Mszału Rzymskiego, 313.



[3] Por. Jean Daniélou, Théologie du
Judeo-Christianisme. Histoire des
doctrines chrétiennes avant Nicée, 1,
Desclée-Cerf, Paris 1992, s. 276.

[4] Por. Mario Righetti, Historia
liturgii I, Biblioteca de Autores
Cristianos, Madrid 1955, s. 206-207.

[5] Josemaría, Bruzda, 485; To
Chrystus przechodzi, 38; Przyjaciele
Boga, 281, 284.

[6] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 72; por. Bruzda, 485;
Droga Krzyżowa, 1, 4; por. Mt 26, 62

[7] Św. Josemaría, Kuźnia, 799; por. Iz
30, 15.

[8] Benedykt XVI, Adhortacja
apostolska Verbum Domini, 30
września 2010, 106.

[9] Franciszek, Adhortacja apostolska
Evangelii Gaudium, 6.

[10] Św. Josemaría, Bruzda, 179.



[11] Św. Josemaría, Droga, 447, 645,
672.

[12] Por. św. Josemaría, Bruzda 300,
530.

[13] W języku hebrajskim jest to
enigmatyczna formuła: „qol demama
daqqa”, którą papież Franciszek
komentuje w swojej homilii w Santa
Marta, por. L’Osservatore Romano,
13 grudnia 2013, s. 8.

[14] Św. Josemaría, Bruzda, 670.

[15] Św. Teresa z Kalkuty, wywiad
udzielony w 1987 r. dziennikarzowi
R. Farina, opublikowany we włoskim
seminarium Il Sabato, cytowany w
J.L. Illanes, Tratado de Teología
espiritual, EUNSA, Pamplona 2007, s.
394-395.

[16] Franciszek, Orędzie na obchody
47. Światowego Dnia Pokoju (1
stycznia 2014 r.), 8 grudnia 2013 r.,
10.



[17] Św. Josemaría, Rozmowy z
prałatem Escrivá, 96.

[18] Por. Pseudo-Dionizy, De divinis
nominibus, c. I, n. 11, cytowany w
Fernando Ocáriz, Sobre Dios, la
Iglesia y el mundo, Rialp, Madrid
2013, s. 70.

[19] Sobór Watykański II, Konstytucja
Sacrosanctum Concilium, 30.

[20] Franciszek, Adhortacja apostolska
Evangelii Gaudium, 143.

[21] Javier Echevarría, Vivir la Santa
Misa, Rialp, Madrid3, s. 70; por. także
s. 25, 106, 186. Por. Ogólne
wprowadzenie do Mszału
Rzymskiego, 45, 55-56. Por. Benedykt
XVI, Adhortacja apostolska Verbum
Domini, 66.

[22] Św. Josemaría, Bruzda, 857.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/swiateczna-cisza/ (08-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/swiateczna-cisza/
https://opusdei.org/pl-pl/article/swiateczna-cisza/

	Świąteczna cisza

