
opusdei.org

Św. Tomasza z
Akwinu - 28 stycznia

Droga do Boga: pobożność i
doktryna. Autorytet św.
Tomasza z Akwinu. Potrzeba
formacji. Doktryna
fundamentem pobożności.

28-01-2026

13.1 Wywyższy go ona ponad jego
bliskich i pośród zgromadzenia
otworzy mu usta[1].

Gdy św. Tomasz był jeszcze bardzo
młody, zwykł ciągle pytać swojego
nauczyciela z Monte Cassino: „Kim



jest Bóg?”, „Proszę mi wyjaśnić, kto
to jest Bóg”. I szybko zrozumiał, że do
poznania Boga nie wystarczą
nauczyciele i książki. Potrzeba nadto,
by człowiek prawdziwie Go
poszukiwał i poświęcił się temu
czystym i pokornym sercem, usilnie
się modląc. U św. Tomasza można
dostrzec silny związek między
formacją doktrynalną a pobożnością.
Nigdy nie rozpoczynał pisania lub
nauczania bez powierzenia się
Duchowi Świętemu. Kiedy pracował
w celi, a było wystawienie
Najświętszego Sakramentu, schodził
do kaplicy i długie godziny spędzał
przed tabernakulum.

Obdarzony cudownym talentem św.
Tomasz dokonał najwspanialszej
syntezy teologicznej w historii
Kościoła. Jego stosunkowo krótkie
życie było głębokim i namiętnym
dążeniem do poznania Boga,
człowieka i świata w świetle
Objawienia Bożego. Znajomość



autorów pogańskich i Ojców Kościoła
dostarczyła mu budulca do
dokonania harmonijnej syntezy
rozumu i wiary, którą Magisterium
Kościoła nieodmiennie zalecało jako
wzór wierności Kościołowi i
wymogom prawego rozumu.

Św. Tomasz jest przykładem pokory i
prawości intencji w pracy. Pewnego
dnia na modlitwie usłyszał głos
ukrzyżowanego Jezusa, który
powiedział: „Dobrze napisałeś o
Mnie, Tomaszu. Jakiej nagrody
chcesz za tę pracę?” A on
odpowiedział: „Panie, nie chcę
niczego innego prócz Ciebie”[2].
Również w owej chwili ujawniły się
mądrość i świętość Tomasza, który
uczy nas, o co powinniśmy się modlić
i czego pragnąć ponad wszystko.

Przy swym ogromnym talencie i
mądrości zawsze miał on
świadomość nicości swego dzieła w
obliczu niepojętej wielkości Boga.



Pewnego dnia, kiedy w szczególnym
skupieniu sprawował Mszę Św.,
postanowił nie powracać już do
pisania: pozostawił niezakończone
swoje największe dzieło: Sumę
teologiczną. I wobec pełnych nalegań
pytań współpracowników w związku
z przerwaniem tej pracy, Święty
odpowiedział: „Po tym, jak Bóg
zechciał mi się objawić w dniu św.
Mikołaja, wszystko to, co napisałem
w moim życiu, wydaje mi się słomą i
dlatego nie mogę więcej pisać”[3]. Bóg
zawsze jest większy od tego, co może
o Nim pomyśleć najtęższy rozum i
potężniejszy niż łaknienie
najbardziej spragnionego serca.

Doktor Anielski uczy nas, jak
powinniśmy szukać Boga: za pomocą
rozumu, przez głęboką formację,
adekwatną do sytuacji życiowej
każdego człowieka, przez życie pełne
miłości i modlitwy[4].



13.2 Magisterium Kościoła często
polecało św. Tomasza jako
przewodnika w studiach i badaniach
teologicznych. Kościół przyjął jego
doktrynę jako swoją, ponieważ jest
najbardziej zgodna z prawdami
objawionymi, nauczaniem Ojców
Kościoła i naturalnym rozumem[5].
Sobór Watykański II zaleca
zgłębianie tajemnic wiary i
odkrywanie związku między nimi
„mając tu za mistrza św. Tomasza”[6].
Zasady św. Tomasza stanowią
pochodnie, które rzucają światło na
najważniejsze problemy filozofii i
umożliwiają lepsze zrozumienie
wiary w naszych czasach. „Głęboko
przekonany, że «omne verum a
quocumque dicatur a Spiritu Sancto
est» (Suma teologiczna, I-II, 109, 1 ad
1), św. Tomasz ukochał prawdę
bezinteresowną miłością. Szukał jej
wszędzie, gdziekolwiek się objawiała,
starając się jak najmocniej uwypuklić
jej uniwersalność. Magisterium
Kościoła dostrzega i wysoko ceni to



jego umiłowanie prawdy; jego myśl –
właśnie dlatego, że nie traciła nigdy z
oczu prawdy uniwersalnej,
obiektywnej i transcendentnej –
osiągnęła «szczyty, których ludzki
rozum nigdy nie zdołałby sobie
wyobrazić» (Leon XII, enc. Aeterni
Patris). Słusznie zatem można go
nazywać «apostołem prawdy» (Paweł
VI, list apost. Lumen Ecclesiae, 8).
Właśnie dlatego, że zmierzał ku
prawdzie bez wahania, potrafił w
swoim realizmie uznać jej
obiektywność”[7].

Wspomnienie św. Tomasza poddaje
nam dziś pod rozwagę potrzebę
solidnej formacji doktrynalnej,
będącej w każdych okolicznościach
niezbędnym oparciem dla naszej
wiary i życia w pełni
chrześcijańskiego. Jedynie w ten
sposób, rozważając i badając
podstawowe prawdy doktryny
katolickiej, wzbogacimy swoje życie
chrześcijańskie i będziemy mogli



lepiej przeciwstawić się fali
ignorancji religijnej, która zewsząd
zalewa świat. Jeżeli będziemy mieli
w swoim umyśle dobrą doktrynę, nie
będziemy zdani na łaskę nastrojów i
uczuć, które mogą być kruche i
zmienne. Czasami ta formacja
rozpoczyna się od powtórki
katechizmu wiary chrześcijańskiej i
pogłębia się przez czytanie duchowe
wskazane przez kierownika
duchowego.

W czasach, kiedy szerzą się
zamieszanie i błędy doktrynalne, a
rozpowszechniające je środki
przekazu, takie jak książki, telewizja,
prasa i radio, są liczne i potężne,
właściwa i głęboka formacja jest
niezbędna. Należy wyznać: „Wierzę
we wszystko, co Bóg objawił”, ale
wiara ta zakłada wysiłek osiągania
lepszego i głębszego rozumienia
tajemnic wiary, stosownie do
własnych możliwości, gdyż w
przeciwnym razie nie



przywiązywalibyśmy wagi do tego,
co Bóg w swojej nieskończonej
miłości zechciał nam objawić, by
wzrastała nasza wiara, nadzieja i
miłość. Św. Teresa od Jezusa
powiedziała, że „im kto lepiej pozna
Boga, tym łatwiejszymi stają mu się
sprawy dla chwały Jego podjęte”[8],
lepiej rozumie i wyjaśnia różne
wydarzenia, lepiej uświęca swoją
pracę i znosi cierpienia, które niesie
ze sobą życie. „Nie wiem, ile razy mi
powiedziano – pisze jeden ze
współczesnych autorów – iż
staruszek Irlandczyk, który umie
tylko odmawiać Różaniec, może być
bardziej święty aniżeli ja, ze
wszystkimi moimi studiami.
Możliwe, że tak jest i dla jego
własnego dobra pragnę, aby tak było.
Jeżeli jednak jedynym powodem dla
takiego twierdzenia jest to, że
staruszek ten zna teologię słabiej
aniżeli ja, to taka racja mnie nie
przekonuje; ani mnie, ani jego. Nie
przekonuje jego, ponieważ wszyscy



staruszkowie irlandzcy, przy całym
swoim przywiązaniu do Różańca św.
i do Najświętszego Sakramentu,
pragnęli głębiej poznać swoją wiarę.
Nie przekonuje również mnie, gdyż
chociaż jest oczywiste, iż człowiek
nieświadomy może być cnotliwy, to
równie oczywiste jest, że ignorancja
nie jest cnotą. Byli tacy męczennicy,
którzy nie potrafili poprawnie
wyrazić doktryny Kościoła, gdyż
męczeństwo jest najwyższym
dowodem miłości. Gdyby jednak
lepiej znali Boga, ich miłość byłaby
jeszcze większa”[9]. I my potrafimy
bardziej kochać Jezusa, jeśli
postaramy się Go poznać i poznać
Jego doktrynę, którą przekazuje nam
Kościół. Dlatego dzisiaj, kiedy
wspominamy tego świętego Doktora
Kościoła, powinniśmy się zastanowić,
czy ze szczerym zainteresowaniem
korzystamy z owych środków
formacyjnych, które są nam
dostępne, i czy odczuwamy pilną
potrzebę odpowiedniej formacji



doktrynalnej, która przeciwstawiłaby
się tej olbrzymiej fali ignorancji i
błędu, która zalewa tylu
bezbronnych wiernych.

13.3 Rozważając życie i dzieło św.
Tomasza, widzimy, jak bardzo
pobożność wymaga znajomości
doktryny. Dlatego też formacja
prowadzi nas do głębokiej
pobożności, wyrażającej się zawsze
w sposób prosty. Na rękopisie 
Summa contra Gentiles znajdujemy
na przykład słowa Ave Maria
wypisane na marginesach jako akty
strzeliste, które pomagały Świętemu
w podtrzymywaniu żarliwości serca.
A kiedy chciał sprawdzić, jak pisze
pióro, pisał właśnie te i inne akty
strzeliste[10]. Wszystkie jego pisma i
pouczenia ustne prowadzą do
większej, głębszej i czulszej miłości
Boga. Do niego należy też
powiedzenie: Jeśli ktoś miałby
książkę, w której byłaby zawarta cała
wiedza, starałby się poznać jedynie



tę książkę; tak też i my powinniśmy
szukać jedynie Chrystusa, ponieważ
w Nim, jak mówi św. Paweł, ukryte
są wszystkie skarby mądrości i
umiejętności[11]. Cała poznawana
doktryna powinna nas prowadzić do
umiłowania Jezusa, do pragnienia
służenia Mu z większą chęcią i
radością.

„Pobożność dzieci a doktryna
teologów” – powtarzał św. Josemaría
Escrivá, gdyż mocna wiara, oparta na
solidnych zasadach doktrynalnych
często wyraża się poprzez życie w
duchu dziecięctwa bożego, który
sprawia, że czujemy się przed
Bogiem jak małe dzieci i ośmielamy
się okazywać Mu miłość w bardzo
drobnych rzeczach. On zaś je
błogosławi i przyjmuje z uśmiechem,
jak to czyni ojciec wobec dziecka.
Miłość – nauczał św. Tomasz –
prowadzi do poznania prawdy[12], a
całe poznanie jest podporządkowane
miłości jako jego celowi[13]. Poznanie



Boga powinno prowadzić do
dokonywania częstych aktów
miłości, do serdecznego,
pozbawionego lęku, obcowania z
Nim. Kiedy umysł zajęty jest
drobnymi obowiązkami danej chwili,
serce zatopione jest w Bogu i otwiera
się na impuls łaski, która sprawia, że
umysł zwraca się ku Ojcu w Synu
przez Ducha Świętego.

Głębsza formacja doktrynalna
prowadzi do większej czci dla
Najświętszego Człowieczeństwa
Jezusa i Najświętszej Maryi Panny,
Matki Bożej i Matki naszej, św.
Józefa, „naszego Ojca i Pana”,
aniołów stróżów i błogosławionych
dusz w czyśćcu. Zastanówmy się
dzisiaj, w jaki sposób staramy się
zdobyć solidną formację, jak
rozpowszechniamy ją w swoim
środowisku – w sposób naturalny, jak
ktoś, kto rozdaje skarby – we własnej
rodzinie, wśród przyjaciół i zawsze,



kiedy tylko nadarzy się
najdrobniejsza sposobność.

Francisco F. Carvajal, Rozmowy z
Bogiem, Tom VI, Apostolicum.

[1] Mszał Rzymski, Msza Św. z dnia,
antyfona na wejście.

[2] Por. Fontes vitae Sancti Thomae, s.
108.

[3] Bartolomé de Capua, w: Proceso
napolitano de canonización, 79: 
Fontes vitae Sancti Thomae, s. 3777.

[4] Por. Jan Paweł II, Przemówienie w
Papieskim Uniwersytecie św. Tomasza
z Akwinu, 17 XI 1979.

[5] Por. Jan XXIII, Przemówienie, 28 IX
1960.

[6] Sobór Watykański II, dekret 
Optatam totius, 16.

https://www.apostolicum.pl/shop/?p=2&id_product=21
https://www.apostolicum.pl/shop/?p=2&id_product=21
https://www.apostolicum.pl/shop/?p=2&id_product=21
https://www.apostolicum.pl/shop/?p=2&id_product=21


[7] Jan Paweł II, enc. Fides et ratio, 44.

[8] Św. Teresa z Ávila, Księga fundacji,
3, 5.

[9] F. J. Sheed, Teologia dla
początkujących, Kraków 1962.

[10] Por. św. Tomasz z Akwinu, Summa
contra Gentiles, XIII, s. VIII b.

[11] Por. tenże, Komentarz do Listu do
Tesaloniczan, 2,3,1.

[12] Por. tenże, Komentarz do
Ewangelii św. Jana, 5, 6.

[13] Por. tamże, 15, 2.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/sw-tomasza-z-akwinu-28-
stycznia/ (31-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/sw-tomasza-z-akwinu-28-stycznia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/sw-tomasza-z-akwinu-28-stycznia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/sw-tomasza-z-akwinu-28-stycznia/

	Św. Tomasza z Akwinu - 28 stycznia

