
opusdei.org

Św. Tomasza Morusa
(22 czerwca)

Miłość do wolności to jedna z
cech charakterystycznych
ducha Opus Dei. Święty Tomasz
Morus zawsze kierował się w
życiu ludzką lojalnością i
nadprzyrodzoną wiernością.
Miłość w naszym dialogu z
ludźmi.

22-06-2025

Święty Tomasz Morus, jako dobry
chrześcijanin, umiał szanować opinie
różniące się od swoich, rozmawiał z
ludźmi polityki i nauki, szukając



prawdy. Jednocześnie nie ustąpił,
kiedy chodziło o kwestie, należące do
prawd wiary. Jego postępowanie
świadczy o wolności, którą cieszą się
wszyscy katolicy w sferze budowania
miasta ziemskiego, bo jak nas
nauczył św. Josemaria wolność
osobista świeckiego katolika w
tych kwestiach nie ma innych
granic jak prawo Boże i wierność
Kościołowi świętemu. Nie są to
ograniczenia, ale dar, który
sprawia, że ludzkie czyny
nabierają wartościowego
znaczenia i stają się godne dziecka
Bożego1.

Wiele lat temu, w 1931 roku,
napisałem wam: nasza
różnorodność nie jest dla Dzieła
problemem, przeciwnie, to wyraz
dobrego ducha, to oznaka, że życie
instytucji jest czyste, że szanuje się
uprawnioną wolność każdego. 
Wraz z upływem lat i rozwojem
pracy apostolskiej, słowa te



zostały wspaniale potwierdzone.
Opus Dei nie miało, nie ma i nigdy
nie będzie miało własnej opinii w
sprawach doczesnych,
politycznych, itd.; w kulturalnych i
teologicznych także nie. Jego
członkowie będą mogli mieć i będą
mieć według własnych preferencji,
studiów i upodobań, wszystkie
opinie zgodne z wiarą katolicką2.

Założyciel Opus Dei zawsze bronił
wolności. My, dzieci, kochamy
wszystkich, także tych, którzy nas
nie rozumieją lub nie chcą
zrozumieć naszej osobistej
wolności w działaniu, jako
zwykłych chrześcijan. Nie mieści
im się w głowie, że jesteście wolni
jak ptaki. Jesteśmy całkowicie
wolni i macie prawo myśleć i
działać jak tylko chcecie. W
sprawach ziemskich każdy robi, co
chce, ważne tylko, by nie oddalić
się od wiary katolickiej. Jest
bardzo duży wachlarz opinii do



wyboru. Nikt nigdy nie powie wam
nic przeciw owej szlachetnej
wolności i tak żyjemy od 1928
roku.

Byli tacy, którzy chcieli, byśmy byli
partią polityczną, bo mogliby
wtedy nami sterować, ale Opus Dei
to nie to. Opus Dei to święta
wolność dzieci Bożych. Jest coś, w
czym wszyscy jesteśmy
jednomyślni: to wiara i moralność
Jezusa Chrystusa i duch Dzieła.
Tylko to, a we wszystkim innym
jesteście wolni. Żyjemy w świecie
tyranii, mniej lub bardziej
ukrytych i nasza cudowna
wolność, wolność każdego z nas i
osobista odpowiedzialność za to,
nie mieści się w głowach
niektórych ludzi, którzy nie są w
stanie wyobrazić sobie, że może
istnieć coś tak pięknego3.

Moja nauka nie jest Moja, lecz Tego,
który Mnie posłał4. Chrystus, Słowo



Boże wcielone, przekazał nam boską
doktrynę. Jedyną właściwą postawą
wobec tego, jest uległe jej przyjęcie.
Jezus zostawił ów depozyt wiary
Kościołowi, aby ludzie każdej epoki
mieli dostęp do Słowa Bożego.
Dlatego nie możemy mylić dialogu,
dotyczącego różnych kwestii
doczesnych z innym dialogiem, który
także prowadzimy z ludźmi – dialogu
apostolskiego, rozmów na temat
rzeczy Bożych.

Nasza miłość – to słowa św.
Josemarii z 1965 roku – była i z
łaską Bożą zawsze będzie bez
granic, bez dyskryminacji. To,
czego nigdy nie możecie zrobić, bo
jest to niedopuszczalne dla
chrześcijanina, to zniekształcenie
wiary, przez pozbawienie jej
rzeczy wymagających, osładzanie
jej aż stanie się – do czego dążą
niektórzy – czymś bezkształtnym,
co nie ma siły ani mocy Bożej. Całą
i nieskazitelną doktrynę trzeba



przedstawić jasno. Nic nie jest tak
obce ekumenizmowi jak fałszywy
irenizm, który przynosi szkodę
czystości nauki katolickiej i
przyciemnia jej właściwy i pełny
sens (Sobór Watykański II, Dekret
o ekumenizmie Unitatis
redintegratio, nr 11).

Nie można ustępować w rzeczach,
które nie są nasze, bo należą do
Boga. Postawa, jaką niektórzy
mają wobec depozytu wiary w
swoim dialogu z katolikami,
przypomina mi historię pewnego
biednego człowieka, który miał
dwie kobiety, jedną młodą, drugą
już starszą. Obie tak bardzo go
kochały, że ta starsza wyrywała
mu czarne włosy, żeby był podobny
do niej, a młoda z kolei z tego
samego powodu wyrywała mu
siwe. I tak oto jedna z drugą
doprowadziły do tego, że został
łysy.Musicie mieć zawsze odwagę,
która jest pokorą i służbą Bogu,



aby przedstawiać rzeczy takimi,
jakie są. Nie bójcie się, nie dajcie
się nabrać na źle rozumianą
miłość. Taki sposób postępowania,
choć patrząc po ludzku i
powierzchownie może się
wydawać przeszkodą w dialogu,
jest tak naprawdę tym, za co owe
osoby, niekatolicy lub
niechrześcijanie, które z wami
rozmawiają, są najbardziej
wdzięczne.

Bo zdają sobie sprawę, że wasz
dialog jest szlachetny i szczery, że
nie chodzi wam o żadne osobiste
interesy, że jesteście jak
najbardziej dalecy – że jest to dla
was odrażające – by usiłować
postawić ich pod pręgierzem i jak
niestety niektórym się to zdarza,
robić sobie nawet polityczną
reklamę z przyjaźni z nie‐
katolikami, popadając w ten
sposób w instrumentalizację 



sumień, niegodną człowieka i
chrześcijanina5.

Pewność, jaką osiągamy w prawdach
wiary jest wyższego stopnia niż ta, do
której dochodzimy przez wysiłek
inteligencji. W tej drugiej istnieje
ryzyko poznania powierzchownego i
błędu, natomiast w prawdach
objawionych tak się nie dzieje: po‐
chodzą od samego Boga, który nie
może oszukać ani siebie, ani nas.
Odziedziczyliśmy je z wysoka i nie
mamy prawa, aby je w najmniejszym
stopniu zmienić. Musimy
zaakceptować prawdy wiary takie,
jakie są, nie ustępując w niczym, co
się do niej odnosi.

Gorąca miłość do wolności oraz
święta nieustępliwość w tym, co nie
podlega opinii, były fundamentalną
częścią postępowania świętego
Tomasza Morusa. Był gotów ustąpić
dla dobra wspólnego we wszystkich
rzeczach osobistych, ale umiał też nie



ustępować, kiedy wchodziła w grę
doktryna objawiona przez Boga i
nauczana przez Kościół. Był
stanowczy do tego stopnia, że oddał
życie po wyczerpaniu wszystkich
dopuszczalnych środków ludzkich,
kiedy miał tylko jedną alternatywę:
albo iść za osądem ludzi albo za tym,
co mu mówiło jego chrześcijańskie
sumienie.

Proszę was nieustannie, abyście
żyli w wolności, ale też wam
mówię, że aby korzystać z
wolności, nie potrzeba nikogo
traktować źle6. Nasze życie upływa
pośród bliskich i ciągłych kontaktów
z innymi ludźmi, podczas których
dzielimy się niepokojami i
problemami. To ciągły dialog z
ludźmi takimi jak my, którego
motywem są relacje rodzinne,
zawodowe, społeczne... Wszystkim
musimy okazywać zrozumienie, być
otwarci, szczerzy, bo zależy nam na
nieudawanej przyjaźni.



Mamy wspólne zadanie, by pracować
na rzecz coraz sprawiedliwszego
społeczeństwa, w którym żyjemy. Ani
my ani nikt nie posiada na
wyłączność panaceum, które
rozwiązywałoby wszystkie problemy.
Dlatego potrzebujemy zjednoczyć
siły we wspólnym i szlachetnym
wysiłku. Owo pragnienie będzie nas
prowadziło do szczerego dialogu, w
którym chętnie zrezygnujemy z
naszego punktu widzenia, aby
wygrać bardziej kompletny tok
myślenia lub po prostu dla zgody. A
zatem moje dzieci będą umiały we
wszystkim czuć to samo co
Kościół. Formacja duchowa i
doktrynalna uwrażliwia ich, aby
byli ludźmi, mającymi wyrobione
prawe kryteria postępowania w
swoich opiniach doczesnych,
gotowi i pokorni, aby się przyznać
do błędu i poprawić. Pamiętajcie,
że szlachetna poprawa własnych
błędów to jeden z najbardziej
ludzkich i nadprzyrodzonych



sposobów zastosowania osobistej
wolności7.

Miłość do wolności i święta
nieustępliwość to dwa aspekty
wielkiego szacunku, jakim
powinniśmy darzyć wszystkich. 
Zawsze podkreślam, aby ta myśl
zapadła wam głęboko w pamięć, że
doktryna Kościoła nie jest do
pogodzenia z błędami przeciwko
wierze. Ale czyż nie możemy być
lojalnymi przyjaciółmi ludzi,
którzy owe błędy popełniają? Jeśli
mamy jasno jak postępować i jaka
jest doktryna, czy nie możemy
ciągnąć z nimi tego samego wózka
na tylu polach?

Pan Bóg chce nas na wszystkich
drogach ziemi, aby siać ziarno
zrozumienia, miłości,
przebaczenia: in hoc pulcherrimo
caritatis bello, na pięknej wojnie
miłości, wybaczania i pokoju8.



Prosimy naszą Matkę w niebie, Virgo
fidelis, oraz św. Tomasza Morusa,
abyśmy umieli być stanowczy z
miłością, bo bardzo tego
potrzebujemy w pracy apostolskiej.

José Antonio Loarte

1 Św. Josemaría Escrivá, List, 25 I
1961, nr 41.

2 Św. Josemaría Escrivá, List, 24 X
1965, nr 53.

3 Św. Josemaría Escrivá, Notatki ze
spotkania, 10 XI 1969.

4 J 7,16.

5 Św. Josemaría Escrivá, List, 24 X
1965, nr 57.

6 Św. Josemaría Escrivá, Notatki ze
spotkania,10 XI 1969.



7 Św. Josemaría Escrivá, List, 25 I
1961, nr 41.

8 Św. Josemaría Escrivá, 16 VII 1933,
nr 14.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/sw-tomasza-morusa-22-
czerwca/ (28-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/sw-tomasza-morusa-22-czerwca/
https://opusdei.org/pl-pl/article/sw-tomasza-morusa-22-czerwca/
https://opusdei.org/pl-pl/article/sw-tomasza-morusa-22-czerwca/

	Św. Tomasza Morusa (22 czerwca)

