
opusdei.org

Św. Teresa
Benedykta od Krzyża
- patronka Europy

Patronka Europy. Rozważanie o
harmonii pomiędzy wiarą i
rozumem oraz tolerancji i
szacunku dla innych. (F.
Fernandez Carvajal, Rozmowy z
Bogiem, Tom VII)

09-08-2025

13.1 Na przełomie tysiącleci Jan
Paweł II ogłosił św. Teresę Benedyktę
od Krzyża (Edytę Stein), wraz z
innymi świętymi, współpatronką



Europy. Kontynent ma aż sześciu
patronów, trzy kobiety i trzech
mężczyzn. W odróżnieniu od św.
Brygidy Szwedzkiej i św. Katarzyny
ze Sieny, Edyta nie wywodziła się z
rodziny chrześcijańskiej. Wszystko w
niej było wyrazem udręki
poszukiwania i trudu
egzystencjalnego pielgrzymowania.
Nawet wówczas, gdy odnalazła już
prawdę w pokoju życia
kontemplacyjnego, musiała przeżyć
do końca tajemnicę krzyża.

Edyta Stein urodziła się w 1891 r. w
rodzinie żydowskiej we Wrocławiu,
należącym wówczas do Niemiec. Jej
zainteresowanie filozofią i odejście
od praktyk religijnych, w które
wdrożyła ją matka, pozwalało
przypuszczać, że pójdzie raczej drogą
czystego racjonalizmu, a nie
poszukiwań duchowych. Jednakże
dar łaski czekał na nią właśnie w
zawiłościach filozofii. Dzięki
postawie uważnego słuchania Edyta



zetknęła się, z jednej strony, ze
świadectwami chrześcijańskiego
doświadczenia duchowego,
pozostawionymi przez św. Teresę z
Ávila i innych wielkich mistyków,
których stała się uczennicą i
naśladowniczką, a z drugiej – z
odwieczną tradycją myśli
chrześcijańskiej, utrwaloną w
tomizmie. Ta droga doprowadziła ją
najpierw do chrztu, a potem skłoniła
do wyboru życia kontemplacyjnego
w zakonie karmelitańskim.

Życiowa droga Edyty Stein pokazuje,
że wiara jest przyjaciółką rozumu,
jego transcendentnym oświeceniem,
najmocniejszym światłem, które
rozjaśnia naszą ludzką inteligencję.
Wiara to uznanie umysłem i życiem
prawdy o Bogu. Nie może zatem
rozumowi przeszkadzać, ograniczać
go, lecz wręcz przeciwnie, pozwala
przekroczyć jego naturalne
ograniczenia. To uznanie Boga
wymaga zawierzenia Mu. Dla Edyty



dochodzenie do wiary to dialog łaski
z wolnością. Inicjatywa należy do
Ducha Świętego, a wiara jest Jego
darem. „Uchwycić rękę Bożą - wyzna
- i trzymać ją, jest to czyn, który
współkonstytuuje akt wiary. Kto go
nie uczyni, u tego akt wiary nie
rozwinie się, a przedmiot wiary
zostanie przed nim zakryty”[1].

Edyta nie znała półśrodków. W
katolicyzm weszła z entuzjazmem i
radykalizmem konwertyty,
kształtując życie ewangeliczne
według własnego rytmu duchowego.
Dotychczas jej wysiłek koncentrował
się na poszukiwaniu prawdy, teraz
chce żyć prawdziwie w miłości - jak
zaleca św. Paweł (Ef 4, 15). Pisała
wtedy: „Nie ma na świecie człowieka,
z którym chciałabym się zamienić.
Życie nauczyłam się kochać dopiero
od chwili, gdy zrozumiałam dla jakiej
sprawy żyję”[2].



13.2 Wiadomo, że ta, którą dziś
uznajemy za patronkę Europy, od
piętnastego do dwudziestego
pierwszego roku życia deklarowała
się jako ateistka, a mając lat
trzydzieści nie wierzyła w Chrystusa
i w Boga osobowego. W okresie
studiów przejęta była wówczas
modnymi socjalistycznymi hasłami
głoszonymi przez emancypantki. Z
pasją poszukiwała prawdy w swoich
studiach filozoficznych. Wyznała
potem, że kto szuka prawdy - szuka
Boga, choć nawet tego sobie nie
uświadamia. Powiedziała, w tym
okresie jej życia tęsknota za prawdą
była wtedy jej jedyną modlitwą. Bóg
posłużył się środowiskiem
uniwersyteckim i jej pracą
akademicką, by ją pozyskać dla
siebie. Edyta ze swej strony pokornie
poddawała swój umysł Tajemnicy.

Ojciec święty Benedykt XVI często
przypominał ludziom nauki o
zadaniu poszukiwania nowej



harmonii pomiędzy wiarą a
rozumem. Uniwersytet powinien stać
się „wielkim laboratorium, w
którym, odpowiednio do różnych
dyscyplin, wypracowuje się wciąż
nowe metody badań w stymulującej
konfrontacji wiary z rozumem (...).
Czy nie jest to fascynująca przygoda?
Owszem, ponieważ w tej
perspektywie sensu odkrywamy
wewnętrzną jedność różnych gałęzi
nauki: teologii, filozofii, medycyny,
ekonomii; wszelkich dyscyplin, aż po
najbardziej wyspecjalizowane
technologie, ponieważ wszystko jest
połączone”[3].

Częścią składową mentalności
uniwersalnej jest pozytywna i
otwarta postawa wobec prądów
myślowych. Aby pomóc ludziom
odkryć, że Chrystus jest odpowiedzią
na ich niepokoje, konieczne jest
pokazanie, że zdajemy sobie sprawę
z problemów i rozwiązań
wysuwanych przez rozmówcę, nawet



gdyby wydawały się nam one błędne.
Chodzi więc o „poszerzenie naszej
koncepcji rozumu i jego
zastosowania. Choć cieszymy się z
nowych możliwości otwierających
się przed ludzkością, widzimy także
niebezpieczeństwa rodzące się z tych
możliwości i musimy zadać sobie
pytanie, jak możemy je
przezwyciężyć. Uda nam się to
uczynić tylko wtedy, gdy rozum i
wiara spotkają się w nowy sposób,
jeśli przezwyciężymy nałożone przez
rozum sam na siebie ograniczenie do
tego, co empirycznie sprawdzalne i
jeśli ponownie otworzymy jego
szerokie horyzonty. W tym znaczeniu
teologia słusznie należy do
uniwersytetu i do szeroko
zakrojonego dialogu nauk, nie tylko
jako dyscyplina historyczna i jedna z
nauk humanistycznych, ale
dokładnie jako teologia, jako
dociekanie racjonalności wiary”[4].



13.3 Boże naszych ojców - modlimy
się dziś - Ty doprowadziłeś św. Teresę
Benedyktę, męczennicę, do poznania
Twojego ukrzyżowanego Syna i
wezwałeś ją do naśladowania Go aż
do śmierci, spraw za jej
wstawiennictwem, aby wszyscy ludzie
uznali w Chrystusie Zbawiciela i przez
Niego doszli do oglądania Ciebie w
wieczności[5]. Spotkanie z
chrześcijaństwem nie skłoniło Edyty
do odrzucenia żydowskich korzeni,
lecz raczej pozwoliło jej odkryć je w
pełni. Utożsamiła się z cierpieniem
narodu żydowskiego, zwłaszcza
wówczas, gdy stało się ono
szczególnie dotkliwe w okresie
okrutnych prześladowań ze strony
nazistowskich Niemiec, które wraz z
innymi zbrodniami totalitaryzmu
stanowią jedną z najciemniejszych i
najbardziej haniebnych plam w
dziejach Europy naszego stulecia.
Zrozumiała wówczas, że dokonując
systematycznej zagłady Żydów,
nałożono na barki jej narodu krzyż



Chrystusa, przyjęła zatem deportację
i śmierć w obozie zagłady w
Auschwitz-Birkenau jako swój
osobisty udział w nim.

„Gdy człowiek zrozumie, że Chrystus
w ostatecznym poniżeniu, w
unicestwieniu dokonał największego
dzieła pojednania i złączenia
ludzkości z Bogiem, zrozumie też, że i
jego do zjednoczenia z Bogiem
prowadzi śmierć i krzyż”[6].
„Wizerunek jej świętości pozostanie
na zawsze związany z dramatem jej
męczeńskiej śmierci, którą poniosła
wraz z wieloma innymi. Trwa też
jako zwiastowanie Ewangelii krzyża,
z którym Edyta Stein tak bardzo
pragnęła się utożsamić, że wpisała go
nawet w swoje imię zakonne”[7].

Ogłoszenie św. Edyty Stein
współpatronką Europy to symbol
szacunku, tolerancji i otwartości,
wezwanie do wszystkich ludzi, aby
się wzajemnie rozumieli i



akceptowali niezależnie od różnic
etnicznych, kulturowych i
religijnych, oraz by starali się
budować społeczeństwo prawdziwie
braterskie. Duch autentycznie
katolicki i uniwersalny umie
przeanalizować i przedstawić punkt
widzenia drugiej osoby, nawet kiedy
jest on przeciwny własnemu, z
szacunkiem, bez ośmieszania,
traktując go poważnie, nie
umniejszając tego, co może mieć
pozytywnego. Przezwyciężać zło
dobrem, pamiętać, o tym że miłość w
prawdzie „stanowi zasadniczą siłę
napędową prawdziwego rozwoju
każdego człowieka i całej
ludzkości”[8]. Prawda zawsze
szanuje wolność, prawda wyzwala!

* Edyta Stein urodziła się w
Wrocławiu w 1891 roku jako
najmłodsza z jedenaściorga dzieci

https://pl.wikipedia.org/wiki/Edyta_Stein


głęboko wierzącej rodziny
żydowskiej. Po studiach pracowała
jako asystentka filozofa Edmunda
Husserla, lecz później porzuciła
karierę uniwersytecką i oddała się
pracy nauczycielskiej. W roku 1922
przyjęła chrzest i otrzymała imię
Teresa, a w roku 1933 wstąpiła do
klasztoru karmelitanek w Kolonii. Od
nawrócenia była przeświadczona, że
jej życie będzie naznaczone krzyżem,
dlatego wstępując do Karmelu,
wybrała imiona Teresa Benedykta od
Krzyża. Ze względu na
prześladowania hitlerowskie
przeniosła się do klasztoru w Echt w
Holandii. Tam została aresztowana,
wywieziona do obozu zagłady
Auschwitz-Birkenau i zamordowana
w komorze gazowej 9 sierpnia 1942
roku.



[1] J. Adamska, Sól ziemi. Rzecz o
Edycie Stein, Poznań 1997, s. 67.

[2] Tamże, s. 71.

[3] Benedykt XVI, Przemówienie na
Katolickim Uniwersytecie Sacro
Cuore, Rzym, 25 XI 2005.

[4] Benedykt XVI, Przemówienie na
Uniwersytecie w Ratyzbonie, 12 IX
2006.

[5] Liturgia Godzin.

[6] J. Adamska, dz. cyt., s. 19.

[7] Por. Jan Paweł II, List apostolski
Motu Proprio ogłaszający św. Brygidę
Szwedzką, św. Katarzynę ze Sieny i
św. Teresę Benedyktę od Krzyża
patronkami Europy, 1 X 1999.

[8] Benedykt XVI, Enc. Caritas in
veritate, 1.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/sw-teresa-benedytka-od-
krzyza-patronka-europy/ (11-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/sw-teresa-benedytka-od-krzyza-patronka-europy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/sw-teresa-benedytka-od-krzyza-patronka-europy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/sw-teresa-benedytka-od-krzyza-patronka-europy/

	Św. Teresa Benedykta od Krzyża - patronka Europy

