
opusdei.org

Św. Stanisława,
głównego patrona
Polski - 8 maja

Z okazji uroczystości głównego
Patrona Polski publikujemy
rozważania z szóstego tomu
„Rozmów z Bogiem”.

08-05-2024

(39.1) Św. Stanisław, biskup
krakowski i męczennik, razem ze św.
Wojciechem jest głównym patronem
Polski. Pojawił się w momencie, w
którym wiara nowo ochrzczonego
ludu domagała się umocnienia, a



szczególnie potwierdzenia w
codziennym życiu i obyczajach.
„Wiele przesławnych czynów
opromienia swoim blaskiem dzieje
Polski, a jednak w pamięci pokoleń
na zawsze pozostanie imię św.
Stanisława, sławnego orędownika
waszej Ojczyzny - pisał papież Pius
XII. - Jest on chlubą i ozdobą Kościoła
w Polsce, bo chwałą męczeństwa
uświęcił początki chrześcijaństwa w
waszym kraju. Potrzeba wam było
takiego pasterza, oddającego swoje
życie za owce w obronie wiary i
obyczajów chrześcijańskich, by jego
krew użyźniła zasiane wśród Was
ziarno Ewangelii”[1].

Św. Stanisław walczył o wyzwolenie
Kościoła spod nadmiernych
wpływów państwa. Ostatecznie król
Bolesław Śmiały dokonał zabójstwa
biskupa. „Istotą tego sporu był
konflikt moralny. Nie chodziło o
samą władzę, ale o sposób
wykonywania tej władzy. Była to



sprawa zasad moralności, była to
sprawa nieakceptowanego
samowładztwa króla, a jednocześnie
zagrożenie praw ludzkich, praw
ludzi biednych”[2].

Rozwój kultu św. Stanisława, a
zwłaszcza jego nasilenie w okresach
prześladowania Kościoła przez
zaborców oraz przez władze
komunistyczne ukazuje nam ten
szczególny aspekt patronatu św.
Stanisława nad Polską, jakim jest
obrona i umacnianie wiary i
wartości moralnych. Papież Jan
Paweł II nazwał św. Stanisława
„patronem ładu moralnego”[3],
ponieważ poniósł on męczeństwo w
obronie moralności chrześcijańskiej.
Rzeczywiście, tak samo jak św. Jan
Chrzciciel, „mówił on królowi po
wielekroć razy: nie wolno ci. Nie
dlatego, żeby nie szanował króla,
tylko dlatego, że porządek moralny,
sprawiedliwość społeczna, czystość
obyczajów jest podstawą władzy”[4].



Postąpił według polecenia św. Pawła:
Głoś naukę, nastawaj w porę i nie w
porę, wykazuj błąd, napominaj,
podnoś na duchu z całą cierpliwością
w każdym nauczaniu. (2 Tm 4, 1-2).

„Kościół winien mieć zawsze i
wszędzie prawdziwą swobodę w
głoszeniu wiary, w głoszeniu swojej
nauki społecznej, w spełnianiu
nieskrępowanie wśród ludzi swego
zadania, a także w wydawaniu oceny
moralnej nawet w kwestiach
dotyczących spraw politycznych,
kiedy domagają się tego podstawowe
prawa osoby lub zbawienie dusz,
stosując wszystkie i wyłącznie te
środki, które zgodne są z Ewangelią i
dobrem powszechnym według
różnorodności czasu i warunków”[5].
Św. Stanisław, stosując tę zasadę, aż
do śmierci walczył w obronie prawa
Bożego, nie bał się gróźb władcy, bo
Chrystus był jego mocą.



Świadectwo św. Stanisława raz na
zawsze powiedziało naszym
przodkom i przemawia wciąż do nas,
że prawda Boża i prawa Boże są
ponad człowiekiem. Człowiek musi
starać się sprostać tej prawdzie i tym
prawom pomimo oporu, trudności i
panującej mody. W wielu
środowiskach panuje dziś
przekonanie, że sam fakt nowości
poglądów, sam fakt wyznawania ich
przez większość wystarczy, by stały
się one obowiązujące. Pojęcia takie,
jak prawo Boże czy prawda dla wielu
ludzi są przeżytkiem. Warto tym,
którzy tak myślą, przypomnieć
następującą argumentację: „Że idea
katolicyzmu jest przestarzała i
dlatego nie do przyjęcia?... - Starsze
jest słońce, a nie utraciło swego
światła; o wiele starsza jest woda, a
mimo to zaspokaja pragnienie i
odświeża”[6].

(39.2) „Po upadku w wielu krajach
ideologii, które wiązały politykę z



totalitarną wizją świata - przede
wszystkim marksizmu - pojawia się
dzisiaj nie mniej poważna groźba
zanegowania podstawowych praw
osoby ludzkiej i ponownego
wchłonięcia przez politykę nawet
potrzeb religijnych, zakorzenionych
w sercu każdej ludzkiej istoty: jest to
groźba sprzymierzenia się
demokracji z relatywizmem
etycznym, który pozbawia życie
społeczności cywilnej trwałego
moralnego punktu odniesienia”[7].
Kiedy marksizm jawnie chciał
ateizować kraj, odpowiedź ogromnej
większości naszego społeczeństwa
była jasna i zdecydowana. Niestety,
nie ma podobnej reakcji, kiedy
chodzi o relatywizm etyczny
narzucany, być może z większą
jeszcze przemocą, poprzez zręczną i
ukrytą manipulację.

Czasami relatywizm jest
przedstawiany fałszywie jako
warunek niezbędny dla spokojnego



współżycia ludzkiego w ramach
demokratycznego ustroju
politycznego. Demokracja - ogólnie
mówiąc - w miarę, jak pozwala
wszystkim uczestniczyć w sprawach
publicznych, odpowiada ludzkiej
godności. Ale „demokracji nie można
przeceniać, czyniąc z niej namiastkę
moralności lub «cudowny środek» na
niemoralność (...). Charakter
«moralny» demokracji nie ujawnia
się samoczynnie, ale zależy od jej
zgodności z prawem moralnym,
któremu musi być
podporządkowana”[8]. Nie trzeba
rezygnować z własnych przekonań
moralnych, by żyć w demokracji.

Istnieje pewne niebezpieczeństwo
zaprzestania apostolskiego
oddziaływania ze względu na lęk
przed zarzutem uprawiania
prozelityzmu. To słowo używane
przez Kościół od samego początku
jego istnienia dziś często jest
rozumiane jako zdobywanie



zwolenników dla własnej nauki w
sposób nieuczciwy, przy
zastosowaniu środków manipulacji.
Nietrudno też spotkać dziś osoby,
które powołują się na jednostronnie
rozumiane pojęcie pluralizmu i
tolerancji być może po to, by
„odebrać Kościołowi odwagę i
rozmach w podejmowaniu swych
zadań ewangelizacyjnych”[9].

Powinniśmy pamiętać, że wiara
chrześcijańska nakazuje nam, byśmy
wszystkim i wszędzie zapewniali
atmosferę wolności, poczynając od
usunięcia wszelkiego rodzaju
przymusu w wyznawaniu wiary.
„Człowiek przymuszony może wejść
do kościoła, podejść do ołtarza, może
nawet przyjąć Sakrament - ale
wierzyć może jedynie ten, kto chce
wierzyć”[10].

Szacunek dla wolności,
wyrozumiałość wobec tych, którzy
błądzą, dobrze rozumiana tolerancja



nie powinny jednak być wymówką
do niespełniania przykazania
Chrystusa: idźcie i nauczajcie
wszystkie narody (Mt 28, 19). „W
przypowieści o zaproszonych na
ucztę, gdy gospodarz dowiedział się,
że niektórzy z tych, którzy mieli
przybyć, wymówili się zmyślonymi
powodami, rozkazuje słudze: Wyjdź
na drogi i między opłotki, i zmuszaj
do wejścia - compelle intrare - aby
dom mój był zapełniony (Łk 14, 23). A
więc jednak przymus? Czy nie użyto
tu przemocy wobec słusznej
wolności każdego sumienia?
Rozważając Ewangelię i zgłębiając
nauczanie Jezusa, nie pomylimy tego
nakazu z przymusem. Przypatrzcie
się, w jaki sposób Chrystus nakłania: 
Jeśli chcesz być doskonały... Jeśli ktoś
chce iść za Mną. Tamto compelle
intrare nie oznacza przemocy
fizycznej ani moralnej.
Odzwierciedla porywającą siłę
przykładu chrześcijańskiego, który
jest tak skuteczny jak moc Boża”[11].



(39.3) Relatywizm kojarzony jest z
tolerancją. W dosłownym znaczeniu
„tolerować” oznacza znosić
cierpliwie coś, co uważa się za
niewłaściwe, ale bez akceptacji.
Toleruje błąd lub zło ten, kto mając
możliwość przeciwstawienia się mu,
nie podejmuje działań celem
uniknięcia poważniejszej szkody.
Obecnie jednak rozpowszechniony
jest inny pogląd, wedle którego
tolerancyjna jest rzekomo ta osoba,
która uważa, że wszystkie poglądy i
postępki mają w praktyce tę samą
wartość. Z pewnością w tej
perspektywie praktyka tolerancji
byłaby nie do pogodzenia z
akceptacją wartości absolutnych.

Praktykowanie tolerancji - zarówno
jej stosowność w danej sytuacji, jak i
dobór środków - w praktyce wiąże
się z trudnymi problemami, które
wymagają od rządzących mądrości.
W każdym razie jest oczywiste, że
istnieją wyraźne granice tolerancji



prawnej. Zasadniczym kryterium
stosowania tolerancji przez
rządzących społeczeństwem jest
dobro wspólne, którego państwo
powinno strzec za pomocą
posiadanych legalnych środków, w
tym także, jeśli to jest konieczne, za
pomocą prawa karnego. Papież Jan
Paweł II przypomniał, że „prawo
cywilne musi zapewnić wszystkim
członkom społeczeństwa
poszanowanie pewnych
podstawowych praw, które należą do
natury osoby i które musi uznać i
chronić każde prawo stanowione
(...). Chociaż władza państwowa
może niekiedy powstrzymać się od
zakazania czegoś, co - gdyby zostało
zabronione - spowodowałoby jeszcze
poważniejsze szkody, nigdy jednak
nie może uznać, że jest prawem
jednostek – nawet jeśli stanowiłyby
one większość społeczeństwa –
znieważanie innych osób przez
łamanie ich tak podstawowego
prawa, jakim jest prawo do życia.



Prawna tolerancja przerywania ciąży
lub eutanazji nie może w więc
żadnym przypadku powoływać się
na szacunek dla sumienia innych
właśnie dlatego, że społeczeństwo
ma prawo i obowiązek bronić się
przed nadużyciami dokonywanymi
w imię sumienia i pod pretekstem
wolności”[12]. Nie może być także
przedmiotem tolerancji poważne
naruszenie innych zasadniczych
praw.

Właściwie rozumiana tolerancja jest
niezbędna dla dobra wspólnego, lecz
nie może być postrzegana jako
najwyższy ideał postępu
społecznego. Jej celem nie może być
tolerowanie zła, lecz zwyciężanie zła
dobrem: „Postanowienie (…) aby
topić zło w obfitości dobra, przez
szerzenie wokół siebie lojalnego
współżycia, sprawiedliwości i
pokoju”[13]. Jako dobrzy obywatele
powinniśmy wnosić swój wkład w
życie społeczne i starać się - każdy na



miarę swoich możliwości - by
prawodawstwo, obyczaje, moda,
kultura były zgodne z prawem
moralnym. Każdy z nas może coś w
tej dziedzinie uczynić: od rzeczy
bardzo prostych, jak pisanie listów
do czasopism, telefonowanie do
radia, które na antenie nadaje
ordynarne rozmowy, lub wyrażenie
dezaprobaty wobec właściciela
kiosku, który wystawił niemoralne
czasopisma, po akcje o wielkim
zasięgu, takie jak przynależność do
stowarzyszenia telewidzów lub
promowanie dobrych publikacji. W
ten sposób zwyciężymy zło dobrem,
które sami staramy się krzewić
dookoła siebie.

Stanowczość w głoszeniu prawdy nie
tylko nie stoi w sprzeczności z
tolerancją, lecz czyni ją w ogóle
możliwą i zabezpiecza przed
degeneracją w postaci obojętności
wobec grzechu i uprawomocnienia
zła. Istnieje więc święta



nieustępliwość, która musi być jakby
podporą dobrze rozumianej
tolerancji, jak uczą nas okoliczności
śmierci św. Stanisława. Chrześcijanin
nie może rezygnować z doktryny
wiary, gdyż ta nie jest jego
własnością, lecz pochodzi od Boga.
Natomiast musi rozumieć,
usprawiedliwiać i kochać wszystkich
i wybaczać im, wiedząc, że trzeba
„odróżniać błąd, który zawsze winno
się odrzucać, od błądzącego”[14], a to
jest właśnie cecha świętej
nieustępliwości, której obcy jest
wszelki fanatyzm.

Na zakończenie dzisiejszej modlitwy
módlmy się za wstawiennictwem
naszego patrona, św. Stanisława,
biskupa i męczennika, za nasz naród,
byśmy zawsze potrafili stanowczo
bronić wartości moralnych, nie
ulegając fałszywym formom
tolerancji. Najświętsza Maryja Panna
Regina Martyrum, Królowa
Męczenników, uzyska dla nas od



Jezusa siłę, abyśmy umieli być
nieustępliwi w sprawach
zasadniczych i abyśmy pamiętali, że
„gdy człowiek ustępuje w sprawach
swego ideału, honoru lub wiary,
jest... człowiekiem bez ideału, bez
honoru i bez wiary”[15].

* Św. Stanisław urodził się w
Szczepanowie około 1030 r. Został
kapłanem i kanonikiem diecezji
krakowskiej, a od roku 1071 jej
biskupem. Jako pasterz stał na straży
ładu moralnego i praw Kościoła.
Popadł w konflikt z królem
Bolesławem Śmiałym i został zabity
11 kwietnia 1079 r. podczas
odprawiania Mszy Św. w kościele św.
Michała na Skałce. Kult św.
Stanisława szybko się
rozpowszechnił, gdyż już w 1088 r.
przeniesiono jego zwłoki ze Skałki na
Wawel, gdzie spoczywają do dziś. Św.
Stanisław jest obok NMP Królowej
Polski i św. Wojciecha głównym



patronem Polski oraz wielu polskich
diecezji.

Teksty na święta liturgiczne naszego
kraju, za pozwoleniem Francisco F.
Carvajal, zostały zredagowane przez
zespół pod kierownictwem Jana
Jarco.

[1] Liturgia Godzin, Godzina czytań z
dnia: Pius XII, List apostolski na 700-
lecie kanonizacji św. Stanisława.

[2] Kard J. Glemp, Nauczanie społeczne
1981-1986, Warszawa 1989, s. 56.

[3] Jan Paweł II, Przemówienie do
Konferencji Episkopatu Polski,
Częstochowa, 5 VI 1979.

[4] Kard. K. Wojtyła, Kazanie, Jasna
Góra, 3 V 1977.

https://opusdei.org/pl-pl/article/zmar-jan-jarco-czowiek-wiary-pracowitosci-i-pokory/
https://opusdei.org/pl-pl/article/zmar-jan-jarco-czowiek-wiary-pracowitosci-i-pokory/


[5] Sobór Watykański II, konst. 
Gaudium et spes, 76.

[6] Św. Josemaría Escrivá, Bruzda, 937.

[7] Jan Paweł II, enc. Veritatis
splendor, 101.

[8] Jan Paweł II, enc. Evangelium vitae,
70.

[9] Tenże, Przekroczyć próg nadziei,
Lublin 1994, s. 98.

[10] Św. Augustyn, Wykład Ewangelii
św. Jana, 26, 2.

[11] Św. Josemaría Escrivá, Przyjaciele
Boga, 37.

[12] Jan Paweł II, enc. Evangelium
vitae, 71.

[13] Św. Josemaría Escrivá, To Chrystus
przechodzi, 72.

[14] Sobór Watykański II, konst. 
Gaudium et spes, 28.



[15] Św. Josemaría Escrivá, Droga, 394.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/sw-stanislawa-glownego-
patrona-polski-8-maja/ (16-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/sw-stanislawa-glownego-patrona-polski-8-maja/
https://opusdei.org/pl-pl/article/sw-stanislawa-glownego-patrona-polski-8-maja/
https://opusdei.org/pl-pl/article/sw-stanislawa-glownego-patrona-polski-8-maja/

	Św. Stanisława, głównego patrona Polski - 8 maja

