
opusdei.org

Św. Józef - patron
naszych czasów

Publikujemy tekst ks. dr.
Ignacego Solera z książki
pamiątkowej Parafia pw.
Świętego Józefa Oblubieńca
NMP w Szczecinie.

11-03-2020

W XXI wieku nie ma wątpliwości, że
pewien święty odzyskał
pierwszeństwo i stał się już
powszechnie uznany jako człowiek
znajdujący się najbliżej Boga - tuż po
Najświętszej Maryi Pannie. Ten
człowiek sprawiedliwy to Józef z



Nazaretu, ojciec prawdziwy (nie
biologiczny) Jezusa, mąż Maryi i
Patron ogólny Kościoła.

Nasza wiara chrześcijańska ze swojej
własnej natury potrzebuje pokarmu,
czyli wymaga ciągle, by rozum ludzki
chciał lepiej poznawać treść
objawioną. Już św. Augustyn, a
później cała scholastyka od św.
Anzelma do św. Tomasza z Akwinu
powtarza bez przerwy, że fides
quaerens intellectum, wiara szuka
zrozumienia. Chcemy lepiej
zrozumieć miejsce św. Józefa w
dziele zbawienia człowieka, które
stanowi Jezus Chrystus. Pragnąc
nieco pogłębić postać świętego
Patriarchy, trzeba koniecznie uciec
się do Pisma Świętego, gdzie
znajdziemy kilka bardzo ważnych
zdań związanych z misją i
powołaniem Józefa.

Pierwszy fragment pochodzi z
Ewangelii św. Mateusza 1, 20-21: 



Józefie, synu Dawida, nie bój się wziąć
do siebie Maryi, twej Małżonki;
albowiem z Ducha Świętego jest to, co
się w Niej poczęło. Porodzi Syna,
któremu nadasz imię Jezus, On
bowiem zbawi swój lud od jego
grzechów. Ten tekst znany jest jako
zwiastowanie Anioła dla Józefa i tam
możemy znaleźć podstawę
teologiczną dla zmiany paradygmatu,
czyli odnajdziemy punkt wsparcia
kolejnych rozważań teologicznych o
św. Józefie. Józef, będąc mężem
Maryi, został wybrany przez Boga
Ojca, by był ojcem Syna Bożego. Św.
Józef jest wielki, ponieważ jest
bezpośrednio związany z
Chrystusem, z Jego misją zbawienia
świata.

Zastanówmy się chwilę zwracając
teraz naszą uwagę na Świętą
Dziewicę: Najświętsza Maryja Panna
jest pierwszym dziełem Boga - 
primus opus Dei - ponieważ została
wybrana po to, by być Matką Boga.



Całe rozważanie teologiczne wokół
Maryi, cała mariologia, kręci się
wokół Chrystusa. Teologowie mówią,
że dobra mariologia prowadzi do
dobrej teologii chrystologicznej.
Rozumiemy lepiej, kim jest Jezus
Chrystus, jeżeli wiemy, na czym
polega rola Maryi i jej Boskie
Macierzyństwo. Możemy śmiało
powiedzieć, że istnieje takie
rozmyślanie i rozważanie
teologiczne wokół św. Patriarchy -
teologia św. Józefa czy józefologia - i
od tego zależy, by mariologia była
właściwa, a później chrystologia.
Powtórzę jeszcze raz: by lepiej
rozumieć Chrystusa, kim On jest i
czym jest Jego misja jako Zbawiciela,
trzeba koniecznie lepiej poznać
miejsce Marii i Józefa w Boskim
planie Wcielenia i Zbawienia
człowieka.

Józefie, synu Dawida, nie bój się wziąć
do siebie Maryi, twej Małżonki. Anioł
zwiastuje, mówiąc po imieniu tak jak



do Maryi: Bądź pozdrowiona, pełna
łaski, Pan z Tobą. Nie bój się, Maryjo,
znalazłaś bowiem łaskę u Boga. W
obliczu tego co nadprzyrodzone
istnieje naturalna reakcja lęku. To
znak dotykania ze strony człowieka
Boga Wszechmogącego, Rex
Tremendae Maiestatis, Króla Mocy
Przerażającej. A Bóg Nowego
Testamentu, Nowego Przymierza, jest
Bogiem bliskim, Miłością ciągle
szukającą spotkania.

Nie jest możliwe zaprezentowanie
całego bogactwa teologii św. Józefa.
Wystarczy tylko powiedzieć, że św.
Jan Paweł II ogromnie cenił postać
Józefa i napisał Adhortację
ApostolskąRedemptoris Custos -
Powołany na opiekuna Zbawiciela,
gdzie można znaleźć prawie
wszystkie najważniejsze punkty
teologiczne związane ze św. Józefem.
Pragnę dodać, że Redemptoris Custos
zmienia punkt spojrzenia
teologicznego: Józef jest postawiony



w relacji bezpośredniej z Chrystusem
poprzez jego małżeństwo z Maryją.
Józef jest ojcem wobec Jezusa i
mężem wobec Najświętszej Maryi
Panny. Tak pisze święty Jan Paweł II:
„Jak wynika z tekstów
ewangelicznych, prawną podstawą
ojcostwa Józefa było małżeństwo z
Maryją. Bóg wybrał Józefa na
małżonka Maryi właśnie po to, by
zapewnić Jezusowi ojcowską opiekę.
Wynika stąd, że ojcostwo Józefa —
więź, która łączy go najściślej z
Chrystusem, szczytem wszelkiego
wybrania i przeznaczenia (por. Rz 8,
28-29) — dokonuje się poprzez
małżeństwo z Maryją, to znaczy
przez rodzinę”[1].

Chciałbym podkreślić dziesięć
punktów związanych ze św. Józefem,
oraz moje literackie podsumowanie,
a mianowicie:

1. Ojcostwo św. Józefa - św. Józef
patron ojców i mężów.



2. Mąż Maryi - św. Józef patron
rodzin.

3. Mistrz życia wewnętrznego - św.
Józef patron modlitwy.

4. Wychowanie w rodzinie - św. Józef
patron wychowawców.

5. Patron Kościoła – św. Józef patron
nowych powołań.

6. Uświęcenie pracy - św. Józef
patron ludzi pracy.

7. Życie codzienne - św. Józef patron
świętości życia.

8. Magisterium papieża Franciszka -
św. Józef patron ubogich i
uchodźców.

9. Media masowego przekazu - św.
Józef patron internetu.

10. Nadzieja niebios - św. Józef
patron dobrej śmierci.



11. Rodzina święta przy śniadaniu.

1. Ojcostwo św. Józefa - św. Józef
patron ojców i mężów.

Jak powyżej został napisany
pierwszy punkt -ojcostwo św. Józefa-
to podstawa, byśmy zrozumieli rolę
męża Maryi. Ojcostwo św. Józefa
wobec Jezusa jest źródłem
wszystkich darów, jakie otrzymał
święty patriarcha, podobnie jak
macierzyństwo Najświętszej Maryi
Panny jest fundamentem wszystkich
Jej darów. Józef jest małżonkiem
Maryi, aby był ojcem wobec Jezusa.
Ojcostwo św. Józefa ma charakter
chrystologiczny, podobnie, jak
macierzyństwo Najświętszej Maryi
Panny: wszystkie Jej przywileje
wynikają z tego, że jest Ona Matką
Chrystusa. Wszystkie przywileje św.
Józefa wynikają z tego, że pełni rolę
ojca Chrystusa.

Problemem teologicznym jest
określenie, na czym dokładnie polega



ojcostwo świętego Józefa. Wiemy, że
Chrystus nauczał, aby kierować się
do Boga słowem Abba (Tatusiu). To
samo słowo kierował Jezus do Józefa.
A zatem, według warunków
Wcielenia, rozwoju objawienia i
prawa natury Jezus nazywał Józefa
ojcem. Jakie wnioski wypływają z
tego stwierdzenia? Czy Chrystus jako
człowiek doświadczał Boga jako Ojca
poprzez Swoje synostwo wobec św.
Józefa? Czy to synostwo pomagało
Mu jako człowiekowi z ludzkim
poznaniem odkryć u siebie Synostwo
Boskie? Czy doświadczanie ojcostwa
św. Józefa służyło Mu, aby objawiać
nam oblicze Boga Ojca? Dotykamy
tajemnicy. Nie potrafimy do końca
określić, jak Chrystus jako człowiek
doświadczał swojej Boskości. Wiemy,
że miał świadomość, kim On jest
(por. Łk 2, 42). I wiemy też na pewno,
że św. Józef był ojcem wyjątkowym:
w nim, jak w najdoskonalszym
zwierciadle odbijało się ojcostwo
Boga. Z teologicznego punktu



widzenia można więc określić
ojcostwo św. Józefa wobec Chrystusa
jako „prawdziwe”[2].

Papież Jan Paweł II pisał: „Wydaje
się, że św. Józef całym swoim życiem
krzyczy do Boga: ‘Ty jesteś moim
Ojcem’. Otrzymał szczególną łaskę:
tu, na tej ziemi Syn Najwyższego
nazwał go ojcem. Józef wzywał Boga
z całym zapałem wierzącego ducha:
‘Ojcze mój!’ Jezus, który pracował u
jego boku tymi samymi narzędziami
cieśli, wołał do niego: ojcze! Głęboka
tajemnica: Chrystus, jako Bóg miał
własne doświadczenie Boskiego
Ojcostwa w łonie Trójcy
Przenajświętszej, jako człowiek
doświadczył tego przez osobę św.
Józefa, swojego ojca —żywiciela.
Józef ze swojej strony w domu
nazaretańskim ofiarował Dziecku,
które wzrastało u jego boku, podporę
męskiej równowagi, jasnego
widzenia, męstwa. Służył Mu
zaletami każdego dobrego ojca,



czerpiąc siłę z najwyższego źródła od
którego bierze nazwę wszelki ród na
niebie i na ziemi”[3].

Prawdziwe ojcostwo widzi we
własnym dziecku obraz Chrystusa.
Św. Józef jest patronem dla rodziców,
a szczególnie dla ojców i mężów,
ponieważ uczy najważniejszego,
czyli jak widzisz Boga u własnego
syna czy córki. „Jednak skoro Józef
nauczył się od Jezusa żyć w sposób
Boski, to odważyłbym się powiedzieć,
że w tym, co ludzkie, on sam nauczył
wielu rzeczy Syna Bożego. Jest coś, co
mi się nie do końca podoba w tytule
‘przybrany ojciec’, którym czasami
określa się Józefa, ponieważ zachodzi
ryzyko myślenia, iż relacje między
Józefem i Jezusem były chłodne i
czysto zewnętrzne. Nasza wiara
mówi nam faktycznie, iż nie był on
ojcem według ciała, nie jest to jednak
jedyne ojcostwo”[4].



Św. Józef, patron nowego tysiąclecia,
jest patronem ojców i mężów,
ponieważ od niego trzeba się uczyć
jak być ojcem (relacja wobec Jezusa =
relacja wobec własnego dziecka) i jak
być mężem (Józef wzór męskości).
Wiek XXI potrzebuje wzoru ojcostwa
i męskości, który broni wobec
infantylizmu i niepewności. Rodzina
i wychowanie dzieci to nie tylko
sprawa dla żon i matek, to
niezbywalna odpowiedzialność dla
ojców. Patron mężów, ponieważ
dziewicza i wierna miłość św. Józefa
musi być przykładem - od czasu do
czasu - dla każdego prawdziwego
mężczyzna i męża.

2. Mąż Maryi - Św. Józef patron
rodzin.

Św. Józef wziął odpowiedzialność za
rodzinę. Rodzina jest dla każdego
człowieka sprawą ważną i kryzys
naszych czasów - to kryzys rodziny,
kryzys w miłości i



odpowiedzialności. Z tego powodu
św. Patriarcha prezentuje się w
naszych czasach jako patron rodzin,
ten, który z mocą Bożą broni rodziny.
Papież Franciszek tak się
wypowiadał: „Wcielenie Słowa w
ludzkiej rodzinie, w Nazarecie,
porusza swoją nowością historię
świata. Musimy zagłębić się w
tajemnicę narodzin Jezusa, w ‘tak’
Maryi wobec zwiastowania
anielskiego, kiedy w Jej łonie poczęło
się Słowo; również w ‘tak’ Józefa,
który Jezusowi nadał imię i
zatroszczył się o Maryję”[5].

Warto patrzeć na miłość małżeńską
ze strony św. Józefa do Maryi, on był
prawdziwym Jej mężem. Trzeba
stwierdzić, że wzajemna miłość
świętego Józefa i Maryi była pełną,
autentyczną i wzorową miłością
małżeńską. Pytanie, które pojawia
się natychmiast, brzmi: jak może być
tak, skoro nie znali się płciowo?
Odpowiedź zaczyna się od



stwierdzenia, że płciowość jest dobrą
rzeczą i człowiek dzięki niej jest
mężczyzną lub kobietą w całym
swoim życiu, w całej swojej biografii,
od poczęcia aż do śmierci. Życie
pojawia się poprzez płciowość, która
jest darem, trzeba ją akceptować
taką, jaka jest, w przeciwnym
wypadku zaczyna się dramat.

Natomiast płciowość nie jest celem
samym w sobie, celem płciowości jest
wyrażać osobową miłość i wspólne
uczestniczenie w dziele stworzenia
nowego człowieka na ziemi. „W
każdej sytuacji, w której
przeżywamy wartość seksualną
jakiejś osoby, miłość domaga się
integracji czyli włączenia tej wartości
w wartość osoby, owszem:
podporządkowania jej względem
wartości osoby. I w tym właśnie
wyraża się podstawowy rys etyczny
miłości: jest ona afirmacją osoby, bez
tego zaś nie jest miłością”[6].



Lubię powtarzać, że małżeństwo, tak
jak miłość, ma trzy filary czy
fundamenty: ekonomia, eros i fileo.
Ekonomia, czyli prawo kierujące
domem: dom, posiłki, zadanie
domowe, rzeczy materialne. Nie
jesteśmy aniołami i pierwszy wyraz
miłości jest odpowiedzialnością
materialną za rodzinę, miłość
małżeńska dba o własny dom. Eros,
czyli miłość cielesna, gdzie płciowość
ma zasadnicze znaczenie. Fileo -
miłość przyjacielska, czyli lubić się
wzajemnie: chętnie mąż i żona
chodzą razem na spacer, czy do
teatru lub do kina, słuchają razem
np. muzyki lub dzielą się
codziennymi odkryciami.

Uważam, że Fileo ma pierwszeństwo,
że dzięki tej miłości przyjaźni mąż i
żona wzrastają jako osoby, budują
własną rodzinę. Ta prawdziwa
miłość czyni, że rodzina staje się
radosnym i świetlanym miejscem,
gdzie osoba jest kochana nie przez to,



co robi, ale przez to, że jest: mężem,
żoną, dzieckiem, ojcem, matką.
Warto jeszcze raz uciec się do
ważnego dokumentu magisterium
Kościoła, do Amoris laetitia: „Rodzina
Jezusa, pełna łaski i mądrości, nie
była postrzegana jako rodzina
„dziwna”, jako dom obcy i daleki od
ludu. Właśnie dlatego ludzie z
trudem rozpoznawali mądrość
Jezusa i mówili: 'Skąd On to ma? Czy
nie jest to cieśla, syn Maryi?'(Mk 6,
2-3). 'Czyż nie jest On synem
cieśli?' (Mt 13, 55). Potwierdza to, iż
była to rodzina prosta, bliska wobec
wszystkich, normalnie włączona w
lud. Także Jezus nie wzrastał w
relacji zamkniętej i wyłącznej z
Maryją i Józefem, ale chętnie
przebywał w rodzinie poszerzonej, w
której byli krewni i przyjaciele”[7].

Wielu teologów - szczególnie w
Studium Józefologicznym w Kaliszu -
prosi o ustanowienie święta zaślubin
Najświętszej Mary Panny z Józefem



w dniu 23 stycznia, jako uznanie
każdego małżeństwa
sakramentalnego za drogę do
świętości. „Małżeństwo Maryi z
Józefem stanowi nawrót do historii
‘pięknej miłości’, która rozpoczyna
się wraz z Adamem i Ewą. Oboje byli
i pozostają dla ludzkości
odnowionym ‘sakramentem’
pierwotnej miłości, która oznacza
czysty i bezinteresowny dar z
samego siebie”[8].

Św. Jan Paweł II, papież rodzin,
polecał św. Józefowi duszpasterstwo
rodzin. „Dla mnie także kult św.
Józefa łączy się z doświadczeniami
przeżywanymi w Krakowie. Blisko
pałacu biskupiego są przy ulicy
Poselskiej siostry bernardynki. Mają
w swoim kościele, pod wezwaniem
właśnie św. Józefa, stałe wystawienie
Najświętszego Sakramentu.
Chodziłem tam w wolnych chwilach i
modliłem się, a mój wzrok często
wędrował w kierunku bardzo



czczonego w tym kościele, pięknego
obrazu przybranego ojca Jezusa. Tam
też prowadziłem niegdyś rekolekcje
dla prawników. Lubiłem rozważać o
św. Józefie w kontekście Świętej
Rodziny: Jezus, Maryja, Józef.
Wzywałem ich razem do pomocy w
różnych sprawach. Rozumiem
dobrze tę jedność i miłość Świętej
Rodziny: trzy serca, jedną miłość.
Szczególnie duszpasterstwo rodzin
zawierzałem św. Józefowi”[9].

3. Mistrz życia wewnętrznego - Św.
Józef patron modlitwy.

Bardzo znane są słowa francuskiego
pisarza Andre Malraux: „Wiek XXI
będzie wiekiem religii albo nie
będzie go wcale”. Jest taka cicha
zgoda, że chrześcijanie XXI wieku
albo będą mistykami, albo ich wcale
nie będzie. Modlitwy ciągle trzeba się
uczyć, pracować nad nią, prosić Boga
o jej dar. I kto zna najlepiej tajemnicę



modlitwy? Bez wątpienia
Najświętsza Maryja Panna i św. Józef.

„Św. Józef nasz Ojciec i Pan, jest
również Mistrzem życia
wewnętrznego. — Oddaj się pod jego
opiekę, a poznasz skuteczność jego
władzy”[10]. Życie wewnętrzne –co
to jest? Na czym polega? „Jest to życie
nadprzyrodzone, które przez
prawdziwego ducha wyrzeczenia i
modlitwy sprawia, że dążymy do
zjednoczenia z Bogiem”[11]. Życie
wewnętrzne to życie
nadprzyrodzone, życie w łasce[12].
Wiemy, że w porządku łaski Bóg
przychodzi do nas jako Ojciec, a my
jesteśmy Jego przybranymi dziećmi.
Cudowny ten przywilej stanowi
podstawę naszego życia
nadprzyrodzonego. Traktujemy Boga
jako Ojca, Syna i Ducha Świętego i
wchodzimy w posiadanie boskiej
natury – divinae consortes
naturae[13]. Upodobniamy naszą
naturę do natury Boga i



uczestniczymy w niej.W odpowiedzi
rzekł do niego Jezus: Jeśli Mnie kto
miłuje, będzie zachowywał moją
naukę, a Ojciec mój umiłuje go, i
przyjdziemy do niego, i będziemy u
niego przebywać[14]. Zwróćmy
uwagę na życie wewnętrzne św.
Józefa: „Całkowita ofiara, jaką Józef
złożył ze swego istnienia, aby godnie
przyjąć Mesjasza we własnym domu,
znajduje wytłumaczenie w
niezgłębionym życiu wewnętrznym,
które kierowało jego postępowaniem
i było dlań źródłem szczególnych
pociech; to z niego czerpał Józef
rozwagę i siłę”[15].

Prowadząc rozważanie na ten temat
ks. Escrivá powiedział: „Św. Józef jest
Mistrzem życia wewnętrznego. I
tobie i mnie potrzebne jest życie
wewnętrzne. Co to oznacza? Oznacza
ciągłe obcowanie z Bogiem i z Matką
Boga. Któż z większą zażyłością
obcował z Bogiem i z Dziewicą niż
Św. Józef? Wzruszam się każdego



dnia kiedy odmawiam przed Mszą
świętą jedną z modlitw, które Kościół
poleca księżom jako przegotowanie
się do komunii świętej: O felicem
virum, beatum Joseph... ‘O szczęśliwy
mężu, święty Józefie, tobie dane było
nie tylko widzieć i słyszeć Boga –
którego wielu królów chciało
zobaczyć, a nie ujrzeli, usłyszeć, a nie
słyszeli–, ale nosić, całować,
odziewać i strzec!’. Wiecie, że w tej
ogromnej głębi Trójcy
Przenajświętszej i jedności Boga,
gdzie jest jedna Osoba tam
koniecznie znajduje się i reszta Osób
Boskich. Z tego wynika, że Św. Józef,
który obcował z Bogiem Synem,
obcował także z Bogiem Ojcem i z
Bogiem Duchem Świętym”[16].

W życiu i w nauce św. Teresy od
Jezusa widać wielkie uznanie dla św.
Patriarchy, powszechnie znane jest
nabożeństwo do św. Józefa żywione
przez reformatorkę karmelitańską.
Dość zacytować fragment jednego z



tekstów: „Wybrałam sobie za
orędownika i patrona chwalebnego
świętego Józefa, któremu się
polecałam. Poznałam jasno, że
podobnie jak w tej potrzebie, tak i w
wielu jeszcze ważniejszych, w
których chodziło o cześć moją i
zatracenie duszy, Ojciec ten mój i
Patron wybawił mnie i więcej mi
dobrego uczynił, niż sama prosić
umiałam. Nie pamiętam, bym
kiedykolwiek aż do tej chwili prosiła
go, o jaką rzecz, a której on by mi nie
wyświadczył. Zdumiewające, jak
wielkie rzeczy Bóg mi uczynił za
przyczyną tego chwalebnego
Świętego. Z ilu niebezpieczeństw na
ciele i na duszy mnie wybawił.
Innym Świętym, rzec można, dał Bóg
łaskę wspomagania nas w tej lub
innej potrzebie, temu zaś
chwalebnemu Świętemu, jak o tym
wiem z własnego doświadczenia, dał
władzę wspomagania nas we
wszystkich”[17].



Kto nie potrafi znaleźć nauczyciela
do życia wewnętrznego i do
modlitwy, niechaj weźmie tego
sławnego Świętego za mistrza, a nie
zbłądzi w drodze. Chrystus nauczył
się od Józefa tak wielu rzeczy, iż
można powiedzieć, że był tutaj na
ziemi Jego uczniem. „Wzrastanie
Jezusa w mądrości, w latach i w łasce
(Łk 2, 52) dokonywało się w
środowisku świętej Rodziny, pod
opieką Józefa, na którym spoczywało
wzniosłe zadanie ‘wychowania’, czyli
żywienia i odziewania Jezusa,
nauczenia Go Prawa i zawodu,
zgodnie z powinnościami
przypadającymi ojcu”[18].

4.Wychowanie w rodzinie - Św.
Józef patron wychowawców.

Prawdopodobnie najważniejsza i
najtrudniejsza rzecz to wychowanie
młodego człowieka, by stał się tym,
kim powinien być. Kultura danego
narodu związana jest bezpośrednio z



wychowaniem młodzieży. W Izraelu,
w czasach naszego Pana, dzieci
pozostawiały własne dzieciństwo
kiedy oddawały się pod
kierownictwo ojca. Świętym
obowiązkiem każdego ojca w Izraelu
było wychowanie religijne swojego
syna. Talmud zawiera mnóstwo
wypowiedzi na temat doniosłości
tego obowiązku, na przykład: „Kto
wychowuje dzieci w Torah, należy do
tych, którzy korzystają z owoców
życia doczesnego, a największa
nagroda czeka na nich w życiu
wiecznym. Kto ma syna trudzącego
się nad Torah, to tak, jakby nigdy nie
umarł”[19].

Nauka religii była punktem
centralnym całego wychowania, z
tego powodu ojciec rodziny był
zobowiązany wspominać Przymierze
z Synaj. Religia Izraela jest religią
zbawienia, jest wspomnieniem
nadzwyczajnych wydarzeń, które
mówią nam o działaniu



Wszechmogącego w życiu ludu
wybranego. I rzekł Pan do Mojżesza:
Idź do faraona, ponieważ uczyniłem
twardym serce jego i jego sług, abym
mógł czynić znaki swoje wśród nich, i
abyś opowiadał dzieciom twoim i
wnukom, co zdziałałem w Egipcie. A
znaki moje czyniłem między nimi, aby
wiedzieli, że Ja jestem Pan (Wy 10,
1-2).

Najważniejszym świętem żydowskim
było święto paschy, które obchodziło
się w rodzinie, w domu, i wtedy
ojciec miał obowiązek wspominać
(czynić, aby święto stało się aktualne
w obecnym czasie) wydarzenia
zbawcze. Gdy się was zapytają dzieci:
cóż to za święty zwyczaj? -tak im
odpowiecie: To jest ofiara Paschy na
cześć Pana (Wy 12, 26). W tym dniu
będziesz odpowiadał synowi swemu:
Dzieje się tak ze względu na to, co
uczynił Pan dla mnie w czasie wyjścia
z Egiptu (Wy 13, 8)[20].



Możemy wyobrazić sobie Józefa
powtarzającego te słowa Jezusowi,
tłumaczącego historię zbawienia,
wyjaśniającego znaczenie Paschy.
Tak musiało być i tak
prawdopodobnie było: Józef nauczył
Jezusa historii Izraela, Duch
udoskonalał dzieło Józefa,
prowadząc Go do pełni. Na pewno
Józef, mąż sprawiedliwy z domu
dawidowego, umiał na pamięć i
powtarzał w swojej modlitwie słowa
Mojżesza: Weźcie sobie do serca te
wszystkie słowa, które ja wam dzisiaj
ogłaszam, nakażcie waszym dzieciom
pilnie strzec wszystkich słów tego
Prawa (Pwt 32, 46).

Wychowanie dziecka ze strony
rodziców, tj. nauka w środowisku
rodzinnym, dokonywało się także w
ramach tradycji mądrościowej. Stary
nurt mądrości Bliskiego Wschodu
konkretyzował się w maksymach i
powiedzeniach, które z tradycji
ustnej przechodziły do ugruntowania



w piśmie. Jedna z postaw
wychowania w mądrości polegała na
wyborze mistrza; bardzo ważną
sprawą było wybrać dobrą osobę, od
której uczeń powinien się uczyć, z
którą często się rozmawia. Kto z
mądrym przestaje - nabywa mądrości,
towarzysz głupców poniesie szkodę -
mówi Księga Przysłów (13, 20). Z tego
powodu nurt mądrości ustanowił w
środowisku rodzinnym jako
mistrzów nauki ojca i matkę; ich
zrodzona miłość do dziecka czyni z
nich idealnych mistrzów mądrości.
Zastosowując więc tę regułę do
rodziny z Nazaretu, znajdujemy
najlepszych nauczycieli i
wychowawców Jezusa: Maryję i
Józefa.

Problemy wychowania w naszych
czasach są inne, ale fundament
pozostaje ten sam: wychowuje się
przez obecność, dobry przykład i
dobre słowa. Trzeba się starać, by
hasło jednego z portalów



internetowych wychowawczych
'mniej ekranu i więcej rodziny' stało
się rzeczywistością. Papież
Franciszek przypomina, że „rodzina
jest pierwszą szkołą wartości
ludzkich, w której można się nauczyć
dobrego korzystania z wolności.
Istnieją skłonności, które rozwinęły
się w dzieciństwie, przenikające
głębię prywatności osoby i
pozostające na całe życie jako emocje
pozytywne wobec pewnej wartości
lub jako spontaniczne odrzucenie
pewnych zachowań. Wiele osób
działa przez całe życie w pewien
sposób, ponieważ uznają go za cenny,
gdyż przyswoiły go sobie od
dzieciństwa, jakby na drodze
osmozy: „tak mnie nauczono”, „to mi
wpojono”. W środowisku rodzinnym
można również uczyć się
rozeznawać w sposób krytyczny
przesłania płynące z różnych
środków komunikacji
społecznej”[21].



5. Ogólny Patron Kościoła - Patron
nowych powołań.

Z woli przekonania ojców
soborowych I Soboru
Watykańskiego, Papież bł. Pius IX 8
grudnia 1870 r. opublikował dekret: 
Quemadmodum Deus, w którym
ogłaszał świętego Józefa patronem
Kościoła powszechnego. Papież
chciał, by proklamacja miała miejsce
równocześnie w trzech wielkich
bazylikach patriarchalnych: Świętego
Piotra, Matki Bożej Większej i
Świętego Jana na Lateranie.
Ogłoszenie nastąpiło podczas
Eucharystii w dniu Niepokalanego
Poczęcia Najświętszej Maryi Panny,
by podkreślać w ten sposób więź
łączącą za sprawą Boga Maryję z
Józefem, Kościół niebieski z
Kościołem ziemskim, Eucharystię z
uświęceniem Ludu Bożego.

Znana jest anegdota mówiąca o tym,
jak papież Pius IX zlecił słynnemu



malarzowi rzymskiemu wykonanie
obrazu upamiętniającego uroczyste
ogłoszenie dogmatu Niepokalanego
Poczęcia - obraz ten znajduje się
obecnie w muzeum watykańskim.
Gdy artysta przedłożył Ojcu
Świętemu swój pierwszy projekt do
zatwierdzenia, Papież zapytał: „A
gdzie jest św. Józef?” Włoski malarz
wskazał jedną z postaci w grupie
świętych składających hołd Maryi.
„Ależ nie - powiedział Papież -
świętemu Józefowi przysługuje
również w niebie to miejsce, jakie
Bóg mu wyznaczył tu na ziemi: obok
Jezusa i Jego Matki”[22].

Kolejny papież Leon XIII również był
wielkim miłośnikiem św. Józefa. On
napisał pierwszą encyklikę - 
Quamquam pluries (15 VIII 1889) - na
temat prawdziwej roli świętego
Józefa w Kościele i powodów, dla
których powinniśmy wzywać jego
opieki. Tam papież Leon XIII
zachęca: „Niech lud chrześcijański



przyzwyczai się błagać, z wielką
pobożnością i głęboką ufnością,
świętego Józefa tak samo jak
Dziewicę Maryję. Na św. Józefie
spoczywa odpowiedzialność za ogół
chrześcijan, w pewien sposób mu
powierzonych. Oni bowiem tworzą
Kościół, czyli nieprzeliczoną rodzinę
rozprzestrzenioną po całym świecie,
nad którą Józef jako oblubieniec
Maryi i przybrany ojciec Jezusa
Chrystusa, sprawuje jakby ojcowską
władzę. Normalnym więc
następstwem godności św. Józefa jest,
by otaczał on obecnie swą opieką
Kościół Chrystusowy, podobnie jak
niegdyś święcie czuwał nad
nazaretańską rodziną i zaopatrywał
ją w środki niezbędne do życia”[23].

Potem św. papież Pius X zatwierdził
litanię do św. Józefa do publicznego
odmawiania i dodał do niej
wezwanie: „Święty Józefie, opiekunie
Kościoła świętego”. Wszyscy papieże
XX wieku pokazywali wielką miłość



dla Józefa. Papież Pius XII ustanowił
wspomnienie św. Józefa robotnika 1
maja. Św. Jan XXIII dodał imię Józef
po Maryi w Kanonie Rzymskim Mszy
świętej, coś niebywałego w tamtych
czasach.

Sobór Watykański II i jego nauka o
Kościele jako ludzie Bożym, jako 
koinonia - czyli komunia lub jedność
rodzaju ludzkiego z Bogiem - i jako
sakrament zbawienia, łączy rolę św.
Józefa z Chrystusem i z Jego misją.
Wiemy, że u naszego Pana Jezusa
Chrystusa nie można oddzielić Jego
bycia jako Boga i człowieka od Jego
misji: Bóg stał się człowiekiem dla
naszego zbawienia. Również w
tajemnicy Kościoła - Ciało Mistyczne
Chrystusa, Oblubienica Ducha
Świętego, Lud Boży - nie da się
oddzielić istoty Kościoła od misji
Kościoła. Z tego powodu, jeżeli
mówimy, że św. Józef jest Patronem
Kościoła chcemy podkreślić, że On w
szczególny sposób czuwa nad



apostolatem, nad zdobywaniem
nowych apostołów dla winnicy
Pańskiej.

Świeci nam pomagają, nie jesteśmy
sami w Kościele, nie prowadzimy
sami misji apostolskiej. Święci w
niebie ciągle proszą o
wstawiennictwo dla nas, byśmy byli
gorliwi w wypełnianiu własnych
zadań apostolskich. Dla świeckich
ma zasadnicze znaczenie, by odkryć,
że własną misję wypełni we
własnym środowisku: w rodzinie, w
miejscu pracy, na ulicy. Niektórzy
myślą, że być chrześcijaninem i
uczestniczyć w misji Kościoła, to
integrować się w duszpasterstwie
danej parafii czy wspólnoty. To jest
ważne, ale nie jest to istota
chrześcijańska i apostolstwo
chrześcijańskie. Trzeba tak jak św.
Józef dać świadectwo o Chrystusie
we własnym środowisku, gdzie się
żyje i pracuje.



Papież Franciszek zachęca nas: "Ci,
którzy głoszą Ewangelię, powinni bez
lęków otworzyć się na działanie
Ducha Świętego. W dniu
Pięćdziesiątnicy Duch sprawił, że
Apostołowie wyszli ze swych
ograniczeń i zostali przemienieni w
głosicieli wielkich dzieł Bożych,
których każdy zaczyna rozumieć w
swoim własnym języku. Ponadto
Duch Święty obdarza siłą do
głoszenia nowości Ewangelii śmiało,
głośno, w każdym czasie i miejscu,
także pod prąd. Wzywajmy Go
dzisiaj, umocnieni na modlitwie, bez
której każde działanie narażone jest
na ryzyko, że pozostanie puste, i bez
której orędzie w końcu zostaje
pozbawione duszy. Jezus pragnie
ewangelizatorów głoszących Dobrą
Nowinę nie tylko słowem, ale przede
wszystkim życiem przemienionym
obecnością Bożą"[24].

Wszyscy w Kościele jesteśmy
powołani do świętości i do



apostolstwa. Misja ewangelizacyjna -
idźcie na cały świat i głoście
Ewangelię skierowana jest do
wszystkich. Jasnym jest, że
kapłaństwo wspólne i służebne
uczestniczy – każde na własny
sposób – w jednym kapłaństwie
Chrystusa. Czy w Chrystusie jest
różnica w swoim byciu kapłanem?

Wiemy, że wszystko w Chrystusie ma
charakter kapłański, Jego bycie jako
Boga-Człowieka i Jego misja: Syn
Boży stał się człowiekiem, by – jako
Wielki Kapłan – ofiarować własne
życie za zbawienie świata. Natomiast
w życiu Chrystusa możemy odróżnić
dwa etapy, dwa okresy Jego życia:
około trzydziestu lat ukrytego życia i
około trzech życia publicznego z
jednej strony, a z drugiej strony Jego
tajemnica paschalna: męka – śmierć
– zmartwychwstanie –
wniebowstąpienie. Wszystko w życiu
Chrystusa ma charakter kapłański,
zbawczy, miłosny. A więc możemy



powiedzieć, że ochrzczony utożsamia
się z Chrystusem kapłanem w
tajemnicy Jego życia, a minister
poświęcony przez sakrament
wyświęceń utożsamia się z
Chrystusem kapłanem w tajemnicy
Jego Paschy[25].

Św. Józef nie był obok krzyża
Chrystusa razem z Maryją, ale można
powiedzieć, że całe życie św. Józefa
przygotowało jego Syna, by wypełni
swoją misję, przygotował Go do
ofiary Krzyża. Każda godzina
wspólnej pracy to było uczestnictwo
w misji zbawienia i uświęcenia
świata. I tam Józef był jak
najbardziej obecny, działając i
milcząc. Tak trzeba prosić o
wstawiennictwo św. Patriarchy, by
każdy chrześcijanin stał się gorliwym
głosicielem Ewangelii. Prosić
nieustannie Boga o nowych
pracowników, o nowe powołania dla
zakonów, do kapłaństwa, a przede
wszystkim, by każdy ochrzczony



miał świadomość, że jest również
powołany do świętości, do
apostolstwa.

6. Uświęcenie pracy - Św. Józef
patron ludzi pracy.

Powszechne powołanie do świętości,
jak głosi magisterium Soboru
Watykańskiego II, ma szczególne
znacznie w relacji świata pracy:
praca powinna być święta,
odkupiona, po ludzku najbardziej
doskonała. Właściwie na czym
polega uświęcenie pracy? Według
mnie polega na tym, że człowiek
przekracza granicę tego świata
poprzez miłość. Józef był tym, który
nauczył Jezusa pracować i potrafił
słuchać głosu Jezusa i znaleźć Boga w
swoim własnym warsztacie.

Św. Josemaría Escrivá, wielki
miłośnik św. Józefa tak pisał:
„Człowiek nie powinien ograniczać
się do robienia rzeczy, do
wytwarzania przedmiotów. Praca



rodzi się z miłości, wyraża miłość,
jest skierowana ku miłości.
Rozpoznajemy Boga nie tylko we
wspaniałości natury, lecz również w
doświadczeniu swojej własnej pracy,
swojego wysiłku”[26]. Tajemnica
miłości w życiu codziennym: „tego
uczy nas życie św. Józefa: proste,
normalne i zwyczajne, złożone z lat
zawsze jednakowej pracy, z dni po
ludzku jednostajnych, następujących
jeden po drugim”[27].

Wolą Bożą jest, aby człowiek
pracował z poczuciem synostwa
Bożego. Bóg posyła każdego
człowieka do Swojej winnicy, aby
pracował[28]. Daje nam jako
dziedzictwo świat stworzony przez
siebie, abyśmy o niego dbali i
przekształcali według Jego zamiaru.
Abyśmy pracując, utożsamiali się z
Chrystusem: wszystko jest wasze, wy
zaś Chrystusa, a Chrystus – Boga[29].
Bóg posyła do pracy każdego
człowieka dzisiaj, teraz. To jest owo



wieczne Boskie „dzisiaj”. Z punktu
widzenia teologicznego praca ludzka
jest uczestniczeniem w mocy
stwórczej Boga, jest przedłużeniem
Jego dzieła, jest pracą Boga – Opus
Dei – tak jak ludzka praca Jezusa w
Nazarecie obok św. Józefa. „Gdy
Kościół celebruje misterium
Chrystusa, w jego modlitwie powraca
słowo ‘dzisiaj’ niby echo modlitwy,
której nauczył go jego Pan[30] i echo
wezwania Ducha Świętego[31]. Tym
‘dzisiaj’ Boga żywego, do którego
człowiek ma wejść, jest ‘Godzina’
Paschy Jezusa, która przenika i
prowadzi całą historię”[32].

Głębokie przekonanie, że życie
codzienne może być „dzisiaj”
miejscem spotkania z Bogiem,
prowadzi chrześcijan do tego, aby
rzetelnie wypełniali swoje
obowiązki. Przekonanie to jest
wspaniałym bodźcem do podjęcia
intensywnej pracy, do oddania się
sprawom zawodowym, szukając z



pasją zjednoczenia z Bogiem w
okolicznościach zwyczajnego życia.
„Funkcja, jaką miał pełnić św. Józef w
życiu, była wyjątkowo zaszczytna,
jeśli się weźmie pod uwagę to, że
dodał jej godności sam Chrystus
własnym w niej udziałem. Praca daje
życiu człowieka na ziemi szczęście, a
św. Józef dał tego wyśmienity
przykład”[33].

Warto analizować teraz jeden punkt
z Katechizmu Kościoła Katolickiego,
nr. 2427. „Praca ludzka jest
bezpośrednim działaniem osób
stworzonych na obraz Boży i
powołanych do przedłużania - wraz z
innymi - dzieła stworzenia, czyniąc
sobie ziemię poddaną. Praca jest
zatem obowiązkiem: "Kto nie chce
pracować, niech też nie je!" (2 Tes 3,
10). Szanuje ona dary Stwórcy i
otrzymane talenty. Może mieć także
wymiar odkupieńczy. Znosząc trud
pracy w łączności z Jezusem,
rzemieślnikiem z Nazaretu i



Ukrzyżowanym na Kalwarii,
człowiek współpracuje w pewien
sposób z Synem Bożym w Jego dziele
Odkupienia. Potwierdza, że jest
uczniem Chrystusa, niosąc krzyż
każdego dnia w działalności, do
której został powołany. Praca może
być środkiem uświęcania i ożywiania
rzeczywistości ziemskich w Duchu
Chrystusa”.

Podstawowe zdania z tego punktu
pochodzą z encykliki Jana Pawła II, 
Laborens exercens, o godności pracy
ludzkiej. Dla mnie jest ciekawy fakt,
że prezentuje się pracę jako
obowiązek, czyli bezpośrednio
związany ze stworzeniem człowieka -
człowiek został stworzony, by
pracował, a później czytamy, że
„może mieć także wymiar
odkupieńczy (...) może być środkiem
uświęcania i ożywiania
rzeczywistości ziemskich w Duchu
Chrystusa”. Ciekawiło mnie, dlaczego
jest tam to słowo: „może”.



Oryginalny Katechizm został
napisany po francusku, i z tego
języka został tłumaczony na
wszystkie inne języki, i tam również
znajdujemy to zdanie: Il peut aussi
être rédempteur - Le travail peut être
un moyen de sanctification. Uważam,
że ta możliwość (peut être, może być-
może mieć) ma charakter konieczny,
czyli człowiek powinien używać
własną wolność - ma tą zdolność, tą
możliwość, by uświęcać własną
pracę, własne życie, życie innych i
cały świat. Ta możliwość wpisana
jest od samej chwili stworzenia,
różnica polega na tym, co pisze św.
Augustyn: „Bóg, który stworzył cię
bez ciebie, nie zbawi cię bez ciebie”,
czyli nie uświęca ciebie bez twojej
woli, bez twojej współpracy. Bóg liczy
na wolność człowieka, na jego wolną
miłość.

Św. Józef był rzemieślnikiem, cieślą i
przede wszystkim zajmował się
obróbką drewna, wyrabiał jarzma



dla osłów, pługi, sprzęty gospodarcze
i drewniane łóżka. Chrystus
określany również jako cieśla (zob.
Mk 6, 3) lub syn cieśli (zob. Mt 13, 55)
uczył się od Józefa, jak pracować, jak
zmienić drewno, w coś pożytecznego
dla życia innych, ponieważ każda
praca to służba. Praca Chrystusa w
warsztacie Józefa już miała charakter
odkupieńczy, zbawczy, święty. To nie
przypadek, że sam krzyż był
drewnem: cała praca Chrystusa
związana jest z krzyżem, czyli ze
zbawieniem, czyli ze
zmartwychwstaniem. Tak jak pisał
Cyprian Kamil Norwid: „Bo piękno
na to jest, by zachwycało / Do pracy,
praca, by się zmartwychwstało”.

Każdy z nas pracuje, a więc dla ludzi
pracy św. Józef jest ich patronem, bo
on uczy nas, jak dobrze realizować
własną pracę, jak dobrze traktować
ludzi, z którymi współpracujemy, jak
kochać pracę, jak odkryć piękno we
własnym zawodzie, jak uświęcać i



zbawiać świat przez piękno, przez
uświęconą codzienną pracę.

7. Życie codzienne - Św. Józef
patron świętości życia.

Tajemnica Chrystusa – tajemnica
Emmanuela, Boga z nami – objawia
się w ciągu całego Jego życia, a w
szczególny sposób poprzez Jego życie
w ukryciu. Nauka o Chrystusie jest
więc nauką o życiu w ukryciu, nauką
o spotkaniu Chrystusa z każdym
człowiekiem w normalnym,
codziennym, zwyczajnym życiu.
Teologia, jeśli chce być prawdziwą
nauką o Bogu, musi nawiązywać do
tych zwyczajnych sytuacji. Musi
uczyć, jak w miejscu, w którym
żyjemy, spotykać się codzienne z
tajemnicą Boga wcielonego. Teologia
powinna służyć człowiekowi, aby w
pracy, w rodzinie, w społeczeństwie,
tam, gdzie jednostka rozwija własne
zdolności, znalazł sens swojego życia.
Teologia musi podejmować rozmowę



z człowiekiem i oświecać wszystkie
ludzkie sytuacje.

W teologii życia codziennego postać
św. Józefa ma pierwszoplanowe
znaczenie. Święty ten ukazuje nam
swoim życiem mistykę codziennego
życia. Mówi do nas: „wierzcie w
świętość waszego życia codziennego,
choćby najbardziej monotonnego,
szarego i pospolitego. Wierzcie w
świętość waszego trudu i cierpienia,
świętość waszej pracy, świętość
waszego życia rodzinnego,
jakkolwiek byłoby ono trudne, czy
wręcz – po ludzku sądząc –
beznadziejne. Uwierzcie, że nasze
ziemskie, materialne życie jest
sakramentem życia niewidzialnego”.
Jak w wymiarze ludzkim wyglądało
życie Świętej Rodziny z Nazaretu?
Było ukryte, zwykłe, proste, nie
pozbawione dramatów i trosk
znanych nam dobrze wszystkim z
własnego życia. Życie codzienne



stanowi najbardziej niezawodną i
powszechną drogą do świętości.

Człowiek znajduje otuchę w
przekonaniu, że materia życia
codziennego jest materią świętości.
„Istnieje coś świętego, Bożego,
ukrytego w sytuacjach najbardziej
prozaicznych i każdy z was ma to
odkryć”[34]. Życie św. Józefa było
„normalnym życiem”, wydarzenia w
jego życiu to także wydarzenia
naszego życia. Utrata pracy,
zagrożenie, trud życia w obcym
kraju... Niektóre religie Wschodu
dają poczucie sakramentalności
rzeczywistości ziemskiej. Również
chrześcijaństwo powinno
przepełniać poczucie
sakramentalności życia codziennego.
Nie można iść ku Bogu pomijając
„cud życia codziennego”.

7.1 U św. Jana Pawła II

W naszych czasach mamy wspaniały
przykład świętości u papieża - Jana



Pawła II. Był człowiekiem, który
potrafił słuchać, kochać, pracować.
Nosząc imię Karol Józef, już od
dzieciństwa miał nabożeństwo do
św. Patriarchy. Powtórzmy jeszcze
raz, że jego Adhortacja Apostolska 
Redemptoris Custos jest najlepszym
dokumentem Magisterium Kościoła
w odniesieniu do św. Józefa. Dla
niektórych ta Adhortacja plus dwie
jego encykliki to ważny tryptyk
nauki papieża Polaka: Redemptor
hominis, Mater Redemptoris, 
Redemptoris Custos - a więc: Jezus,
Maryja, Józef.

W Sanktuarium św. Józefa w Kaliszu,
znajduje się cudowny Obraz, który
jest teologicznym przedstawieniem
Świętej Rodziny, czyli obrazem
powołania każdej rodziny. Św. Józef
choć był młody, tu przedstawiony jest
jako starzec podobny do Boga Ojca,
aby pokazać, iż jest najlepszą ikoną
Boga Ojca. Intymna więź „Trójcy
Ziemskiej” z „Trójcą Niebieską”,



widoczna na tym obrazie, jest
przesłaniem do wszystkich rodzin o
ich pięknym powołaniu, o misji, jaką
mają pełnić dla świata, misji
rodzenia życia, które jest samym
Bogiem.

Warto zwrócić uwagę tutaj na
znaczenie homilii Jana Pawła II w
Kaliszu, w sanktuarium Św. Józefa.
Homilia poświęcona sakralności w
życiu człowieka, gdzie papież
cytował Matkę Teresę z Kalkuty (już
teraz świętą Matkę Teresę) broniącą
życia poczętego. Tak św. Józef jest
patronem życia poczętego: „Józef z
Nazaretu, który uchronił Jezusa od
okrucieństwa Heroda, staje w tej
chwili przed nami jako wielki
rzecznik sprawy obrony życia
ludzkiego od pierwszej chwili
poczęcia aż do naturalnej śmierci.
Pragniemy więc w tym miejscu
polecić Bożej Opatrzności i św.
Józefowi życie ludzkie, zwłaszcza



życie nie narodzonych w naszej
Ojczyźnie i na całym świecie”[35].

W Sanktuarium św. Jana Pawła II w
Łagiewnikach w górnej świątyni
znajdują się bardzo kolorowe
mozaiki, pełne treści symbolicznych,
wykonane przez znanego artystę
Rupnika, jezuitę. Odwiedzający
świątynię zwróci uwagę na mozaikę
ołtarza: adoracja trzech króli, Maryja
z Dzieciątkiem Jezus, a w miejscu,
gdzie powinien być św. Józef,
znajduje się św. Jan Paweł II z
szatami liturgicznymi Mszy świętej i
z pastorałem w ręce. Artysta w jasny
sposób chciał pokazać, że nowy
święty, Jan Paweł II, wypełnił funkcję
(rzeczywiście w innym planie)
podobną do św. Patriarchy - bronił
Świętej Rodziny i życia poczętego,
wzór świętości w pracy, mężczyzna
kontemplacji i modlitwy, najwyższy
pasterz Kościoła.



7. 2 U papieża seniora Benedykta
XVI

Warto również zwrócić teraz uwagę
na magisterium papieża
emerytowanego Benedykta XVI,
który również nosił od dzieciństwa
imię Józef i zawsze miał głębokie
nabożeństwo do św. Patriarchy. Dla
wybitnego teologa i profesora św.
Józef jest przede wszystkim
człowiekiem milczenia i
kontemplacji Bożych tajemnic.

Wśród wielu aspektów, na które
zwraca uwagę, szczególny nacisk
kładzie na milczenie świętego Józefa.
„Milczenie to przepojone jest
kontemplowaniem tajemnicy Boga,
w postawie całkowitej gotowości
wobec woli Boga. Innymi słowy,
milczenie św. Józefa wyraża nie
wewnętrzną pustkę, lecz przeciwnie,
pełnię wiary, którą nosi w sercu i
która kieruje każdą jego myślą i
każdym jego działaniem. Jest to



milczenie, dzięki któremu Józef,
jednomyślnie z Maryją, strzeże Słowa
Bożego, poznanego za
pośrednictwem Pisma Świętego,
konfrontując je nieustannie z
wydarzeniami z życia Jezusa;
milczenie przeniknięte stałą
modlitwą - modlitwą
błogosławieństwa Pana, adoracji Jego
świętej woli i zawierzenia bez
zastrzeżeń Jego Opatrzności. Nie
przesadzimy, myśląc, że waśnie od
„ojca” Józefa Jezus przejął -na
płaszczyźnie ludzkiej- to mocne życie
duchowe, które jest przesłanką
prawdziwej sprawiedliwości,
„wyższej sprawiedliwości”, której
któregoś dnia nauczy On swoich
uczniów (por. Mt 5,20).

Pozwólmy się „zarazić” milczeniem
świętego Józefa! Bardzo nam tego
potrzeba w świecie zbyt często
hałaśliwym, który nie sprzyja
skupieniu i wsłuchaniu się w głos
Boga. W tym czasie przygotowań do



Bożego Narodzenia pielęgnujmy
wewnętrzne skupienie, aby przyjąć
w naszym życiu Jezusa i opiekować
się Nim”[36].

Święty Józef jako święty życia
codziennego, jako opiekun i obrońca
świętości życia. „Przykład św. Józefa
jest dla nas wszystkich mocnym
wezwaniem do wypełniania wiernie,
z prostotą i skromnością zadania,
jakie wyznaczyła nam Opatrzność.
Mam na myśli przede wszystkim
ojców i matki rodzin i modlę się, aby
umieli zawsze doceniać piękno
prostego i pracowitego życia,
pielęgnując z troską relację
małżeńską i wypełniając z
entuzjazmem wielkie i niełatwe
posłannictwo wychowawcze.
Kapłanom, którzy spełniają ojcostwo
w stosunku do wspólnoty kościelnej,
św. Józef niechaj wyjedna, by kochali
Kościół z miłością i całkowitym
oddaniem, i niechaj wspiera osoby
konsekrowane w ich radosnym i



wiernym przestrzeganiu
ewangelicznych rad ubóstwa,
czystości i posłuszeństwa. Niechaj
opiekuje się ludźmi pracy na całym
świecie, ażeby poprzez swe rozliczne
zawody przyczyniali się do postępu
całej ludzkości, i niech pomoże
każdemu chrześcijaninowi z ufnością
i miłością realizować wolę Boga,
współpracując tym samym w
wypełnianiu dzieła zbawienia”[37].

8. Magisterium papieża Franciszka
- św. Józef patron ubogich i
uchodźców.

8.1. Powszechnie znane jest czułe
nabożeństwo do świętego Józefa
papieża Franciszka. To nie
przypadek, że papież Franciszek
chciał rozpoczynać swoją posługę
Piotrową w uroczystość św. Józefa,
oblubieńca Maryi Panny i patrona
Kościoła powszechnego, 19 marca
2013 r. cała homilia była poświęcona
świętemu Patriarchowi. Z tej homilii



chciałbym zwrócić uwagę na trzy
punkty:

a) Papież Franciszek kontynuuje to,
co poprzednicy: słyszeliśmy w
Ewangelii, że „Józef uczynił tak, jak
mu polecił anioł Pański: „wziął swoją
Małżonkę do siebie” (Mt 1, 24). W
tych słowach zawiera się już misja,
którą Bóg powierza Józefowi, aby był 
custos, opiekunem. Czyim
opiekunem? Maryi i Jezusa. Lecz
opieka ta obejmuje następnie
Kościół, jak podkreślił św. Jan Paweł
II: „Święty Józef, który z miłością
opiekował się Maryją i z radością
poświęcił się wychowaniu Jezusa
Chrystusa, także dziś strzeże i osłania
mistyczne Ciało Odkupiciela, Kościół,
którego figurą i wzorem jest
Najświętsza Dziewica” (Adhor. Apost.
Redemptoris Custos, 1).

b) Św. Józef jest to wierny i
sprawiedliwy człowiek, ponieważ
wypełnia w swoim życiu wolę Bożą:



„Jak Józef żyje swoim powołaniem
opiekuna Maryi, Jezusa, Kościoła?
Nieustannie słucha Boga, jest otwarty
na Jego znaki, gotowy wypełniać nie
tyle swój, ile Jego plan. Tego właśnie
Bóg żąda od Dawida, jak słyszeliśmy
w pierwszym czytaniu: Bóg nie
pragnie domu zbudowanego przez
człowieka, ale wierności Jego słowu,
Jego planowi. To Bóg buduje dom, ale
z żywych kamieni naznaczonych
Jego Duchem. Józef jest „opiekunem”,
bo umie słuchać Boga, pozwala, by go
prowadziła Jego wola i właśnie z tego
względu jeszcze bardziej troszczy się
o powierzone mu osoby, potrafi z
realizmem interpretować
wydarzenia, jest wrażliwy na to, co
go otacza i potrafi podjąć
najmądrzejsze decyzje. W nim
widzimy, drodzy przyjaciele, jak się
odpowiada na Boże powołanie –
dyspozycyjnością, gotowością, ale
widzimy też, co stanowi centrum
powołania chrześcijańskiego:
Chrystus! Opiekujemy się



Chrystusem w naszym życiu, aby
opiekować się innymi, opiekować się
dziełem stworzenia!”.

c) Św. Józef, mąż sprawiedliwy i
odpowiedzialny, jest również
człowiekiem milczenia i czułym: wie,
wierzy i kocha sercem ludzkim
pełnym wrażliwości. „Jak Józef
sprawuje tę opiekę? Z dyskrecją, z
pokorą, w milczeniu, ale poprzez
nieustanną obecność i całkowitą
wierność, także wówczas, gdy nie
rozumie. Z troską i miłością
towarzyszy w każdej chwili, od
zaślubin z Maryją, aż do epizodu z
dwunastoletnim Jezusem w Świątyni
Jerozolimskiej. Jest u boku Maryi,
swej Oblubienicy, w pogodnych i
trudnych momentach życia, podczas
podróży do Betlejem na spis
ludności, a także w pełnej niepokoju i
radości chwili narodzin. Podczas
dramatycznej ucieczki do Egiptu i
gorączkowego poszukiwania Syna w
świątyni. Następnie w życiu



codziennym domu w Nazarecie, w
warsztacie, gdzie uczył Jezusa
zawodu”.

„Dodam tu jeszcze jedną uwagę:
troszczenie się, opieka wymagają, by
były przeżywane z czułością. W
Ewangeliach św. Józef jawi się jako
człowiek silny, odważny, pracowity,
ale jest w nim wielka czułość, która
nie jest cechą człowieka słabego –
wręcz przeciwnie – oznacza siłę
ducha i zdolność do zwracania uwagi
na bliźniego, współczucia,
prawdziwej otwartości na niego,
zdolność do miłości. Nie powinniśmy
bać się dobroci, czułości!”.

8.2 Papież Franciszek dodał
wezwanie do Józefa w modlitwie
eucharystycznej drugiej, trzeciej i
czwartej. Także poświęcał Państwo
Watykańskie opiece archanioła
Michała i św. Józefa, i zrobił to razem
z papieżem seniorem Benedyktem
XVI. Papież Franciszek chętnie w



swoich homiliach przypomina postać
św. Patriarchy, na przykład podczas
spotkania z rodzicami w Manila 16
stycznia 2015 r. Podkreślam trzy
punkty z tej homilii:

a) Św. Józef sprawia, że rodzina może
marzyć o lepszej przyszłości. „Pismo
Święte niewiele mówi o świętym
Józefie, a kiedy to czyni, często
znajdujemy go odpoczywającego,
kiedy anioł objawia mu we śnie wolę
Boga. W wysłuchanym przed chwilą
fragmencie Ewangelii znajdujemy
Józefa odpoczywającego nie raz, ale
dwakroć. Dziś wieczór chciałbym
wraz z wami wszystkimi odpocząć w
Panu. Potrzebuję odpocząć w Panu
razem z rodzinami i wspomnieć
moją rodzinę: mojego ojca, moją
mamę, mojego dziadka i babcię…
Dzisiaj odpoczywam z wami i
chciałbym z wami zastanowić się nad
darem rodziny. Nie jest możliwa
rodzina bez snów. Kiedy w jakiejś
rodzinie traci się zdolność śnienia,



dzieci nie wzrastają i miłość nie
rośnie, życie słabnie i gaśnie. Dlatego
zachęcam was, aby wieczorem, kiedy
robicie rachunek sumienia, było
także to pytanie: czy dzisiaj śniłem o
przyszłości moich dzieci? Dziś śniłem
o miłości mojej żony, mojego męża?
Śniłem dziś o moich rodzicach,
moich dziadkach, którzy tworzyli
historię, aż do moich czasów? To
bardzo ważne, żeby śnić. Przede
wszystkim śnić w rodzinie. Nie
traćcie tej zdolności!”.

b) Św. Józef człowiek modlitwy i
mocne wstawiennictwo. „To w
rodzinie po raz pierwszy uczymy się
modlić. Nie zapominajcie: kiedy
rodzina modli się razem, trzyma się
razem. To ważne! To w niej
poznajemy Boga, by wyrosnąć na
mężczyzn i kobiety wiary, aby
widzieć siebie jako członków
większej rodziny Bożej, Kościoła. W
rodzinie uczymy się, jak kochać,
przebaczać, być hojnym i otwartym,



a nie zamkniętym i
egoistycznym.Chciałbym wam też
powiedzieć pewną rzecz bardzo
osobistą. Ja bardzo kocham św.
Józefa, bo jest człowiekiem mocnym i
cichym. Na moim stole mam figurkę
św. Józefa, który śpi. A kiedy śpi,
opiekuje się Kościołem! Tak! Może to
robić, wiemy to dobrze. I kiedy mam
jakiś problem, jakąś trudność, piszę
na karteczce i wkładam pod św.
Józefa, aby o tym śnił! Ten gest
znaczy: módl się za ten problem!"

c) Św. Józef, człowiek czynu i
działalności, on szczególnie opiekuje
się rodziną. „Podobnie jak święty
Józef, kiedy już usłyszeliśmy głos
Boga, musimy powstać z naszego
snu; musimy wstać i działać. W
rodzinie, musimy wstać i działać!
Wiara nie usuwa nas ze świata, ale
wszczepia nas weń głębiej. To bardzo
ważne! Musimy wchodzić w głąb
świata, ale z mocą modlitwy. Każdy z
nas odgrywa bowiem szczególną rolę



w przygotowaniu przyjścia królestwa
Bożego w nasz świat.

Podobnie jak dar Świętej Rodziny
powierzono świętemu Józefowi, tak
dar rodziny i jej miejsce w Bożym
planie jest powierzone nam. Jak ze
św. Józefem. Dar Świętej Rodziny
został powierzony św. Józefowi, żeby
go strzegł. Każdemu z was i z nas –
bo ja także jestem dzieckiem rodziny
– zostaje powierzony Boży plan, aby
był wypełniany. Anioł Pański objawił
Józefowi niebezpieczeństwa, jakie
zagrażały Jezusowi i Maryi,
zmuszające ich do ucieczki do Egiptu,
a następnie osiedlenia się w
Nazarecie. Podobnie w naszych
czasach, Bóg wzywa nas do
rozpoznania niebezpieczeństw
zagrażających naszym rodzinom i do
chronienia ich przed szkodą".

8.3 Papież Franciszek to papież
ubogich i papież ekologii - Laudato si
- na wzór św. Franciszka z Asyżu.



Pierwszy ubogi - największe ubóstwo
to uchodźcy - to św. Józef. On musiał
uciekać z własnej ziemi, od własnego
narodu. Nie buntował się, nie
oskarżał Pana Boga, po prostu
wzruszył ramionami i robił tak, jak
polecił mu anioł. W obliczu
niesprawiedliwości i zła na świecie
przypominamy słowa papieża
Franciszka podczas Drogi krzyżowej
na Błoniach krakowskich.

„Gdzie jest Bóg?”. Gdzie jest Bóg, jeśli
na świecie istnieje zło, jeśli są ludzie
głodni, spragnieni, bezdomni,
wygnańcy, uchodźcy? Gdzie jest Bóg,
gdy niewinni ludzie umierają z
powodu przemocy, terroryzmu,
wojen? Gdzie jest Bóg, kiedy
bezlitosne choroby zrywają więzy
życia i miłości? Albo, gdy dzieci są
wyzyskiwane, poniżane i kiedy także
one cierpią z powodu poważnych
patologii? Gdzie jest Bóg w obliczu
niepokoju wątpiących i dusz
strapionych? Istnieją takie pytania,



na które nie ma ludzkich
odpowiedzi. Możemy tylko spojrzeć
na Jezusa i Jego pytać. A odpowiedź
Jezusa jest następująca: „Bóg jest w
nich”, Jezus jest w nich, cierpi w nich,
głęboko utożsamiony z każdym z
nich. Jest On tak zjednoczony z nimi,
że tworzy niemal „jedno ciało”[38].

Józef - patron ubogich i uchodźców -
otrzymał od anioła polecenie, by
wrócił do ojczyzny. To jest zadanie
najważniejsze, żeby każdy uchodźca
miał możliwość powracania do
własnych korzeni, do własnej ziemi.

9. Media masowego przekazu. Św.
Józef patron internetu.

Każdy, który interesuje się teologią
św. Józefa, pragnie wszystko
kierować ku Chrystusowi, by w ten
sposób zjednoczyć życie Jezusa,
Maryi i Józefa wewnątrz Bożego
planu - samoobjawienia Trójcy
Przenajświętszej. Od początku
chrześcijaństwa dobra nowina



została rozpowszechniona i środki
przekazu już miały zasadnicze
znaczenie. Treść przekazana ma
bezpośrednią relację ze sposobem
przekazu: poprzez słowa, pisma, na
placach i w synagogach, również w
greckich areopagach, używając
wszystkich środków właściwych dla
greckiej kultury, przede wszystkim
przez pismo i literaturę.

Św. Paweł wyjaśniał Rzymianom
swoim głębokim myśleniem
teologicznym, że fides ex audito.
Potrzeba słuchania prowadzi do
zadania pytania: jakie środki
przekazu powinno się używać w
dzisiejszej cywilizacji XXI wieku?
Natomiast przed odpowiedzią na to
pytanie trzeba podkreślić
podstawową ideę, by nalegać na
priorytet postaci Jezusa Chrystusa:
„wiara jest przede wszystkim
osobistym spotkaniem, dotykać
ornaty Chrystusa i równocześnie
pozostać dotknięty przez Niego.



Wiara to aktualny i osobisty kontakt
z Chrystusem, wiara to zaufanie
Panu, posiadanie i znalezienie
miłości Chrystusa, wiara to „tak”
Chrystusowi, i w ten sposób „tak”
Bogu Trójjedynemu"[39].

Pytanie, które nasuwa się, brzmi
następująco: które środki masowego
przekazu powinno się teraz używać?
Odpowiedź natychmiastowa: trzeba
odkryć i wykorzystać nowe
możliwości, które daje nam internet.
Szczególnie warto być obecnym w
portalach społecznych tak
rozpowszechnionych i używanych
przez młodzież, tak jak facebook
lubtwitter. Stolica Święta bardzo
aktywnie działa w internecie, twitter
papieża Franciszka cieszy się
sukcesem. Według opinii młodzieży,
środki najbardziej przekazujące
informację czy kulturę to muzyka.
Nie jest to nadzwyczajna rzecz, kiedy
widzimy wiele osób na naszych
ulicach ze słuchawkami, wiadomo,



że wielu z nich słucha po prostu
muzyki.

To spojrzenie na świat komunikacji
przekonuje nas, jak ważne, by być
obecnym w świecie internetu. Myślę,
że ten, kto najlepiej komunikuje, to
ten, który ma najciekawsze rzeczy do
powiedzenia. Warto mówić o
„tajemnicy Józefa”, o jego
uczestnictwie w tajemnicy Boga,
który jest Życiem i Miłością. Być
świadkiem w tym najgłębszym
sensie, to dać swoje życie na służbę,
aby rzeczywistość większa mogła
objawić się światu.

Samo imię: „Józef” mówi nam, że
powołaniem Patriarchy z Nazaretu
jest bycie świadkiem w tym sensie.
„Józef” w języku hebrajskim znaczy
„Bóg da więcej”. Dzięki rozwojowi
józefologii dzisiaj św. Józef nie jest
już przedstawiany tylko jako
obserwator Tajemnicy Wcielenia,
lecz jako ten, który pełni ważną rolę



w stosunku do Tajemnicy Chrystusa i
Tajemnicy Kościoła[40].

Święty Józef nazwany jest minister
salutis - sługą zbawienia, ponieważ
daje świadectwo tajemnicy
zbawienia. Tak więc, jeżeli Jan Paweł
II pisze, że św. Józef znajduje się w
centrum tajemnicy, to znaczy, że
udział św. Józefa w historii
zbawienia, podobnie jak udział
Maryi, jest konieczny, jedyny,
wyjątkowy. Józef był sługą Życia,
które się objawiło, bo sam był
uczestnikiem życia, to znaczy był w
prawdziwej relacji z Bogiem Ojcem,
ponieważ (zacytujmy jeszcze raz św.
Ireneusza) „nie ma życia bez życia
pochodzącego od Boga. Albowiem
życie w swej istocie polega na
uczestnictwie w Bogu. Uczestnictwo
to jest oglądaniem Boga i radością z
powodu Jego dobroci”[41].

Warto również zwrócić uwagę na
fakt, że literatura i kino pozostają



fundamentalnymi środkami
szerzenia kultury i ewangelizacji.
Niektórzy myślą, że powieść
autorstwa Jana Dobraczyńskiego,
„Cień Ojca”, to najlepsza książka, by
robić oparty na niej scenariusz filmu,
którego głównym bohaterem byłby
Święty Patriarcha. Jeżeli Mel Gibson
mógł nakręcić taki film jak „Pasja”,
którego walory teologiczne,
artystyczne i techniczne są
niepodważalne, dlaczego nie
możemy porwać się na zrobienie
podobnej wagi dzieła o św. Józefie?

Dlaczego akurat „Cień Ojca”?
Ponieważ czytelnicy tej powieści z
wielką przyjemnością wspominają ją
i nie mało z nich przeczytało ją za
jednym zamachem; choć poruszająca
istotne również dla wiary tematy
książka Dobraczyńskiego ani przez
chwilę nie męczy. Często jest
polecana właśnie jako powieść,
znakomitą lekturę duchową.
Niewątpliwie sukces znajduje się



również w zdolnościach samego Jana
Dobraczyńskiego, który w swoich
powieściach demonstruje wybitny
talent pisarski, a jego dzieła
charakteryzują się wysoką jakością
artystyczną i teologiczną.

Warto przyjrzeć się postaci św.
Józefa, jaka wyłania się ze stron
„Cienia Ojca”. Poznajemy go jako 24-
letniego młodzieńca, wysokiego,
szerokiego w barkach i silnego, ale
kochającego dzieci i milczenie.
Milczenie, które często zamienia się
w modlitwę. Józef jest człowiekiem
modlitwy, szukającym woli Boga i
pragnącym ją wypełnić. Jest też
doskonale znającym swój fach cieślą,
którego dobra reputacja rozciąga się
daleko poza granice Betlejem,
dociera wręcz do bram Jeruzalem.
Jest też Józef posłuszny swojemu ojcu
Jakubowi i wspomaga go w
dolegliwościach starczego wieku,
jednakże decyzję o wyborze żony,
bardzo dla niego ważną, pozostawia



dla siebie w oczekiwaniu Bożego
znaku.

Józef Dobraczyńskiego jest też
posłuszny Prawu, ale nie podoba mu
się jego interpretacja w ujęciu
faryzeuszów, gdy chodzi o znaczenie
kobiety. Na koniec dodajmy jeszcze,
że Józef potrafi pięknie śpiewać,
Kleofas stwierdza wręcz: „Jesteś
świetnym rzemieślnikiem, ale
mógłbyś też być wybitnym
śpiewakiem!” Jest to teologiczny
majstersztyk: uświęcenie przez pracę
polega na przekształceniu jej w
modlitwę, radosną służbę Bogu i
bliźniemu. Taki Święty Józef, który
kocha swoją żonę Miriam i chroni
niczym cień swojego przybranego
Syna Jezusa przed królem Herodem,
będącym uosobieniem zła i nadaje
dramatyzmu całej narracji. Jest
fantastycznym materiałem na dobry,
ewangelizacyjny film[42].



Podczas Międzynarodowego
Kongresu Józefologicznego w Kaliszu
jeden z prelegentów wygłosił
konferencję na temat obecności św.
Józefa w kinematografii[43]. W
aktach kaliskiego sympozjum, można
czytać o tej konferencji i nabrać
osobistego przekonania, że jest
potrzebny dobry film. Dzisiaj
powiedzielibyśmy, kino familijne o
św. Józefie, w którym będzie
przedstawiony świat semicki i
chrześcijański, ich wzajemne
zależności i relacje. Taki film
propagowałby świętego Józefa –
wzór małżonka i ojca, choć byłby
skoncentrowany na Rodzinie z
Nazaretu, przedstawiając
świadectwo radosnej, pokornej pracy
i jedności w rodzinie. 'Cień Ojca'
mógłby być podstawą dla dobrego
scenariusza.

10. Nadzieja niebios - Św. Józef
patron dobrej śmierci.



Człowiek został stworzy do życia
wiecznego, do nieba. Chrystus
Zmartwychwstały daje nam
pewność, że nasze ciało również
wróci do życia. Niemało teologów i
świętych uważa, że św. Józef jest tak
jak jego żona Niepokalana, nie miał
grzechu pierworodnego. Z tego
wynika i są w tradycji
chrześcijańskiej ikony i pisma, które
potwierdzają, że św. Józef jest w
niebie w ciele i duszy.

W różnych publikacjach można
dostrzec bardzo konkretne,
przyjazne powiązanie św. Józefa z
tajemnicą śmierci. Wskazuje się w
nich przede wszystkim na to, że jego
śmierci towarzyszyli Jezus i Matka
Najświętsza. Była to śmierć bardzo
piękna i w związku z tym nie
powinno dziwić, że św. Józef jest
patronem dobrej śmierci[44].

Jeżeli Ewangelie, które są głównymi
źródłami o życiu św. Józefa



poświęcają mu łącznie 26 wierszy, a
jego Imię wymieniają tylko 14 razy,
to apokryfy: Protoewangelia Jakuba z
II wieku czy też Ewangelia Pseudo-
Mateusza z IV wieku oraz Ewangelia
Tomasza z II wieku podają znacznie
więcej informacji o św. Józefie. W
cieniu egipskich piramid powstał
apokryf poświęcony św. Józefowi, a
dokładniej Jego śmierci. Właściwie
jest to starożytny traktat o dobrej
śmierci. Dokument ten, jak również
pozostałe apokryfy mówiące o św.
Józefie świadczą dziś o wielkim
kulcie Świętego już w starożytnych
czasach. Pisma, o których mówimy,
uciekają się często do opisów
legendarnych, by można było je
uznać za kanon i traktować jako
prawdę objawioną, ale w każdej
legendzie jest ziarenko prawdy[45].

Kiedy Pan Jezus zaczął życie
publiczne, prawdopodobnie św. Józef
już nie żył. W świątyni podczas
ofiarowania Symeon wypowiada



słowa proroctwa: ,,A twoją duszę
przeniknie miecz” (Łk 2, 35). Gdyby
Józef w tym czasie miał jeszcze żyć,
Symeon powiedziałby: „a wasze
dusze przeniknie miecz”. W Kanie
Galilejskiej nie ma już Józefa, bo
gdyby żył, prawdopodobnie
znajdowałby się tam wraz z Maryją
(por. J 2, 1-11). W ostatnim wersie
ewangelista wyraźnie pisze, że Jezus,
„Jego Matka, bracia i uczniowie udali
się do Kafarnaum” (J 2, 12). Gdyby
św. Józef żył, byłby prawdopodobnie
wymieniony. Gdy Jezus wchodzi do
synagogi w Nazarecie, jego
ziomkowie nie nazywają go – jak
przedtem - synem cieśli, synem
Józefa, lecz cieślą i synem Maryi:
„Czy nie jest to cieśla, syn Maryi” (Mk
6, 3). To kolejny znak, że Józef już nie
żyje, ale pamięć o Józefie była żywa,
to znak, że niedawno umarł. Św.
Patriarcha w chwili śmierci na
pewno miał obok siebie Pana Jezusa i
Najświętszą Maryję Pannę. Cała
tradycja uznaje, że to jest



najpiękniejsza śmierć dla każdego -
obok Jezusa i Maryi.

11. Święta Rodzina przy śniadaniu.

-W ostatnim punkcie nie piszę o
czymś naukowym, ale o fikcji, o
literaturze. Po prostu wyobrażam
sobie, jakie było życie Świętej
Rodziny, jak rozmawiali między sobą
o sprawach błahych, ale i też o
poważnych. Jak wyglądało życie
Świętej Rodziny kiedy człowiek
wstaje i je śniadanie-.

„Szema Izrael. Słuchaj Izraelu, Pan
jest naszym Bogiem, Panem
jedynym. Będziesz miłował Pana,
Boga twojego, z całego swego serca, z
całej swojej duszy, ze wszystkich
swych sił. Niech pozostaną w twym
sercu te słowa, które ja ci dziś
nakazuję. Wpoisz je twoim synom,
będziesz o nich mówił przebywając
w domu, w czasie podróży, kładąc się
spać i wstając ze snu. Przywiążesz je
do twojej ręki jako znak. Niech one ci



będą ozdobą przed oczami. Wypisz je
na odrzwiach swojego domu i na
twoich bramach”.

„Będziesz miłował Pana, Boga
twojego, z całego swego serca, z całej
duszy swojej, ze wszystkich swych
sił”. Józef słyszał o świcie przez sen,
jak modliła się jego żona, jak
powtarzała powoli, z namaszczeniem
i siłą słowa: „z całego swego serca, ze
całej swojej duszy, ze wszystkich
swych sił”.

Miriam ledwie dotknęła boku Józefa
gestem pełnym czułości i
delikatności, mówiąc:

- Jeszuah już dawno wstał i wyszedł
jak ma w zwyczaju, aby modlić się
samotnie na szczycie wzgórza. Idę,
aby przygotować śniadanie.

Józef się obudził. Zaczął odmawiać
modlitwę Szema, którą przed chwilą
usłyszał od małżonki. To była
pierwsza modlitwa, której nauczył



się w dzieciństwie. Mimo że
powtarzał ją wpółprzytomnie,
towarzysząc w snach modlitwie
Miriam, lubił smakować znowu te
słowa. Tak bardzo pomagała mu
modlitwa przy rozpoczęciu dnia, aby
dokończyć to wszystko, co miał do
zrobienia, a nie było tego mało. Józef
lubił zwracać się do
Wszechmogącego własnymi
słowami, modląc się komponował
własne modlitwy:

”Adonai, Boże Jedyny, Ty, który
widzisz nasze serca i drogę tego dnia,
dzięki Ci składam za życie i za wiarę.
Jak wielki jesteś we wszystkich
Twoich dziełach! Jak piękna jest
rodzina, prawdziwy obraz i
podobieństwo Twoje! Dzięki, mój
Boże, za to, że chciałeś dać mi to
Dziecko i tę Żonę!”.

Józef witał rozpoczynający się, pełen
pracy dzień myśląc: Dzięki Ci Boże za
to, że dziś mam tyle pracy. Trzeba



skończyć nowe drzwi dla rodziny
Jakuba, uprawiać ogród, usunąć z
niego odpadki, zbierać oliwki a po
południu iść do Seforis, aby skończyć
zamówienie nowych pługów...Z
zamyślenia wyrwał go głos Miriam.

- Józefie, byłbyś tak uprzejmy, aby
zobaczyć, czy Jeszuah już nadchodzi?

Józef już wstawał, aby natychmiast
spełnić prośbę małżonki, kiedy
pojawił się Jeszuah witając ich
słowami:

- Wajhi erew, wajhi boker, jom
oasziszi.... / I tak upłynął wieczór i
poranek - dzień szósty. Dzień dobry,
abba, dzień dobry, imma. Jutro jest
sobota.

- Wayekulu haszamayim wehaares
wekal sebaam... / I zostały ukończone
niebo i ziemia oraz wszystkie
stworzenia. Tak, masz rację, jutro
sobota, trzeba będzie przygotować



czytania w synagodze - odpowiedział
Józef.

Miriam spojrzała w milczeniu na
Jeszuah i charakterystycznym dla
niej gestem wskazała, że wszystko
już jest gotowe do śniadania. Józef
umył ręce i usiadł przy stole, Jeszuah
uczynił to samo. Miriam stanęła z
boku. Józef zwrócił się ku niej i z
uśmiechem powiedział:

- Miriam, niejednokrotnie prosiłem
cię, abyś nie tylko usługiwała, jak
przystoi każdej dobrej żonie w
Izraelu, ale również, abyś wspólnie
spożywała ze mną i naszym synem
przy jednym stole chleb Boży. Taka
jest mocna potrzeba i wola mojego
serca.

Miriam zaczerwieniła się na te
słowa, umyła ręce i nieśmiało usiadła
za stołem. Pokazała Józefowi, że jest
posłuszna jego woli, świadoma, że
postępuje wbrew zwyczajom
przekazanym przez pokolenia.



- Matko, widzisz, jak wiele nowych
rzeczy czyni abba. Bardzo się cieszę,
że siedzisz z nami. Tak zawsze musi
być.

Jeszuah wymawiał te słowa
uśmiechając się. On sam odmawiał
prostą modlitwę błogosławieństwa
posiłków. Była zgoda między nimi,
aby syn tak postępował. Wiele razy
porozumiewali się między sobą bez
słów. Zaczęli jeść. Jeszuah patrzył z
ciekawością, jak jedli Józef i Miriam.
Nagle jego twarz rozpromieniła
radość i zdumienie wobec nowego
odkrycia. Przyjrzał się dokładnie, jak
łamali chleb. Pozostał zamyślony,
powtarzając głośno ostatnie słowa
Józefa.

- Przy jednym stole chleb Boży..., aby
spożywać przy jednym stole chleb
Boży, ponieważ Elohim da im chleb z
nieba. Abba, czy zdajesz sobie
sprawę, że łamiesz chleb tak jak
imma, tym samym gestem?



- Ciekawy jest ten świat! Właśnie
pamiętam doskonale pierwszy raz,
kiedy siedzieliśmy razem przy
wspólnym stole, Miriam powiedziała
wtedy to samo, co teraz ty mówiłeś:
Józefie, synu Jakuba, łamiesz chleb
tak jak w naszym domu, tym samym
gestem.

Miriam uśmiechała się, zachowując
milczenie, ale potwierdzając
wzrokiem słowa Józefa. Jeszuah
skupił się na chlebie, który trzymał w
rękach. Skupił się na nim, jakby
kontemplował coś niezwykłego.
Wpatrywał się weń długo i powoli,
prawie szeptem, zadał pytanie:

- Da im chleb z nieba. Abba, gdzie
jest teraz ten chleb, który zstąpił z
nieba, o którym mówi się w Piśmie
Świętym?

- Manna był to pokarm na drogę, na
długą pielgrzymkę Izraela przez
pustynię, przez którą szedł do ziemi
obiecanej. Kiedy nasz lud wziął na



własność tę ziemię, manna przestała
się pojawiać. Jako znak tego
wydarzenia dla przyszłych pokoleń
zachowywało się w naczyniu trochę
tej manny w Arce Przymierza.

- Rozumiem. Mimo wszystko wydaje
mi się, że nasz naród ciągle idzie,
ciągle trwa w pielgrzymowaniu do
tej ziemi, która jest poza naszymi
granicami. Do ziemi obiecanej, którą
widzę jako osiągnięcie trwałego
życia. Do tej pielgrzymki, do tej drogi
potrzebny jest nowy pokarm. Jaka
jest twoja opinia, Matko, czy
Wszechmogący Adonai jest obecny w
tych okruchach chleba? Wiesz, co
mówi nasza Torah na ten temat?

Miriam spojrzała na swojego męża
Józefa, prosząc wzrokiem o
pozwolenie mówienia. Mąż
sprawiedliwy zdał sobie sprawę od
razu z prośby żony i tonem
wyrażającym głęboki szacunek, w



mocny, ale również delikatny i
zdecydowany sposób, powiedział:

- Ile razy powtarzałem mojej żonie,
że w ogóle nie zgadzam się z tym, co
mówią niektórzy nazywający się
rabinami, chociaż nimi nie są. Nie
zgadzam się z tym, że ten, który
nauczył Torah własną córkę, nauczył
głupoty, ani z tym, że lepiej rzucać
Torah w ogień niż dawać ją
kobietom. Wręcz przeciwnie: chcę,
pragnę i potrzebuję, abyś nam
powiedziała, jak zachowujesz Torah
w swoim sercu.

Miriam patrzyła na swojego syna. A
Jeszuah, bez słów, samym tylko
wyrazem twarzy pokazał, że
całkowicie zgadza się ze zdaniem
Józefa. Miriam słodko na nich
patrzyła i jakby wymawiając
modlitwę, powiedziała:

- To jest przykazanie dane przez
Adonai: napełnijcie kubek manny i
przechowajcie go dla późniejszych



pokoleń, aby ujrzeli pokarm, którym
żywiłem was na pustyni po
wyprowadzeniu z ziemi egipskiej.
Rozumiem te słowa
Wszechmogącego - tak jak skałę
towarzyszącą naszemu ludowi na
pustyni, z której Mojżesz wydostał
wodę - jako znak przychodzącego
Mesjasza. I łączę te słowa z ofiarą
chleba i wina przez Melchizedeka -
króla pokoju, wiecznego kapłana bez
genealogii, bez rodowodów -
składaną Bogu Jedynemu.

- Imma, jak lubisz być nazywaną
służebnicą Adonai, jak wspaniale
rozumiesz i rozważasz nasze prawo.
Tak, i jak tak uważam, że jest to znak
innej rzeczywistości, która już jest,
która przyjdzie. Będzie znakiem
obecności Boga żywego w chlebie i
winie, ale obecności tak prawdziwej,
rzeczywistej i autentycznej, jak
prawdziwe jest to ciało moje.



Miriam i Józef milczeli wobec
tajemnicy, nie rozumieli do końca
tego, co Jeszuah powiedział, ale
obydwoje zachowali te słowa w
sercach, aby rozważać je spokojnie.
Jeszuah wziął chleb w swoje ręce,
połamał go i posmarował oliwą.
Wtedy Miriam śmiała się mówiąc:

- Synu, również i Ty łamiesz chleb w
ten sam sposób!

I cała trójka uśmiechała się jednym
uśmiechem, jednym sercem.

Strona Parafii św. Józefa

[1]Św. Jan Paweł II, Adhor. Apost.
Redemptoris Custos, 7.

[2]Zob. Josemaría Monforte, José de
Nazaret en el Tercer Milenio cristiano,
Madrid 2001, s 248.

https://www.swietyjozef.szczecin.pl/


[3]Św. Jan Paweł II, Homilia w
Termoli, 19.3.1983.

[4]Św. Josemaría Escrivá, To Chrystus
przechodzi, 55.

[5]Papież Franciszek, Adhor. Apost.
Amoris laetitia, 65.

[6]Karol Wojtyła, Miłość i
odpowiedzialność, 110.

[7]Papież Franciszek, Adhor. Apost.
Amoris laetitia, 182.

[8]Zob. ks. dr Andrzej Laton, https://
apcz.pl/czasopisma/index.php/TiCz/
article/v...

[9]Jan Paweł II, Wstańcie,
chodźmy!,Kraków 2004, s. 49.

[10]Św. Josemaría Escrivá, Droga,
560.

[11]Reginald Garrigou Lagrange, 
Trzy okresy życia wewnętrznego,
Niepokalanów 1998, s. 50.

https://apcz.pl/czasopisma/index.php/TiCz/article/viewFile/4467/4287
https://apcz.pl/czasopisma/index.php/TiCz/article/viewFile/4467/4287
https://apcz.pl/czasopisma/index.php/TiCz/article/viewFile/4467/4287


[12]Zob. Tanquerey, Zarys Teologii
ascetycznej i mistycznej, Kraków
1949, s.82-83.

[13] Zob. Rz 8, 15-16.

[14]J 14, 23.

[15]Jan Paweł II, Redemptoris Custos,
26.

[16]Św. Josemaría Escrivá, Medytacja
19 III 1958.

[17]Św. Teresa, Księga życia, rodz. 6.

[18]Św. Jan Paweł II, Redemptoris
Custos, 6.

[19]por. Abraham Cohen, Talmud,
Warszawa, str. 185.

[20]Zob., także Pwt 4,9; 6,7.20.

[21]Papież Franciszek, Amoris
laetitia, 274.



[22]zob. https://
www.swietyjozef.kalisz.pl/
BibliotekaSwJozef...

[23]Papież Leo XIII, Quamquam
pluries, 3.

[24]Papież Franciszek, Adhort. Apost.
Evangelii Gaudium, 259.

[25]Zob. Ignacy Soler, Bł Álvaro del
Portillo - kim jest kapłan?, Pastores 65
(4) 2014, str. 146.

[26]Św. Josemaría Escrivá, To
Chrystus przechodzi, 48.

[27]Ibidem, 44.

[28]Por. Rdz 2, 15.

[29]Por I Kor 3, 22-23.

[30]Por. Mt 9, 11.

[31]Por. Hbr 3, 7-4; Ps 95, 7.

https://www.swietyjozef.kalisz.pl/BibliotekaSwJozefa/7.html
https://www.swietyjozef.kalisz.pl/BibliotekaSwJozefa/7.html
https://www.swietyjozef.kalisz.pl/BibliotekaSwJozefa/7.html


[32]Por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, 1165.

[33]Francis L. Filas SI, Święty Józef
człowiek Jezusowi najbliższy, Kraków
1979, str. 31.

[34] Św. Josemaría, Rozmowa z
Prałatem Escrivą, Katowice 1992, nr
114.

[35]Św. Jan Paweł II, Homilia w
Kaliszu, 4.06.1997.

[36]Benedykt XVI, Angelus,
18.12.2005.

[37]Benedykt XVI, Angelus,
19.03.2006.

[38]Papież Franciszek,Przemówienie
na zakończenie Drogi Krzyżowej,
Kraków - Błonia, 29 lipca 2016 r.

[39]Benedykt XVI, Spotkanie z
duchowieństwem Rzymu, 23.II.2012 r.



[40]W. Hanc, Józefologia, 
Encyklopedia Katolicka, t. VIII, Lublin
2000, s. 185.

[41] S. Irenaeus, Adversus haereses,
lib. 4, 20, 5 (Liturgia Godzin, tom III,
s. 1271).

[42] zob. Ks. Andrzej Antonii Klimek, 
'Cień Ojca' w reżyserii Spielberga?,
Opiekun, 18.12.2013.

[43]zob. Angelo Catapano, San
Giuseppe nelle rappresentazioni cine-
televisive del nostro tempo, w Święty
Józef - Patron na nasze czasy,
Centrum Józefologiczne, Kalisz 2010,
str. 891.

[44]zob. https://
www.swietyjozef.kalisz.pl/
BibliotekaSwJozef... .

[45]zob. https://
www.opiekun.kalisz.pl/index.php?
dzial=artyk... .

https://www.swietyjozef.kalisz.pl/BibliotekaSwJozefa/192.html
https://www.swietyjozef.kalisz.pl/BibliotekaSwJozefa/192.html
https://www.swietyjozef.kalisz.pl/BibliotekaSwJozefa/192.html
https://www.opiekun.kalisz.pl/index.php?dzial=artykuly&kat=swietyjozef&id=582
https://www.opiekun.kalisz.pl/index.php?dzial=artykuly&kat=swietyjozef&id=582
https://www.opiekun.kalisz.pl/index.php?dzial=artykuly&kat=swietyjozef&id=582


pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/sw-jozef-patron-naszych-
czasow/ (27-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/sw-jozef-patron-naszych-czasow/
https://opusdei.org/pl-pl/article/sw-jozef-patron-naszych-czasow/
https://opusdei.org/pl-pl/article/sw-jozef-patron-naszych-czasow/

	Św. Józef - patron naszych czasów

