
opusdei.org

Św. Josemaría
Escrivá, wojna
domowa i
przebaczenie

Tej wiosny na ekrany kin
wejdzie nowy film poruszający
tematykę wojny, miłości i
przebaczenia, w którym
jednym z głównych bohaterów
jest Św. Josemaría Escrivá,
założyciel Opus Dei. ZENIT miał
okazję rozmawiać z Rolandem
Joffe, reżyserem nowego filmu
„There be dragons”, znanym
również jako reżyser filmów
„Misja” i „Pola Śmierci”.



20-01-2011

Jesús Colina, Rzym, 1 stycznia 2011
(www.zenit.org)

Tej wiosny na ekrany kin wejdzie
nowy film poruszający tematykę
wojny, miłości i przebaczenia, w
którym jednym z głównych
bohaterów jest Św. Josemaría
Escrivá, założyciel Opus Dei. ZENIT
miał okazję rozmawiać z Rolandem
Joffe, reżyserem nowego filmu
„There be dragons”, znanym również
jako reżyser filmów „Misja” i „Pola
Śmierci”.

Oczekiwany film dzieje się podczas
hiszpańskiej wojny domowej i
porusza tematykę świętości i zdrady,
miłości i nienawiści, przebaczenia i
przemocy a także odnajdywania
sensu w codziennym życiu.

https://www.Zenit.org
https://www.therebedragonsfilm.com


ZENIT na początku tego roku, w
którym wypada 75 rocznica
wybuchu wojny domowej,
przeprowadził wywiad z Joffem na
temat historii tworzącej fabułę filmu
oraz niespodzianek, jakich może
oczekiwać publiczność.

ZENIT: Do czego nawiązuje tytuł
„There be Dragons” („Tam żyją
smoki”)?

Joffé: Na średniowiecznych mapach
nieznane terytoria były opisywane
słowami „Hic sunt dragones” – „Tu
żyją smoki”. Zupełnie nie
wiedziałem, jak rozwiną się
wydarzenia, ani jak się to skończy,
kiedy zacząłem zbierać materiały a
następnie pisać scenariusz. Dlatego
“Tam żyją smoki” wydawało się
odpowiednim tytułem – nieco
zboczyłem z moich map na nieznane
terytoria, kiedy zacząłem się
zajmować znaczeniem i wymiarem
świętości, religią, dwudziestowieczną



polityką i historią obcego kraju.
Uderzyło mnie stwierdzenie Św.
Josemarii, że Boga można odnaleźć w
codziennym życiu, co w jego
przypadku oznaczało hiszpańską
wojnę domową. Zastanawiałem się,
jak w ogóle można szukać boskiej
obecności w wojnie? Ale to samo
pytanie można postawić w każdym
przypadku zasadniczych wyzwań w
życiu i naszych odpowiedzi na nie:
jak odpowiadamy na nienawiść,
odrzucenie, pragnienie zemsty i
sprawiedliwości – wszystkie te
dylematy są wyostrzone w czasie
wojny. I to one są „smokami” tego
filmu – punkty zwrotne naszego
życia, którym stawiamy czoła z
naszymi wyborami, zmieniającymi
naszą przyszłość. „There be Dragons”
opowiada o bardzo różnych
wyborach podejmowanych przez
ludzi w takich punktach zwrotnych –
pokusach, jeśli wolicie – i o tym jak
trudna a jednocześnie jak konieczna



jest ucieczka z zaklętych kręgów
nienawiści, urazy i przemocy.

ZENIT: Film rozgrywa się w czasach
hiszpańskiej wojny domowej, która
jest w pewnym sensie paradygmatem
przemocy prowadzącej do większej
przemocy, i to przemocy
bezsensownej. Kiedy się staje twarzą
w twarz z taką nawarstwioną
przemocą – czy jest jeszcze miejsce
na nadzieję?

Joffé: Tak – ale jest to bardzo trudne.
Taka ilość strasznych, przerażających
aktów przemocy pomiędzy ludźmi
wydaje się niemożliwa do
wybaczenia, do pozostawienia za
sobą, nienaprawialna. Ale
przebaczenie jest możliwe!

Koło przemocy można zatrzymać,
czego dowodzi postawa prezydenta
Mandeli w RPA. Przebaczenie było
możliwe ze strony wielu heroicznych
osób w Rwandzie, podobnie jak ze
strony wielu ofiarowujących i



przyjmujących przebaczenie,
odważnych Palestyńczyków i
Izraelitów.

Św. Josemaría głosił też, że zwyczajni
ludzie mogą być świętymi – myślę, że
ten rodzaj heroicznego przebaczenia
to właśnie to, o czym wtedy mówił.
Niewyczerpane możliwości
przebaczenia wskazują nam
przestrzeń dla nadziei. Ale cena jest
wysoka. Trzeba głębokiego
zrozumienia istoty człowieczeństwa,
głębokiego współczucia a także
szczerego, osobistego i (tak!)
heroicznego pragnienia, aby nie dać
się uwięzić przez przemożną chęć
nienawidzenia, ale zwalczyć ją za
pomocą uporczywej miłości.

Akcja filmu w większości toczy się w
czasie hiszpańskiej wojny domowej,
ale czasem przeskakuje do roku
1982. W opowiadaną historię
wplecionych jest kilka pokoleń.



Przeszłość rzuca cień na
teraźniejszość.

Tym, co je łączy jest Robert,
dziennikarz, którego poproszono o
napisanie tekstu o św. Josemarii z
okazji beatyfikacji. Odkrywa, że jego
ojciec, Manolo, był w dzieciństwie
przyjacielem św. Josemarii i był wraz
z nim w seminarium – chociaż ich
losy potoczyły się w bardzo różny
sposób. Pomiędzy Robertem i Manolo
jest dystans, ale zbliżają się do siebie
w tym samym czasie, kiedy straszna
prawda o przeszłości zostaje
ujawniona. Jest to także historia ojca
i syna, którzy muszą stawić czoła
prawdzie, aby przezwyciężyć to, co
jest pomiędzy nimi.

To jest też w dużej mierze film o
miłości, o sile, jaką daje jej obecność,
a także o tym, jak jałowy i
przerażający byłby nasz świat bez
niej.



Do czasu zakończenia hiszpańskiej
wojny domowej zginęło pół miliona
ludzi. Wojna domowa jest potężną
metaforą rodziny. Tak jak w wojnach
domowych, tak w rodzinach
członkowie stają po przeciwnych
stronach, dzielą się, a stare urazy
stają się źródłem niechęci.

Nie potrafimy czegoś wybaczyć cioci,
nie rozmawiamy z własnym ojcem,
bo zostawił naszą matkę, nie
rozmawiamy z matką, ponieważ
odeszła do innego mężczyzny, nie
rozmawiamy z synem, ponieważ
wybrał inny zawód niż
oczekiwaliśmy. Tak wyglądają nasze
codzienne wojny domowe.

“There be Dragons” opowiada o obu
tych rodzajach wojen domowych.
Ogólnie mówiąc, wszyscy musimy
wybrać czy damy się ponieść starym
urazom czy postanowimy je
zwalczyć.



Można patrzeć na życie jak na serię
niesprawiedliwości, odrzuceń i
zranień, albo jak na pełne
możliwości, szans na pokonanie
smoków poprzez wszechobecne
pragnienie zastąpienia nienawiści
miłością i bliskością. Wielu ludzi
potrafi dokonywać heroicznych
wyborów, odkryć w sobie
umiejętność dokonania wyboru i
bycia wolnym. Mają siłę charakteru
potrzebną do zrozumienia, że
nienawiść jest więzieniem. Nikt, kto
nienawidzi, nie jest wolny.

Czy nie widzieliśmy już na to dość
dowodów od czasu pierwszej wojny
światowej? Z drugiej strony, kiedy
ludzie wybierają miłość, bezstronny
obserwator może wyczuć w nich ten
zmysł wolności, współczucia i
dawania.

Wreszcie, wszyscy staniemy przed
takim wyborem. Nawet Robert,
agnostyk i materialista, musi wybrać



pomiędzy miłością a nienawiścią –
aby, w pewnym sensie, walczyć ze
światem miłością, albo, jak ujmuje to
Aline, “walczyć z Bogiem miłością”. O
tym dla mnie jest ten film.

Wybaczenie otwiera zamknięte
drzwi. Sięga do głębokich pokładów
człowieczeństwa, zarówno i tego,
komu jest wybaczone, jak i u
wybaczającego. Miłość nie jest i nie
może być prosta. Nie może też
wynikać z poczucia wyższości,
jedynie z pokory i człowieczeństwa.
A mimo to, jest pełna potężnego
piękna.

Mówi się: “Przekrocz samego siebie,
myślisz, że nie umiesz wybaczyć?”.
Cóż, nie wiesz tego, póki nie
przebaczysz. A jak to zrobić?
Wybaczasz poprzez
współodczuwanie, poprzez stanie się
tą drugą osobą, przez rezygnację z
demonizowania drugiego człowieka,
z podkreślania „Jestem od niego



lepszy, ja bym tak nigdy nie postąpił”
i zastąpienie go stwierdzeniem „To
przecież mogłem być ja”. Tak, wciąż
jest miejsce dla nadziei, nawet w
najboleśniejszych,
najtragiczniejszych okolicznościach,
w których nadzieja wydaje się
niemożliwa.

ZENIT: Czy ten film przemawia
raczej do wierzących czy
niewierzących?

Joffé: „There be Dragons” traktuje
poważnie wiarę i świętość. Ale jego
przesłanie sięga szerzej niż tylko do
religijnej publiczności. Tak
postawione pytanie zakłada podział,
którego w istocie nie ma.

Wszyscy żyjemy w trudnych czasach,
musimy sobie radzić z bólem i
radościami codziennego życia, i
chociaż radzimy sobie z tym przy
użyciu różnych interpretacji
rzeczywistości, w końcu wszyscy
zamieszkujemy ten sam poszarpany i



trudny świat. Ten film mówi
zarówno o wierzących jak i o
niewierzących.

Głęboko przemówił do mnie pogląd
św. Josemarii, że wszyscy jesteśmy
potencjalnymi świętymi, zdolnymi do
pokonania swoich smoków. Mam
nadzieję, że oglądając film, ludzie
zobaczą w nim swoje własne
zmagania ze smokami i dostrzegą, że
żaden święty nie został nim bez
wysiłku.

Film opowiada też o wielu rodzajach
miłości. Miłość Ildiko do Oriola jest
miłością do konkretnego człowieka,
jej miłość do idei zmiany świata na
lepsze jest czymś innym.

Miłość Manolo do Ildiko to jeszcze
inny rodzaj miłości, choć podszytej
zazdrością i urazą. Miłość, której
Manolo pragnie, i w końcu otrzymuje
to kolejny, bardzo konkretny, rodzaj
miłości..



Te różne odmiany miłości zbiegają
się w jedno, podobnie jak pajęcza
sieć, w której każda nić jest osobna,
ale w końcu widać, że każda jest
częścią większej całości, opartej na
tym samym i sięgającej tego samego
punktu, tego samego centrum.

Ostatecznie, wszystkie te przejawy
miłości wyglądające tak różnie,
sprowadzają się do jednego pytania:
“Czy ta miłość jest większa niż moja
miłość do samego siebie?” To bardzo
ważne pytanie. Znaczna część
polityki w początkach XX wieku była
na nim oparta.

Prowadzi to jednak do innego,
głębszego pytania. Jeśli ta pełna pasji
miłość jest oparta na idei lub na
wyidealizowanym obrazie, jeśli
oznacza akceptację tylko jednego
modelu postępowania, jak uniknąć
popadania w bigoterię lub
demonizowanie? Od czasów
Oświecenia, jest to ważne pytanie. W



imię miłości do „większego dobra”
dokonano wielu karygodnych
czynów.

Moim zdaniem, tylko poprzez
zrozumienie ludzkiej skłonności do
upadania można odnaleźć drogę
porozumienia i tę empatię, to
poczucie jedności z innymi, które
pozwoli nam uwolnić się od
demonizowania innych i wyrwać z
kręgu nieuleczalnej przemocy.

Ten film nie jest katolicki, ale
porusza kluczowe zagadnienie
teologii chrześcijańskiej, bardzo
istotne we wszystkich kościołach
chrześcijańskich i w innych religiach.

Wszystkie religie rozumieją, że istoty
ludzkie w swoich wzajemnych
relacjach dokonują wyborów o
niemal boskiej mocy, ogromnie
wpływających na innych i na
otaczający świat. Na tych
wzajemnych powiązaniach opiera się
miłość – to, co robimy dala innych



lub przeciwko nim, dotyka ich,
ponieważ jesteśmy powiązani.

ZENIT: Jaka część postaci Josemarii
Escrivy, obecnie świętego Kościoła
katolickiego, jest oparta na faktach, a
jaka stanowi filmową kreację

Joffé: Spośród wszystkich postaci
obecnych w filmie, Josemaría jest
jedyną postacią historyczną, o której
zachowało się wiele świadectw i
relacji. W mojej opinii,
przedstawienie charakteru
Josemarii, jego pełnej miłości
delikatności i poczucia humoru,
zostało pokazane przez wydarzenia z
jego życia i w tym jest bardzo blisko
historycznego pierwowzoru.

Szukałem uczciwego punktu
widzenia w portretowaniu tej
postaci, chciałem pokazać wartość
jego wiary, tak jak on ją pokazywał.
Przypuszczam, że w portretowaniu
świętych istnieje maniera
pokazywania ich, w dziwnej opozycji



do ladacznicy o złotym sercu, jako
ludzi o ołowianych sercach, ale to
tylko wygodna maniera. W
rzeczywistości, historia Josemarii jest
historią mężczyzny, który przeszedł
niezwykła drogę sprowadzenia
swojego życia do czystej i potężnej
miłości do Boga. Miłość do Boga stała
się podstawową zasadą jego życia,
która go ukształtowała, dając mu
prostotę i siłę.

Ale to nie czyni go nudnym i płaskim,
ponieważ ta miłość istniała w
realnym świecie a owocem istnienia
miłości w świecie, często twardym i
okrutnym, musi dla każdego
uczciwego człowieka być zwątpienie,
w Boga i w dobro.

Zwątpienie jest głęboko żyznym
odczuciem. Trzeba pamiętać, że
miłość nie jest czymś, co zawsze
dostaniemy, co nam się należy. O
miłość trzeba walczyć. To musimy
osiągnąć i wnieść w nasze życie, jako



istoty ludzkie. Musimy odszukać ją
głęboko w sobie, pojmując mroczne
piękno naszej i cudzej kruchości.

Wydaje mi się, że w pewnym sensie o
tym właśnie jest cała historia
chrześcijaństwa. Jeśli wierzymy,
musimy szukać tej miłości i
ofiarować ją Bogu i jego
stworzeniom. Jeśli nie jesteśmy
wierzący, i tak musimy jej szukać i
ofiarować ją innym, bez względu na
ich religię, rasę czy przekonania
polityczne.

ZENIT: Czy przed przestąpieniem do
pracy miałeś jakieś pomysły na to jak
pokazać hiszpańską wojnę domową
albo niektóre postaci, na przykład
postaci św. Josemarii?

Joffé: Zanim zaproponowano mi
przystąpienie do pracy nad filmem,
nie wiedziałem za wiele o św.
Josemarii. Prawdę mówiąc,
wyglądało to tak, że producenci
filmu przyjechali do Holandii, żeby



mnie przekonać do zrobienia tego
filmu. Przywieźli ze sobą różne
książki i inne materiały, w tym DVD o
św. Josemarii. Zjedliśmy razem
obiad, w miłej atmosferze, ale
wracając do domu myślałem sobie,
że wcale nie chcę robić tego filmu.
Miałem inny projekt, na którym mi
zależało, w Indiach, a jego
przygotowanie kosztowało mnie już
wtedy mnóstwo czasu.

Innymi słowy, uważałem projekt za
świetny a obiad za smaczny, ale i tak
chciałem powiedzieć „nie”. Wróciłem
do domu, a że był to ciepły letni
wieczór, siadłem w ogrodzie z
kieliszkiem wina, wsadziłem płytę do
odtwarzacza i włączyłem komputer,
żeby wysłać do producentów maila w
rodzaju: „Drogi X, doceniam wysiłek,
jaki podjąłeś, żeby do mnie
przyjechać i porozmawiać, ale chyba
powinieneś szukać innej osoby do tej
pracy”.



W tle leciał sobie film, i pamiętam, że
w którymś momencie przyciągnął
moją uwagę. Na ekranie było
spotkanie św. Josemarii z grupą
ludzi, w Chile albo w Argentynie, nie
jestem pewien. Jedna z obecnych
dziewcząt podniosła rękę i
powiedziała: “Chciałam zadać
pytanie”. „Tak?” Zachęcił ją św.
Josemaría. A ona powiedziała:
“Chciałabym się ochrzcić”. “Tak?”
Powtórzył. Dziewczyna
kontynuowała: “Moi rodzice są
Żydami i ten pomysł się im nie
podoba”. Św. Josemaría, bez
mrugnięcia okiem, odparł od razu:
„Moja droga, nie, szacunek dla
rodziców jest miły Bogu. Bóg nie
prosi cię o to, żebyś przestała
okazywać rodzicom szacunek, żebyś
ich unieszczęśliwiła. Nigdy! To, co
czujesz w sercu, jest w twoim sercu.
Ale nie! Nie zasmucaj rodziców, nie
sprawiaj, że będą się czuli źle. Na
pewno nie ma takiej potrzeby”



Patrzyłem na tą scenę i pomyślałem
sobie: „Co za niesamowity moment.
Co za nieoczekiwany i wspaniały
moment, w organizacji, w której w
powszechnej opinii powinno się
powiedzieć coś zupełnie
przeciwnego”. Popatrzyłem na swój
komputer i pomyślałem: „Zaczekaj
chwilę..”.

Wyłączyłem DVD, przestałem pisać
maila. Przeszedłem w swój „tryb
scenariuszowy” i napisałem scenę, w
której Josemaría spotyka
umierającego mężczyznę, którego
znał wcześniej, a który mówi mu, że
jest Żydem i chce się nawrócić.
Napisałem cała scenę, cały czas
myśląc: „Chciałbym to zobaczyć w
filmie. Zaraz, nie zobaczę tego w
filmie, jeśli sam go nie zrobię,
prawda? W jaki inny film można by
to wpasować?”.

Zamiast pierwszego maila, napisałem
innego: „Drogi X, bardzo chcę



pracować nad tym projektem, jeśli
zostawicie mi wolną rękę i nie
będziecie nakłaniać do realizacji
cudzych pomysłów, a także
zaakceptujecie to, że nie jestem
bardzo bystry i zrobię, co będę mógł,
ale chcę podążać za swoją prawdą.
Jeśli to akceptujecie, bardzo chcę
zrobić ten projekt”. Tak to z grubsza
wyglądało.

Nie miałem żadnych wstępnych wizji
św. Josemarii. Coś tam oczywiście o
nim wiedziałem, ale to ta scena z
DVD naprawdę obudziła we mnie
chęć zrobienia filmu. Dostałem i
przeczytałem jego biografię, co
uświadomiło mi, że naprawdę go
szanuję. A nawet więcej, poczułem,
że w swoich dążeniach przekazał
nam coś, co przemówi do wszystkich,
i to jest historia, którą chciałem
opowiedzieć, o tym jest mój film.

Hiszpańska wojna domowa to
osobny, złożony temat. Byłoby łatwo



wybrać sobie którąś stronę, ale w ten
sposób zabiłbym podstawowy sposób
opowiadania w tym fiknie. Historia
jest zawsze stronnicza, pisana przez
zwycięzców i poprawiana przez
pokonanych.

Wiele osób po prostu wierzy w
historie i plotki, które najbardziej im
pasują i jestem pewnie, że będziemy
musieli walczyć z różnymi opiniami
na temat tego, czym Opus Dei było
lub jest, albo, kim był św. Josemaría,
albo, o co “naprawdę” chodziło w
wojnie domowej.

Chciałem pokazać, co działo się w
Hiszpanii w czasie wojny, bez
opowiadania się po jednej ze stron.
W rzeczywistości, Hiszpania przeszła
przez bardzo intensywny okres w
historii, w bardzo krótkim czasie,
przez coś podobnego Wielka
Brytania przechodziła przez stulecie.
Rewolucja przemysłowa, ideologie
klasowe, a w Hiszpanii dodatkowo



upadek imperium i niestabilność
ekonomiczna – to wszystko w
Hiszpanii odrysowało się bardzo
czarno-białą kreską.

Prawdę mówiąc, dla hiszpańskiego
społeczeństwa rozpad na frakcje był
bardzo prosty, podobnie jak – z
perspektywy – bardzo łatwo było o
wykształcenie skrajnych opinii na
temat sprawiedliwości, roli Kościoła
etc.

Wreszcie, coraz bardziej skrajne
poglądy pogłębiły podziały, co jest
zresztą typowe dla ruchów
społecznych. W miarę jak słabło
centrum, dwa przeciwne bieguny
zaczęły zyskiwać na znaczeniu. Obie
frakcje hiszpańskiej wojny domowej
miały swoje ideały i poczucie własnej
prawości.

Podobnie jak w innych, podobnych
ruchach politycznych w Europie, po
obu stronach politycznego podziału
zaczęło się demonizowanie drugiej



strony. Ale to, co w Europie
przekształciło się w podziały
narodowe, w Hiszpanii pozostało
podziałem na frakcje i pozostawiło
psychiczne blizny, bardzo trudne do
zaleczenia.

To, co zdarzyło się w Hiszpanii było
raniące i skomplikowane i naprawdę
podzieliło nawet rodziny, w bardzo
bolesny i straszny sposób. Jeśli bracia
dokonali różnych wyborów, czy
przestawali być braćmi, Jeśli tak, jeśli
jesteśmy gotowi zabić brata w
obronie tego, w co wierzymy, co to
mówi o wartości naszych wyborów?

ZENIT: Czy praca nad tym filmem
wpłynęła jakoś na ciebie osobiście?

Joffé: Pozwólcie mi odpowiedzieć
tak: nie jestem bardzo religijny, ale
zostałem poproszony o opowiedzenie
historii kogoś, kto był. Musiałem
zrobić krok wstecz i powiedzieć:
„Kiedy piszę o św. Josemarii, muszę
uwierzyć na słowo – całkowicie,



ufnie i prawdziwie – we wszystko, co
on sam mówi o tym, czego bronił,
jakie znaczenie miało jego życie i
jakie były jego doświadczenia
religijne.

Musiałem czytać o doświadczeniach
religijnych, bez uprzedzeń, uczciwie,
i pozwolić temu wszystkiemu patrzeć
mi w twarz. Czytałem bardzo dużo o
doświadczeniach duchowych. Byłem
poruszony i urzeczony tym, jak wielu
naukowców (zwłaszcza fizyków)
głęboko doświadcza obecności Boga.
Byłem też poruszony tym, że różnica
pomiędzy nauką a religią, tak silnie
obecna we współczesnym myśleniu,
tak naprawdę nie istnieje.

Zrozumiałem wielkie odkrycie
współczesnej fizyki – że nasze
poczucie rzeczywistości jest
zbudowane w oparciu o konstrukcje
w naszym mózgu, a zatem – jest
wiele modeli rzeczywistości.



Znaczna część z nich nie tłumaczy
wszystkiego, co nas otacza, ale
nadaje się do wytłumaczenia
niektórych rzeczy, dając nam
możliwość zrozumienia, czym
rzeczywistość (lub rzeczywistości)
mogą być, a zrozumienie nie
wyklucza idei Boga, czy też
duchowego pierwiastka
rzeczywistości we wszechświecie,
który zamieszkujemy. Wręcz
przeciwnie, sposób, w jaki nauka
prowadzi do przedefiniowania i
reinterpretacji rzeczywistości
pozwala na reinterpretację i
przedefiniowanie duchowości.

Prawdopodobnie jeszcze przez lata
nie będę wiedział jak zmieniło mnie
to doświadczenie. Pewne rzeczy
potrzebują czasu, żeby się objawić w
pełni. Dlatego z kręcenia „There be
Dragons” wyniosłem przedziwne
odkrycie – zamiast być
odosobnionym przeżyciem, jak
wcześniej myślałem, stało się dla



mnie bardzo angażujące i zupełnie
nieodosobnione.

Pomyślenie nagle: “Cóż, odłóżmy na
bok proste odpowiedzi i żyjmy z
pytaniami” było dla mnie cudownie
kuszące i pozwoliło mi poczuć się
bardzo blisko takiego sposobu życia,
jaki nie dotknął mnie nigdy
wcześniej. Jeszcze nie wiem, dokąd
mnie to zaprowadzi.

W Internecie więcej informacji na:
www.therebedrangonsfilm.com

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/sw-josemaria-escriva-wojna-
domowa-i-przebaczenie/ (13-02-2026)

https://www.therebedragonsfilm.com
https://opusdei.org/pl-pl/article/sw-josemaria-escriva-wojna-domowa-i-przebaczenie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/sw-josemaria-escriva-wojna-domowa-i-przebaczenie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/sw-josemaria-escriva-wojna-domowa-i-przebaczenie/

	Św. Josemaría Escrivá, wojna domowa i przebaczenie

