opusdei.org

Sw. Jana, Apostola i
Ewangelisty

Z okazji Swieta Apostola
podajemy trzy katechezy
Benedykta XVI (5.07.2006,
9.08.2006, 23.08.2006).

27-12-2019

Jan, syn Zebedeusza i brat Jakuba.
Jego imie, typowo zydowsKkie,
oznacza "Pan uczynit taske". Ukladatl
sieci nad brzegiem Jeziora
Tyberiadzkiego, gdy Jezus wezwatl go
wraz z bratem (por. Mt 4, 21; Mk 1,
19). Jan zawsze nalezy do Scistej
grupy, ktora Jezus zabiera z sobg w



okreslonych sytuacjach. Jest wraz z
Piotrem i Jakubem, gdy Jezus w
Kafarnaum wchodzi do domu Piotra,
by uzdrowic jego tesSciowa (por. Mk
1, 29); z tymi samymi dwoma
towarzyszy Nauczycielowi w domu
przelozonego synagogi Jaira, ktorego
corka zostanie przywrocona do zycia
(por. Mk 5, 37); idzie za Nim, gdy
wstepuje On na gore, by sie
przemienic (por. Mk 9, 2); jest u Jego
boku na Goérze Oliwnej, kiedy w
obliczu okazalo$ci Swigtyni
jerozolimskiej wyglasza mowe o
konicu miasta i Swiata (por. MKk 13, 3);
w koncu zas jest przy Nim, gdy w
Ogrodzie Getsemani odchodzi On na
bok, aby sie modli¢ do Ojca przed
Meka (por. Mk 14, 33). Na krotko
przed Pascha, kiedy Jezus wybiera
dwoch ucznidw, ktérych wysle, aby
przygotowac sale na wieczerze,
zadanie to powierza jemu i Piotrowi
(por. Lk 22, 8).



Ta jego wybitna pozycja w grupie
Dwunastu pozwala w jakiej$ mierze
zrozumiec inicjatywe, podjeta
pewnego dnia przez matke: podeszia
ona do Jezusa, by prosi¢ Go, aby obaj
synowie: wiasnie Jan i Jakub mogli
zasiasc, jeden po Jego prawicy, drugi
po lewicy, w Krolestwie (por. Mt 20,
20-21). Jak wiemy, Jezus
odpowiedzial pytaniem: zapytal, czy
gotowi sa wypic kielich, ktory On
sam miat wkroétce wypic (por. Mt 20,
22). Intencja tych stow bylo otwarcie
oczu obu uczniom, wprowadzenie
ich w znajomo$¢ tajemnicy wlasnej
osoby i nakreslenie przed nimi
przysztego powolania do tego, azeby
byli Jego Swiadkami az do najwyzszej
proby krwi. Wkrotce potem Jezus
wyjasnil bowiem, iz nie przyszed},
azeby Mu stuzono, lecz aby stuzyc i
dac zycie na okup za wielu (por. Mt
20, 28). W dniach po
zmartwychwstaniu odnajdujemy
"synow Zebedeusza" zajetych wraz z
Piotrem i innymi uczniami polowem



bezowocnym nocnym, po ktérym, w
wyniku interwencji

Zmartwychwstatego, dochodzi do
cudownego polowu: to wlasnie
"uczen, ktorego Jezus mitowal" jako
pierwszy pozna "Pana" i wskaze Go
Piotrowi (por. J 21, 1-13).

W Kosciele jerozolimskim Jan
zajmowal znaczace miejsce w
kierowaniu tym pierwszym
zgromadzeniem chrzescijan. Pawet
wymienia go bowiem wsradd tych,
ktorych nazywa "filarami" tej
wspolnoty (por. Ga 2, 9).
Rzeczywiscie Lukasz w Dziejach
Apostolskich przedstawia go, gdy
wraz z Piotrem idzie modli¢ sie do
Swiatyni (por. Dz 3, 1-4.11) badz staja
przed Sanhedrynem, by dac
Swiadectwo swej wiary w Jezusa
Chrystusa (por. Dz 4, 13.19). Kosciot
jerozolimski wysyla go wraz z
Piotrem, by utwierdzac tych, ktérzy
przyjeli Ewangelie w Samarii,



proszac, aby otrzymali Ducha
Swietego (por. Dz 8, 14-15).

W szczegolnosci trzeba wspomniec o
tym, co wraz z Piotrem stwierdzi}
wobec Sanhedrynu, ktory ich sadzik:
"Nie mozemy nie méwic tego, coSmy
widzieli i styszeli” (Dz 4, 20). Wlasnie
owa szczeros¢ w wyznaniu wlasnej
wiary pozostaje przykladem i
ostrzezeniem dla nas wszystkich,
abysmy byli zawsze gotowi
zdecydowanie zadeklarowac nasze
niezachwiane przylgniecie do
Chrystusa, przedstawiajac wiare
ponad wszelka kalkulacje czy ludzki
interes.

Zgodnie z tradycja Jan jest
"umilowanym uczniem", ktory w
Czwartej Ewangelii sklania glowe na
piersi Mistrza podczas Ostatniej
Wieczerzy (por. J 13,21), stoi u stop
Krzyza wraz z Matka Jezusa (por. ]
19, 25) i wreszcie jest Swiadkiem
zarowno pustego Grobu, jak i



obecnosci Zmartwychwstalego (por. |
20, 2; 21,7). Wiemy, ze to
utozsamianie sie jest dzisiaj
przedmiotem dyskusji uczonych, a
niektorzy z nich widzg w nim jedynie
prototyp ucznia Jezusa.
Pozostawiajac rozstrzygniecie tej
kwestii egzegetom, zadowolimy sie
tutaj wyciggnieciem waznej nauki
dla naszego zycia: Pan pragnie
kazdego z nas uczynic uczniem,
ktory bedzie przezywatl osobista
przyjazn z Nim. Aby tak sie stalo, nie
wystarczy iS¢ za Nim i stuchac Go
zewnetrznie; trzeba tez zy¢ z Nim i
tak, jak On. Jest to mozliwe
wylacznie w kontekscie wielkiej
zazylosci, przepojonym cieplem
calkowitego zaufania. Tak jest
miedzy przyjacioimi; dlatego Jezus
powiedzial ktorego$ dnia: "Nikt nie
ma wiekszej mitosci, od tej, gdy ktos
zycie swoje oddaje za przyjaciot
swoich... Juz was nie nazywam
stugami, bo stuga nie wie, co czyni
pan jego, ale nazwalem was



przyjaciolmi, albowiem oznajmilem
wam wszystko, co ustyszatem od
Ojca mego" (J 15, 13.15).

W apokryficznych Dziejach Jana
Apostol przedstawiony jest nie jako
zalozyciel Koscioldw ani nawet
przywadca istniejacych juz wspdlnot,
lecz w cigglej drodze, jako glosiciel
wiary w spotkanie z "duszami
zdolnymi mie¢ nadzieje i by¢
zbawionymi" (18,10; 23,8). Motorem
wszystkiego jest paradoksalny
zamiar ukazania tego, co
niewidzialne. W istocie Kosciét
wschodni nazywa go po prostu
"Teologiem", to znaczy tym, ktory
zdolny jest mowic¢ w przystepnych
stowach o sprawach boskich,
ujawniajgc tajemny dostep do Boga
przez przylgniecie do Jezusa.

Kult apostola Jana utwierdzit sie,
poczawszy od Efezu, gdzie - zgodnie
z prastara tradycja - mial on dziala¢
przez diugi czas i umrze¢ w bardzo



posunietym wieku, za panowania
cesarza Trajana. W Efezie cesarz
Justynian w VI wieku wzniost na jego
cze$¢ wielka bazylike, ktorej
imponujace ruiny zachowaty sie do
dzisiaj. Wiasnie na Wschodzie Jan
cieszyl sie i nadal sie cieszy wielka
czcig. W ikonografii bizantyjskiej jest
czesto przedstawiany w podesziym
wieku - zgodnie z tradycja zmarl za
panowania cesarza Trajana -
pograzonego w intensywnej
kontemplacji, jakby w postawie
kogos, kto zacheca do milczenia.

Istotnie, bez odpowiedniego
skupienia nie mozna zblizy¢ sie do
najwyzszej tajemnicy Boga i Jego
objawienia.

Ewangelia i Listy

Jesli jest jakie$ charakterystyczne
zagadnienie, wyplywajace z pism
Janowych, to jest nim milos$¢.
Nieprzypadkowo rozpoczalem swa
pierwsza encyklike stowami tego



Apostola: "Bog jest mitoscig (Deus
caritas est); kto trwa w milosci, trwa
w Bogu, a Bog trwa w nim" (1 ] 4,16).
Bardzo trudno jest znalezc teksty
tego rodzaju w innych religiach. A
wiec takie wyrazenia stawiaja nas w
obliczu prawdziwie szczegolnego
znaku chrzescijanstwa. Z pewnoscia
Jan nie jest jedynym autorem z
poczatkéw chrzescijanstwa, ktory
mowit o milosci. Poniewaz jest to
zasadniczy skladnik chrzescijanstwa,
wszyscy autorzy Nowego Testamentu
0 tym mowig, cho¢ roznie rozkladaja
akcenty. Jesli wiec obecnie
zatrzymujemy sie, aby rozwazac ten
temat u Jana, to dlatego, ze
wyznaczyl on nam w sposéb
stanowczy i zwiezly glowne linie w
tym zakresie. Powierzmy sie wiec
jego stowom. Jedno jest pewne: nie
pisze on abstrakcyjnej rozprawy
filozoficznej ani nawet teologicznej o
tym, co to jest mitosc. Nie, nie jest on
teoretykiem. Prawdziwa mito$¢
bowiem, z samej swej istoty, nigdy



nie jest czyms czysto
spekulatywnym, ale stanowi
bezposrednie, konkretne i
sprawdzalne odniesienie do
rzeczywistych osob. A zatem Jan jako
apostotl i uczen Jezusa pozwala nam
widzied, jakie sg skladniki lub - lepiej
- etapy milosci chrzescijanskiej, a jest
to ruch odznaczajacy sie trzema
momentami.

Pierwszy dotyczy samego Zrédla
mitosci, ktore Apostol umieszcza w
Bogu, dochodzac, jak to styszeliSmy,
do stwierdzenia, ze "Bog jest
miltoscig"” (1] 4, 8.16). Jan jest
jedynym autorem z Nowego
Testamentu, ktory dat nam jakby
rodzaj definicji Boga. MOwi on na
przykiad, ze "Bog jest Duchem" (]
4,24) lub ze "Bog jest Swiatloscig" (1]
1,5). Tutaj glosi z porazajacym
wyczuciem, ze "Bog jest mitoscig"!
Zauwazmy: nie jest to zwykle
stwierdzenie, ze "Bog kocha" ani tym
mniej, ze "mitos¢ jest Bogiem"!



Innymi slowy - Jan nie ogranicza sie
do opisu dzialania Bozego, ale
posuwa sie az do jego korzeni.
Ponadto nie zamierza boskiej jakosci
przypisywac jakiejs nieokreslonej, a
nawet bezosobowej mitosci; nie
wychodzi od mitosci Boga, ale
zwraca sie wprost do Boga, aby
okreslic Jego nature za pomoca
nieskonczonego wymiaru mitosci. W
ten sposdb Jan chce powiedzied, ze
zasadniczg czescig skladowa Boga
jest mitos¢, a zatem wszelka
dzialalnos¢ Boga wyrasta z mitosci i
jest przesigknieta miloscig: wszystko
to, co Bog robi - robi z mitosci i z
miloscig, nawet jesli nie zawsze
mozemy od razu zrozumie¢, ze jest to
milo$¢, prawdziwa mitos¢.

W tym miejscu nalezy jednak zrobic
krok naprzod i uscislic, ze Bog okazat
konkretnie swg mitos¢, wkraczajac w
dzieje ludzkosci w osobie Jezusa
Chrystusa, wcielonego, zmarlego i
zmartwychwstatego dla nas. Jest to



drugi moment skladajgcy sie na
mito$¢ Boza. Nie ograniczyl sie On
tylko do stownych obietnic, ale - jesli
mozemy tak powiedziec - naprawde
sie zaangazowat i "zaplacil" w
pierwszej osobie. Jak dokladnie pisze
Jan: "Tak bowiem B6g umitowat
Swiat (to znaczy: nas wszystkich), ze
Syna swego Jednorodzonego dat" (J 3,
16). Poza tym mito$¢ Boga do ludzi
ukonkretnia sie i przejawia w mitosci
samego Jezusa. Tenze Jan pisze:
"...umilowawszy swoich na Swiecie,
do konca ich umitowal" (J 13,1). Ze
wzgledu na te mitosc ofiarng i
calkowita jesteSmy dzisiaj catkowicie
wykupieni od grzechu, jak o tym
jeszcze raz pisze Jan: "Dzieci moje
(...). JeSliby nawet kto zgrzeszyl,
mamy Rzecznika wobec Ojca - Jezusa
Chrystusa sprawiedliwego. On
bowiem jest ofiarg przeblagalna za
nasze grzechy, i nie tylko za nasze,
lecz réwniez za grzechy calego
Swiata" (1] 2,1-2; por. 1] 1,7). Oto
dokad doprowadzita mitosc Jezusa



ku nam: az do przelania wlasnej
krwi za nasze zbawienie!
Chrzescijanin, zatrzymujac sie w
kontemplacji przed tym
"nadmiarem" mitosci, musi zadac
sobie pytanie, jaka winna byc¢ godna
odpowiedz. I mysle, Ze stale i na
nowo kazdy z nas winien stawiac
sobie to pytanie.

Pytanie to prowadzi nas do trzeciego
momentu dynamiki mitos$ci: z
pojetnych odbiorcow mitosci, ktora
nas wyprzedza i przerasta, jesteSmy
powolani do obowigzku udzielenia
odpowiedzi czynnej, ktora - aby byla
odpowiednia - moze by¢ tylko
odpowiedzig mito$ci. Jan méwi o
"przykazaniu". Odnosi sie
mianowicie do tych stéw Jezusa:
"Przykazanie nowe daje wam,
abyscie sie wzajemnie milowali, tak
jak Ja was umilowalem; zebyscie i wy
tak sie milowali wzajemnie” (J 13,34).
Na czym polega nowos¢, o ktorej
wspomina Jezus? Polega ona na



fakcie, ze nie zadowala sie On
powtdrzeniem tego, czego juz
wymagano w Starym Testamencie i
co czytamy takze w innych
Ewangeliach: "Bedziesz milowat
blizniego jak siebie samego" (Kpt
19,18; por. Mt 22, 37-39; Mk 12, 29-31;
Lk 10, 27). W dawnych
przykazaniach kryterium
normatywnym bylo odniesienie do
czlowieka ("jak siebie samego"),
podczas gdy w przykazaniu,
podanym przez Jana, Jezus ukazuje
jako przyczyne i norme naszej
mitosci wlasna osobe: "...jak Ja was
umilowalem". W ten sposob mitos¢
staje sie prawdziwie chrzescijanska,
zawierajac w sobie nowos¢
chrzescijanstwa: zarowno w tym
sensie, ze winna byc¢ skierowana ku
wszystkim, bez zadnych wyjatkow,
jak 1 przede wszystkim dlatego, ze
winna trwac az do ostatecznych
skutkow, nie majac innej miary, jak
tylko bedac sama bez miary. Te stowa
Jezusa: "jak Ja was umitowatem"



wzywaja nas, a zarazem niepokojg;
sg celem chrystologicznym, ktory
moze wydawac sie nieosiggalny, ale
jednoczesnie sg bodzZcem, ktory nie
pozwala nam poprzestawac na tym,
co mogliSmy wykonac. Nie pozwala
nam zadowalac sie tym, jacy
jestesmy, ale popycha nas do
pozostawania w drodze ku temu
celowi.

Wspaniaty tekst duchowosci, bedacy
mala ksiazeczka z péZnego
Sredniowiecza, zatytulowany "O
nasladowaniu Chrystusa", pisze na
ten temat: "Szlachetna mitosc Jezusa
popycha do czynienia rzeczy
wielkich i pobudza do pragnienia
coraz doskonalszych. Milo$¢ pragnie
wznosic sie wysoko, a nie grzeznag¢ w
niskich popedach. Mitos$¢ pragnie by¢
wolna i obca wszelkiej ziemskiej
czulostkowosci (...). Mitos¢ wywodzi
sie z Boga i dlatego tylko w Bogu
moze spoczywac wzniesiona ponad
cale stworzenie. Kto kocha - fruwa,



biegnie, cieszy sie, wolny i
nieskrepowany. Wszystkim wszystko
oddaje, wszystko we wszystkim
posiada, bo spoczywa wysoko ponad
wszystkim, tam, skad wyplywa i
pochodzi wszelkie dobro" (Ksiega III,
rozdz. 5).

Apokalipsa

Nasuwa sie nam od razu uwaga: o ile
ani czwarta Ewangelia, ani listy
przypisywane Apostolowi nigdy nie
s opatrzone jego imieniem,
Apokalipsa odwotuje sie do imienia
Jana az cztery razy (por. 1,1.4.9;
22,8). Jest oczywiste, ze Autor, z
jednej strony nie mial zadnego
powodu, by przemilcze¢ swe imie, a z
drugiej wiedzial, ze jego pierwsi
czytelnicy mogli dokladnie je ustalic.
Wiemy zreszta, ze juz w III wieku
uczeni dyskutowali na temat
prawdziwej tozsamosci Jana od
Apokalipsy. W kazdym razie
moglibySmy go rowniez nazwac



"Natchnionym z Patmos", poniewaz
jego postac zwigzana jest z nazwa tej
wyspy na Morzu Egejskim, gdzie
zgodnie z jego wlasnym
Swiadectwem autobiograficznym,
zostal on zeslany "z powodu stowa
Bozego i Swiadectwa Jezusa" (Ap 1,9).
I wlasnie na Patmos, tej niewielkiej
wyspie, doznawszy "zachwycenia w
dzien Panski" (Ap 1,10), Jan miatl
jedno z wielkich widzen i ustyszatl
nadzwyczajne oredzie, ktore beda
mialy niemaly wplyw na historie
Kosciola i calg chrzescijanska
kulture. Na przyktad od tytutu jego
ksiegi - "Apokalipsa” ("Objawienie") -
weszly do naszego stownictwa stowa
"apokalipsa", "apokaliptyczny", ktore
nawigzuja, cho¢ w sposob
niewlasciwy, do idei bliskiej
katastrofy.

Ksiege nalezy odczytywac na tle
dramatycznych przezyc siedmiu
Kosciolow w Azji (Efezu, Smyrny,
Pergamonu, Tiatyry, Sardes, Filadelfii



i Laodycei), ktore pod koniec I wieku
borykaly sie z niemalymi
trudnosciami, z przesSladowaniami za
wzgledu na swe Swiadectwo dawane
Chrystusowi. Zwracajac sie do nich
Jan okazuje zywa wrazliwos¢
pasterska wobec przesladowanych
chrzescijan, ktorych wzywa, aby
pozostali niewzruszeni w wierze i
nie utozsamiali sie ze Swiatem
poganskim.

Jego celem jest w ostatecznosci
ukazanie, poczynajac od Smierci i
zmartwychwstania Chrystusa, sensu
ludzkiej historii. Pierwsze i
podstawowe widzenie tej ksiegi
dotyczy bowiem postaci Baranka,
ktory choc zostal zabity, stoi (por. Ap
5,6) przy tronie, na ktérym zasiad}
juz sam Bog. W ten sposob Jan
pragnie powiedzie¢ nam nade
wszystko dwie rzeczy. Pierwsza jest
to, ze Jezus, chociaz zabity w sposob
gwaltowny, zamiast pas¢ na ziemie
paradoksalnie stoi niewzruszenie na



wlasnych nogach, poniewaz poprzez
zmartwychwstanie ostatecznie
zwyciezyt Smierc. Druga jest to, ze
sam Jezus, wiasnie dlatego, ze zmarly
i zmartwychwstaly, jest juz w peini
uczestnikiem krolewskiej i zbawczej
mocy Ojca.

To widzenie ma znaczenie
podstawowe. Jezus, Syn Bozy, na tej
ziemi jest Barankiem, bezbronnym,
zranionym, zabitym, a mimo to stoi
prosto, stoi na nogach, stoi przed
tronem Boga i ma udzial w mocy
Bozej. On ma w swych rekach
historie Swiata. Tym samym
Natchniony chce nam powiedziec:
Ufajcie Jezusowi, nie obawiajcie sie
przeciwnych mocy przesladowan,
zabity Baranek zwycieza, idZcie za
Barankiem-Jezusem. Zaufajcie
Jezusowsi, idzcie Jego drogg, chociaz
na tym Swiecie jest jedynie
Barankiem i wydaje sie staby. To On
jest zwyciezca.



Przedmiotem jednego z
podstawowych widzen Apokalipsy
jest 0w Baranek w momencie
otwierania ksiegi, zamknietej
weczesniej na siedem pieczeci,
ktorych nikt nie byl w stanie zlamac.
Jan ukazany jest wrecz ze Izami w
oczach, poniewaz nie bylo nikogo
godnego ani zdolnego do tego, by
otworzyc¢ ksiege ija czytac (por. Ap
5,4). Historia pozostaje
nieprzenikniona, niezrozumiatla, nikt
nie moze jej odczyta¢. Moze ten placz
Jana w obliczu tajemnicy historii,
ktora jest tak nieodgadniona, wyraza
zamet Kosciolow w Azji wywolany
milczeniem Boga wobec
przesladowan, na jakie byly
wystawione w tym momencie. W
zagubieniu tym moze doskonale
odbijac sie nasza konsternacja w
obliczu powaznych trudnosci,
nieporozumien i wrogosci, jakich i
dzi$ Koscidt doznaje w roznych
stronach Swiata. Niewatpliwie
Kosciol nie zastuzyl na te cierpienia,



podobnie jak sam Jezus nie zastuzyl
na swoja meke. Ukazuja one jednak
zarowno nikczemnos¢ cztowieka,
kiedy ulega podszeptom zla, jak i
panowanie ze strony Boga nad
wydarzeniami. I tak ptacz Jana w
obliczu niezrozumialos$ci historii
trwa przez cala historie. Ot6z tylko
zlozony w ofierze Baranek moze
wyciggnac z niej wskazowki i nauke
stuzaca zyciu chrzescijan, ktorym
Jego zwyciestwo nad $miercig niesie
zapowiedz 1 gwarancje zwyciestwa,
ktore i oni niewatpliwie odniosa.

W centrum wizji, jakie przynosi
Apokalipsa, sa rowniez bardo
znamienne widzenia Niewiasty,
ktora w bolach wydaje na Swiat Syna
oraz komplementarna wizja Smoka,
ktory choc spadl z nieba, jest jeszcze
bardzo potezny. Niewiasta ta
przedstawia Maryje, Matke
Odkupiciela, ale reprezentuje
jednoczesnie caly Kosciol, lud Bozy
wszystkich czasow. Kosciol, ktory we



wszystkich czasach w wielkich
bolesciach rodzi zawsze od nowa
Chrystusa i ktoremu stale zagraza
moc Smoka, wydaje sie bezbronny i
staby. Kiedy jednak Niewiasta
zagrozona jest i przesladowana przez
Smoka, ostania Jg pociecha ze strony
Boga. W koncu zwyciestwo odnosi
Niewiasta, a nie Smok. Oto wielkie
proroctwo tej ksiegi, ktore napawa
nas ufnoscia, a Niewiasta, ktora
cierpi w ciggu historii, Kosciol, ktory
jest przesladowany, w koncu ukazuje
sie jako Oblubienica pelna blasku -
obraz nowej Jerozolimy, gdzie nie ma
juz lez ani placzu, obraz
przemienionego swiata, nowego
Swiata, ktdrego Swiattoscig jest sam
Bog, ktorego lampa jest Baranek.

Dlatego Apokalipsa Jana, chociaz
peina nieustannych odwolan do
cierpien i udrek - mrocznego oblicza
rzeczywistosci - jest w rownym
stopniu przeniknieta czestym
Spiewem chwaly, ktory jest jakby



jasnym obliczem historii. I tak na
przykiad, czytamy tam o wielkim
tlumie, ktory $piewa, niemal wolajac:
"Alleluja, bo zakrolowal Pan Bog
nasz, Wszechmogacy. Weselmy sie i
radujmy, i dajmy Mu chwale, bo
nadeszly Gody Baranka, a Jego
Malzonka sie przystroila" (Ap 19,6-7).
Mamy tu do czynienia z typowym
paradoksem chrzescijanstwa, wedtug
ktorego cierpienie nie jest
pojmowane jako ostatnie stowo, lecz
widzi sie w nim niejako punkt
przejscia do szczesliwosci, owszem
nawet ono samo jest w tajemniczy
sposob przesigkniete radoscig, jaka
plynie z nadziei. Wlasnie dlatego Jan,
Natchniony z Patmos, moze
zakonczyc¢ swa ksiege ostatnim
pragnieniem, pulsujacym drzeniem
oczekiwania. Wzywa on
ostatecznego przyjscia Pana:
"Przyjdz, Panie Jezu!" (Ap 22,20). To
jedna z centralnych modlitw
rodzacego sie chrzescijanstwa,



przelozona przez Sw. Pawla na jezyk
aramejski jako "Marana tha".

Ta modlitwa: "Przyjdz, Panie Jezu",
ma rozmaite wymiary. Naturalnie
przede wszystkim jest oczekiwaniem
ostatecznego zwyciestwa Pana,
nowej Jerozolimy, Pana, ktory
przychodzi i przemienia Swiat.
Jednoczesnie jest rowniez modlitwa
eucharystyczna: "Przyjdz, Jezu,
teraz". I Jezus przychodzi, uprzedza
swe ostateczne nadejscie. Dlatego z
radoscia jednoczes$nie mowimy:
"Przyjdz teraz i przyjdz w sposob
ostateczny". Jest i trzecie znaczenie
tej modlitwy: "Przyszedles juz, Panie,
jesteSmy pewni Twej obecnosci
wsrod nas, jest ona dla nas radosnym
przezyciem, ale przyjdz w sposob
ostateczny". I tak wraz z
Natchnionym z Patmos, ze Sw.
Pawlem, z rodzgacym sie
chrzescijanstwem prosimy i my:
"Przyjdz, Jezu! Przyjdz i odmien



Swiat! Przyjdz juz dzis i niech
zwyciezy pokoj! Amen.

wiara.pl

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/sw-jana-apostola-i-
ewangelisty/ (03-02-2026)


https://kosciol.wiara.pl/doc/489936.Swiety-Jan-Apostol
https://opusdei.org/pl-pl/article/sw-jana-apostola-i-ewangelisty/
https://opusdei.org/pl-pl/article/sw-jana-apostola-i-ewangelisty/
https://opusdei.org/pl-pl/article/sw-jana-apostola-i-ewangelisty/

	Św. Jana, Apostoła i Ewangelisty

