
opusdei.org

Św. Franciszka z
Asyżu - 4 X

Ubóstwo św. Franciszka.
Ubóstwo zwyczajnego
chrześcijanina.

04-10-2025

34.1 W czasach, kiedy wielu
duchownych otaczało się wielkim
przepychem zewnętrznym i
posiadało władzę społeczno-
polityczną, Pan wezwał św.
Franciszka, aby jego życie w
ubóstwie stało się nowym zaczynem
w tym społeczeństwie, które z
powodu swego przywiązania do dóbr



materialnych coraz bardziej oddalało
się od Boga. Wraz z nim – pisze
Dante – „przyszło na świat słońce”[1],
narzędzie Boga, który chce pouczyć
wszystkich, że tylko w Nim należy
pokładać nadzieję.

Kiedy pewnego dnia św. Franciszek
modlił się w kościele św. Damiana,
usłyszał słowa: „Idź i podźwignij z
ruin mój dom”. Traktując dosłownie
to Boże polecenie, starał się
odbudować ów walący się kościółek,
a potem zajął się naprawianiem
innych świątyń. Szybko jednak
zrozumiał, że wielkim dobrem dla
Kościoła ma być ubóstwo jako cecha
całego jego życia. Nazywał Kościół 
Panią[2], wzorem średniowiecznych
rycerzy nazywających w ten sposób
damę swego serca oraz chrześcijan,
którzy zwracali się tak do
Najświętszej Maryi Panny. Odrodzenie
chrześcijaństwa miało się dokonać
przez oderwanie od dóbr
materialnych, gdyż prawdziwe



ubóstwo życia, praktykowane zgodnie
z własnym stanem, pozwala złożyć
naszą nadzieję tylko w Bogu. Pewnego
dnia w lutym 1209 roku Franciszek
usłyszał słowa Ewangelii: Nie bierzcie
w drogę torby ani dwóch sukien, ani
sandałów, ani laski (Mt 10, 10).
Postanowił pokazać, że nie ma nic
cenniejszego nad Boga i zdjąwszy
swoje szaty oraz skórzany pas,
włożył na siebie szorstką suknię,
przepasał się powrozem i wyruszył
w drogę, zdając się na Bożą
Opatrzność.

Bóg domaga się cnoty ubóstwa od
wszystkich – od zakonników, księży,
matek, adwokatów i uczniów, ale jest
oczywiste, że chrześcijanie żyjący w
świecie mają ją praktykować w inny
sposób niż św. Franciszek i
zakonnicy. Oni ze względu na swe
powołanie powinni dawać publiczne
i oficjalne świadectwo poświęcenia
się Bogu. Podobnie ma się rzecz z
innymi cnotami chrześcijańskimi –



umiarkowaniem, posłuszeństwem,
pokorą, pracowitością... – cnotami do
praktykowania przez tych, co chcą iść
za Chrystusem, które każdy powinien
nauczyć się praktykować zgodnie z
własnym powołaniem.

Ubóstwo zwyczajnego chrześcijanina
polega „na wyrzeczeniu się, ufności
w Bogu, prostocie, gotowości
dzielenia się”[3]. Wierny świecki
powinien się nauczyć – tak jak
poznaje się trasę, którą ma się iść
dalej – pogodzenia dwóch aspektów,
które „na pierwszy rzut oka mogą
wydawać się sprzeczne. Po pierwsze 
realne ubóstwo, które widać i którego
można dotknąć – spełniane w
konkretny sposób – będące
wyznaniem wiary w Boga,
manifestacją, że serce nie zadowala
się rzeczami stworzonymi, ale dąży
do Stwórcy i pragnie napełnić się
miłością Boga, dając potem
wszystkim tę miłość”[4].
Równocześnie – i to jest ten drugi



aspekt – sytuacja człowieka
świeckiego, żyjącego w świecie,
wymaga od chrześcijanina, aby był
„jednym więcej wśród swoich braci
ludzi, w których życiu uczestniczy, z
którymi się cieszy, z którymi
współpracuje, kochając świat,
używając wszystkich rzeczy
stworzonych, aby rozwiązywać
problemy życia ludzkiego, aby też
stworzyć klimat duchowy i
materialny ułatwiający rozwój osób i
społeczeństw”[5].

Czy cnota ubóstwa i oderwanie
wyraża się w moim życiu w sposób
konkretny i realny? Czy kocham je i
praktykuję zgodnie z własną
sytuacją? Czy jestem w pełni
przekonany, że bez niego nie można
iść za Chrystusem? Czy mogę o sobie
powiedzieć: „Jestem rzeczywiście
ubogi w duchu”, ponieważ jestem
prawdziwie oderwany od rzeczy,
którymi się posługuję i choćbym
posiadał wielkie dobra, to mam być



jedynie ich zarządcą, który zda z tego
sprawę Bogu?

„Oderwij się od dóbr tego świata. –
Kochaj i praktykuj ubóstwo ducha,
zadowalaj się tym, co wystarcza, aby
prowadzić życie pełne prostoty i
umiarkowania.

– Inaczej nigdy nie będziesz
apostołem”[6].

34.2 We wszystkich czasach
rozbrzmiewają słowa Pana: Nie
możecie służyć Bogu i mamonie (Łk
16, 13). Nie możemy podobać się
Bogu, jeżeli równocześnie nie
będziemy gotowi do wyrzeczeń –
czasami bolesnych – w posiadaniu i
posługiwaniu się dobrami
materialnymi. To upomnienie Pana
jest szczególnie ważne w naszych
czasach, chociaż wielu ludziom może
się ono wydawać dziwne, ponieważ
niepohamowane dążenie do wygód
codziennie wzmaga ludzkie
pragnienie posiadania więcej,



wydawania więcej, doznawania
możliwie jak najwięcej przyjemności,
tak jakby miał nastąpić koniec
człowieka na ziemi.

W praktyce to „realne ubóstwo” ma
wiele form. Przede wszystkim
wymaga oderwania się od dóbr
materialnych i korzystania z nich
jako z rzeczy dobrych, stworzonych
przez Boga. Nie należy ich jednak
traktować jako niezbędnych dla
zdrowia czy odpoczynku, lecz jako
rzeczy, bez których przy odrobinie
dobrej woli można się obejść. „W
życiu codziennym winniśmy być w
stosunku do siebie wymagający, by
nie stwarzać sobie fałszywych
problemów, sztucznych potrzeb,
które ostatecznie wynikają zwykle z
zarozumiałości, zachcianek, z ducha
wygodnictwa i lenistwa. Winniśmy
zdążać ku Bogu szybkim krokiem, a
to wymaga odrzucenia zbędnego
balastu”[7]. Te „sztuczne potrzeby”
mogą dotyczyć narzędzi pracy,



sprzętu sportowego, ubiorów czy
rzeczy tym podobnych.

Św. Augustyn radził chrześcijanom
swoich czasów: „Starajcie się o to, co
jest potrzebne, co wystarczy. Reszta
jest ciężarem, a nie ulgą; przygniata,
a nie podnosi”[8]. Jak dobrze znał on
ludzkie serce! Ponieważ prawdziwe
ubóstwo chrześcijańskie jest nie do
pogodzenia nie tylko z posiadaniem
zbytecznych dóbr, lecz także z
nieuporządkowanym dążeniem do
zdobywania rzeczy potrzebnych.
Gdyby się dawało upust temu
nieuporządkowanemu pragnieniu,
oznaczałoby to, że nasze życie
duchowe staje się opieszałe,
pozbawione miłości.

„Ten jest ubogi duchem, kto gotów ze
swego bogactwa szczodrze świadczyć
potrzebującym. Widać wówczas, że
nie jest przywiązany do tych
bogactw. Widać, że dobrze rozumie
ich zasadniczą celowość. Dobra



materialne są bowiem po to, ażeby
służyć drugim, zwłaszcza będącym w
potrzebie”[9]. Ubóstwo wyraża się w
doskonałym wykonywaniu pracy
zawodowej, w dbałości o narzędzia
pracy, własne lub cudze, o ubranie, o
własny dom. Ubóstwo polega na
unikaniu nadmiernych wydatków,
choćby je opłacał nasz zakład pracy,
na tym, „że rzeczywiście żadnej
rzeczy nie uznaje się za własną”[10].
Polega ono na wybieraniu dla siebie
czegoś gorszego, jeśli ten wybór
przechodzi niedostrzeżony[11] (ileż
takich okazji trafia się w życiu
rodzinnym!), na pogodnym i
radosnym godzeniu się z
niedostatkiem, z brakiem nawet
niezbędnych rzeczy. Ubóstwem jest
unikanie robienia wydatków
osobistych pod wpływem zachcianki,
z próżności lub pragnienia luksusu
czy wygody, umiarkowanie w
jedzeniu i piciu, w korzystaniu z
telewizji lub Internetu. Ubóstwo to
wielkoduszność wobec innych.



Pewnego dnia św. Franciszek kazał
wznieść w kościele klasztornym
wielki krzyż dla swych braci i
powiedział im: „To powinno być
waszą księgą do rozmyślań”.
Biedaczyna z Asyżu dobrze wiedział,
gdzie znajdują się prawdziwe
bogactwa życia i znał względną
wartość wszystkich rzeczy
ziemskich. Dzisiaj, kiedy presja
środowiska przenikniętego
materializmem jest bardzo silna, jako
chrześcijanie powinniśmy w sposób
szczególny miłować cnotę ubóstwa.

34.3 Ubóstwo chrześcijańskie
przynosi wiele owoców. Przede
wszystkim dusza nastawia się na
dobra nadprzyrodzone, a serce
poszerza się, aby szczerze zajmować
się innymi.

Prośmy dzisiaj Pana za
wstawiennictwem św. Franciszka o
łaskę głębszego zrozumienia, iż
konsekwentnie praktykowane



ubóstwo chrześcijańskie jest darem i
już w tym życiu zostaje nagrodzone.
Duszy oderwanej Pan daje
szczególną radość, nawet pośród
braku najpotrzebniejszych rzeczy.
„Wielu ludzi czuje się nędzarzami
właśnie dlatego, że posiadają za
wiele wszystkiego. – Chrześcijanie,
jeżeli prawdziwie postępują jak
dzieci Boże, będą znosić
niedogodności, upał, zmęczenie,
chłód... Lecz nigdy nie braknie im
radości, ponieważ to wszystko dzieje
się za sprawą Tego, który jest
źródłem prawdziwego szczęścia”[12].

Prawdziwe ubóstwo pozwala nam
tak rozporządzić sobą, aby oddać się
Chrystusowi, co jest najwyższym
przejawem wolności, która otwiera
nas całkowicie i bez zastrzeżeń na
miłościwą Wolę Boga, jak nas uczy
sam Chrystus. Aby umiłować
ubóstwo i chcieć być ubogim, kiedy
wszystko zdaje się nakłaniać do 
szukania bogactwa, należy



zrozumieć, że ubóstwo jako cnota
jest czymś dobrym i pozytywnym dla
człowieka. Umożliwia mu ono życie
zgodnie z wolą Bożą, pozwala na
korzystanie z dóbr materialnych w
celu zdobycia nieba i uczynienia
świata sprawiedliwszym i bardziej
ludzkim.

Cnota ubóstwa jest konsekwencją
życia wiarą. W Piśmie Świętym
ubóstwo wyraża stan człowieka,
który całkowicie oddał się w ręce
Boga, przekazując Mu ster własnego
życia, nie szukając innego
zabezpieczenia. Chodzi o prawość
ducha człowieka, który nie chce być
zależny od dóbr ziemskich, nawet
gdyby je posiadał. Jest to mocne
postanowienie służenia tylko
jednemu Panu, ponieważ nikt nie
może dwom panom służyć (Mt 6, 24).
Kiedy służy się bogactwu, mamonie,
wszelkiego rodzaju dobrom
ziemskim, wszystko to zamienia się
w bożka. Pierwszych chrześcijan



przed tym bałwochwalstwem
przestrzegał św. Paweł.

Wielu chrześcijan jest dzisiaj
kuszonych przez współczesne
bałwochwalstwo konsumizmu, które
sprawia, że ludzie zapominają o
olbrzymim bogactwie miłości Boga, a
tylko ona może napełnić ich serca. W
społeczeństwie, w którym tak
powszechne jest dążenie do bogactw,
wygody, nadmiernego dobrobytu,
nasze umiarkowane życie i
oderwanie się powinny służyć jako
zaczyn prowadzący ludzi do Boga.
Tak właśnie czynił w swoim czasie
św. Franciszek.

Na zakończenie naszej modlitwy
prośmy świętego Biedaczynę z Asyżu,
abyśmy mogli być zaczynem w
świecie. U grobu św. Franciszka
Ojciec Święty Jan Paweł II modlił się
tymi słowami:

„Ty, który tak bardzo zbliżyłeś swoją
epokę do Chrystusa, pomóż nam



zbliżyć do Chrystusa nasze trudne i
krytyczne czasy. Pomóż nam! Czasy
te niosą z sobą bardzo wielką trwogę,
z której ludzie naszej epoki nie zdają
sobie sprawy. Zbliżamy się do roku
2000 po narodzeniu Chrystusa. Czy
nie powinny to być czasy, które by
nas przygotowały do ponownego
narodzenia Chrystusa, do nowego
Adwentu?”[13]. Najświętsza Maryja
Panna nauczy nas, jak przez
umiarkowane i pełne oderwania
życie stać się uczestnikami tego
nowego narodzenia.

* Św. Franciszek urodził się w Asyżu
w roku 1182 w zamożnej rodzinie
kupieckiej. Żył i przepowiadał
niestrudzenie ubóstwo i miłość do
Boga i wszystkich ludzi. Założył
Zakon Franciszkanów, a wraz ze św.
Klarą „Zakon Ubogich
Pań” (Klarysek) i Trzeci Zakon dla
świeckich. Był w Kościele pierwszym
stygmatykiem. Zmarł w roku 1226.



[1] Dante Alighieri, Boska komedia.
Raj, XI, 50.

[2] Por. św. Franciszek z Asyżu, 
Testament ze Sieny, 4.

[3] Kongregacja Nauki Wiary, 
Instrukcja o chrześcijańskiej wolności
i wyzwoleniu Libertatis conscientia,
22 III 1986, 66.

[4] Rozmowy z Prałatem Escrivą, 110.

[5] Tamże.

[6]Św. Josemaría Escrivá, Droga, 631.

[7] Św. Josemaría Escrivá, Przyjaciele
Boga, 125.

[8] Św. Augustyn, Kazanie 85, 6.

[9] Św. Jan Paweł II, Homilia, Ełk, 8 VI
1999.



[10] Por. św. Josemaría Escrivá, Kuźnia,
524.

[11] Por. tenże, Droga, 635.

[12] Św. Josemaría Escrivá, Bruzda, 82.

[13] Św. Jan Paweł II, Homilia, Asyż, 5
XI 1978.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/sw-franciszka-z-asyzu-4-x/
(17-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/sw-franciszka-z-asyzu-4-x/
https://opusdei.org/pl-pl/article/sw-franciszka-z-asyzu-4-x/

	Św. Franciszka z Asyżu - 4 X

