
opusdei.org

Św. Benedykta,
Patrona Europy - 11
lipca

1. Chrześcijańskie korzenie
Europy. 2. Potrzeba nowej
ewangelizacji. 3. Zadanie dla
wszystkich. Czynić to, co jest w
naszej mocy.

11-07-2025

2.1 Wykorzystując rocznicę narodzin
św. Benedykta, które to wydarzenie
miało miejsce piętnaście wieków
temu, papież Jan Paweł II
przypomniał „gigantyczną pracę”



tego Świętego, który w wielkiej
mierze przyczynił się do powstania
Europy[1]. Były to czasy „bardzo
niebezpieczne nie tylko dla Kościoła,
lecz również dla społeczności
świeckiej i kultury. Poprzez swe
dzieła i swoją świętość św. Benedykt
ukazał wieczną młodość Kościoła”.
Ponadto „on i jego naśladowcy
wyrwali z mroków barbarzyństwa i
wprowadzili na drogę cywilizacji i
życia chrześcijańskiego wiele ludów,
będąc ich przewodnikiem w
budowaniu społeczeństwa dążącego
do harmonii, rozkwitu wszelkich
cnót i efektywności pracy i
połączonego więzami miłości
braterskiej”[2]. Św. Benedykt w
wielkiej mierze przyczynił się do
ukształtowania duszy i korzeni
Europy, które w swojej istocie są
chrześcijańskie i bez których nie
można zrozumieć ani wyjaśnić
naszej kultury i naszego sposobu
życia. Sama europejska tożsamość
„jest niezrozumiała bez



chrześcijaństwa” i „właśnie w nim
znajdują się te wspólne korzenie, z
których wyrosła cywilizacja tego
kontynentu, jego dynamizm, jego
aktywność, zdolność do
konstruktywnej ekspansji na inne
kontynenty – słowem: to wszystko, co
stanowi o jego chwale”[3].

Dzisiaj, niestety, jesteśmy świadkami
zdecydowanych i systematycznych
działań mających na celu
wyeliminowanie tego, co w naszych
obyczajach najistotniejsze: głębokiej
wizji chrześcijańskiej. „Z jednej
strony niemal całkowite zwrócenie
się ku konsumpcji dóbr materialnych
pozbawia życie ludzkie jego
najgłębszego znaczenia. Z drugiej
strony w wielu przypadkach praca
staje się przymusem alienującym
człowieka, którego podporządkowuje
się kolektywizmowi, i niemal za
wszelką cenę odcina się go od
modlitwy, pozbawiając życie ludzkie
wymiaru nadprzyrodzonego”[4].



Czasami ma się wrażenie, jak gdyby
całe narody zwracały się ku nowemu
barbarzyństwu, gorszemu aniżeli to
panujące w dawnych czasach.
Materializm praktyczny „w wieloraki
sposób narzuca dziś swe panowanie
człowiekowi, z agresywnością, która
nie oszczędza nikogo. Fałszywe
pojmowanie wolności powoduje, że
pustymi pojęciami stają się dziś
najświętsze zasady, które do tej pory
były bezpiecznymi drogowskazami
postępowania jednostek i całego
społeczeństwa: świętość samego
życia, nierozerwalność małżeństwa,
prawdziwy sens ludzkiej
seksualności, właściwy stosunek do
dóbr materialnych, oferowanych
nam przez postęp”[5]. Jeżeli nie
nastąpi poprawa, nie wydaje się
przesadną obawa, iż w wielu
miejscach idee te doprowadzą do
powstania nowych społeczeństw
pogańskich. Pod wpływem laicyzmu,
który odcina człowieka od wszelkich
związków z Bogiem, w



ustawodawstwie wielu krajów prawa
i obowiązki obywatela formułuje się
bez żadnego związku z obiektywnym
prawem moralnym. A uważa się to
za zgodne z pozorami dobra, które
jedynie zwodzą ludzi o słabej
formacji i tych, którzy już utracili
poczucie godności ludzkiej.

W obliczu tej sytuacji papież Jan
Paweł II skierował wiele apeli o
nową ewangelizację Europy i świata;
w którą powinniśmy włączyć się
wszyscy. Dzisiaj, we wspomnienie
św. Benedykta, zastanówmy się nad
naszym chrześcijańskim sensem
życia i duchem apostolskim, który
powinien ożywiać wszystkie nasze
uczynki. Nie zapominajmy, że „na
progu trzeciego tysiąclecia
Odkupienia Bóg przygotowuje wielką
wiosnę chrześcijaństwa, której
początek można już dostrzec”[6]. I
pragnie On, abyśmy uczestniczyli w
tym odradzaniu się wiary.
Odczujemy radość, mówiąc o



Chrystusie kolegom z pracy,
przyjaciołom, krewnym. A Pan
wynagrodzi ten wysiłek obfitymi
łaskami, które nas doprowadzą do
większej z Nim zażyłości.

2.2 W obliczu tej nieprzyjaznej
wobec chrześcijaństwa atmosfery
wielu chrześcijan wolało wziąć w
nawias, odsunąć gdzieś na bok to, co
mogłoby kolidować z
rozpowszechnioną opinią na dany
temat, która często nosi etykietkę
„nowoczesnej” i „postępowej”, i
chcąc usunąć jakiś kłopotliwy aspekt
danego problemu, żeby nie
wyróżniać się spośród naszych
kolegów, narażamy się – jak pisze
współczesny myśliciel – na
niebezpieczeństwo pogrzebania w
sobie tego, co jest istotne, tego, co
nadaje sens naszemu codziennemu
życiu.

Żaden chrześcijanin nie może
pozostawać na uboczu wielkich



ludzkich problemów, które stawia
dziś przed nami świat. „Nie możemy
stać z założonymi rękami, kiedy
podstępne prześladowanie skazuje
Kościół na śmierć głodową, kiedy
wyrzuca się go z życia publicznego, a
przede wszystkim zabrania się mu
interweniować w sprawach
nauczania, kultury czy życia
rodzinnego.

Nie są to nasze prawa! Są to prawa
Boże i to On powierzył je nam,
katolikom, abyśmy z nich
korzystali!”[7]

Wobec tej sytuacji, której skutki
widzimy na co dzień, powinniśmy
odczuwać naglącą potrzebę
rechrystianizacji świata, może tego
małego świata, w którym toczy się
nasze życie: „każdy z nas powinien z
całą powagą postawić sobie to
pytanie: co mogę sam uczynić – w
moim mieście, w moim miejscu
pracy, w mojej szkole lub w moim



uniwersytecie, w tym
stowarzyszeniu kulturalnym lub
związku sportowym, do którego
należę, itd. – ażeby Jezus Chrystus
rzeczywiście królował w duszach i
działaniach ludzkich? Przemyślcie to
przed Bogiem, proście o radę,
módlcie się... i ze świętą
bezczelnością, z męstwem
duchowym rzućcie się, by zdobywać
to środowisko dla Boga”[8].

Zadania rechrystianizacji Europy i
świata nie można stawiać w taki
sposób, jak gdyby było ono możliwe
tylko dla ludzi posiadających wpływy
polityczne lub społeczne. Faktycznie
jest to zadanie dla wszystkich.
Ewangelizujemy na nowo ten świat,
kiedy żyjemy tak, jak tego chce Bóg:
kiedy rodzice – poczynając od swego
postępowania na przykład w kwestii
wielkoduszności co do liczby dzieci,
w sposobie traktowania tych, którzy
im pomagają w pracach domowych i
sąsiadów – wychowują swoje dzieci



w duchu nieprzywiązywania się do
rzeczy osobistych,

W poczuciu obowiązku, we
wstrzemięźliwości, w duchu ofiary, w
trosce o starych i bardziej
potrzebujących... W rechrystianizacji
społeczeństwa współdziałają
kaznodzieje i katechecie, którzy
niestrudzenie i bez niedomówień
przypominają całe orędzie
Chrystusa; szkoły, które mając na
uwadze cele, dla których powstały,
rzeczywiście kształtują młodzież w
duchu chrześcijańskim;
przedsiębiorcy, którzy mimo
perspektywy strat finansowych
odrzucają niemoralne praktyki:
niesprawiedliwe prowizje, nielojalne
wykorzystywanie zastrzeżonych
informacji, wpływów, zabiegi
lekarskie, które naruszają Prawo
Boże, albo publikowanie reklam,
które pomagają w utrzymywaniu
radiostacji lub publikacji jawnie
antychrześcijańskich... oprócz tego



osobiste, oparte na przyjaźni, które
jest skuteczne zawsze, w każdej
sytuacji.

3.3 Stare przysłowie powiada, że
„lepiej jest zapalić zapałkę, aniżeli
przeklinać ciemność”. Nie przystoją
dzieciom Bożym ustawiczne
narzekania, pesymistyczne i
negatywne nastawienie do świata.
Gdybyśmy jako chrześcijanie
postarali się zrobić do końca to, co
leży w naszej mocy, też
zmienilibyśmy świat tak, jak to
uczynili pierwsi chrześcijanie, którzy
byli nieliczni, lecz mieli żywą i
czynną wiarę. Wielkim błędem jest
bezczynność spowodowana myślą, iż
niczego nie da się zrobić. Zwykły list
do gazety z pochwałą i
podziękowaniem za dobry artykuł
może zachęcić redaktora publikacji
albo dziennikarza do opublikowania
innych artykułów w podobnym
duchu; zalecenie dobrej książki może
stać się narzędziem, które



wykorzysta Duch Święty, aby
przemienić duszę. Spokojne
wyrażenie własnej opinii może kogoś
utwierdzić w wierze... Wszystkie
nasze działania dzięki pomocy łaski
Bożej mogą przynieść rezultaty
przerastające nasze najśmielsze
oczekiwania.

Zawsze powinniśmy też pamiętać o
tym, że czynienie dobra zwykle jest
bardziej pociągające aniżeli
czynienie zła. W realizacji naszych
postanowień możemy liczyć na
pomoc Najświętszej Maryi Panny i
Aniołów Stróżów, a także na siłę, jaką
daje obcowanie świętych, które
obejmuje ludzi nawet bardzo od
siebie oddalonych. Mamy wiele
powodów do optymizmu,
„optymizmu nadprzyrodzonego,
którego korzenie tkwią w wierze,
który żywi się nadzieją, i któremu
miłość dodaje skrzydeł. Powinniśmy
przesycić duchem chrześcijańskim
wszystkie środowiska społeczne. Nie



poprzestawajcie jedynie na
pragnieniu: każda i każdy musi tam,
gdzie pracuje, nadawać Boży smak
swojej pracy i powinien się starać –
przez modlitwę, przez umartwienie,
przez dobrze wykonywaną pracę
zawodową – o kształtowanie siebie i
innych ludzi w duchu Prawdy
Chrystusa, ażeby w ten sposób głosić
Go jako Pana wszystkich ziemskich
zadań”[9]. Wykorzystujmy do tego
wszystkie nadarzające się
sposobności, także podróże
zawodowe lub wypoczynek, jak to
czynili pierwsi chrześcijanie, którzy
„podróżując lub osiedlając się w
regionach, gdzie jeszcze nie głoszono
Chrystusa, z odwagą dawali
świadectwo swej wierze i zakładali
tam pierwsze wspólnoty”[10].

To zadanie rechrystianizacji
społeczeństwa, które dotyczy nas
wszystkich, powierzmy św.
Benedyktowi i prośmy go o to,
abyśmy własnym życiem i słowem



potrafili głosić „odwieczną młodość
Kościoła. Nade wszystko jednak
prośmy go o ową świętość, która jest
podstawą apostolstwa. „Widzę świt
nowej epoki misyjnej – pisze Jan
Paweł II – która stanie się okresem
promiennym i bogatym w owoce,
jeśli wszyscy chrześcijanie, a w
szczególności misjonarze i młode
Kościoły odpowiedzą z
wielkodusznością na wołanie i
wyzwania naszych czasów”[11]. „Duch
Święty nie przestał być aktywną
mocą, którą był w epoce narodzin
Kościoła; działa dzisiaj tak samo jak
w czasach Jezusa i apostołów. Jego
wielkie dzieła, opisane w Dziejach
Apostolskich, dokonują się także
dzisiaj”[12].

Najświętsza Maryjo Panno, Królowo
Europy i świata, módl się za tymi
wszystkimi, którzy znajdują się w
drodze do Chrystusa..., módl się za
nami.



* Św. Benedykt urodził się w Nursji
(Włochy) około roku 480. Po
uzyskaniu starannego wykształcenia
w Rzymie rozpoczął życie pustelnika
w Subiaco, gdzie zgromadził kilku
uczniów. Później przeniósł się na
Monte Cassino. Tam założył słynny
klasztor i napisał Regułę życia
zakonnego, która przyniosła mu tytuł
„Ojca mnichów Zachodu”. Wpłynął
on i nadal wpływa na wiele
konstytucji życia zakonnego. Zmarł
na Monte Cassino 21 marca 547 roku.
Już od końca VIII wieku jego
wspomnienie zaczęto obchodzić 11
lipca. Paweł VI w Liście apostolskim 
Pacis nuntius (24 X 1964) ogłosił św.
Benedykta Patronem Europy z
powodu nadzwyczajnego wpływu
osobistego tego Świętego i jego
mnichów na ugruntowanie się
chrześcijańskich korzeni tego
kontynentu. Jan Paweł II w Liście
apostolskim „Egregiae virtutis” (31
XII 1980) ogłosił św. Cyryla i
Metodego współpatronami Europy



(por. Encyklika Slavorum apostoli, 2
VI 1985).

Francisco F. Carvajal, Tom 7.

[1] Jan Paweł II, Homilia, 1 I 1980.

[2] Pius XII, Encyklika Fulgens
radiatur, w 1500. rocznicę śmierci
św. Benedykta.

[3] Jan Paweł II, Przemówienie w
Santiago de Compostela, 9 XI 1982.

[4] Tenże, Homilia w Nursji, 23 III
1980.

[5] Tenże, Homilia w Phoenix Park,
Dublin, 29 IX 1979.

[6] Tenże, Encyklika Redemptoris
missio, 86.

[7] Bł. Josemaría Escrivá, Kuźnia, 310.



[8] A. del Portillo, List, 2 X 1985.

[9] Tenże, List, 25 XII 1985, 10.

[10] Jan Paweł II, Encyklika 
Redemptoris missio, 82.

[11] Tamże, 92.

[12] Jan Paweł II, Orędzie na Światowy
Dzień Misyjny 1998 rok, 1.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/sw-benedykta-patrona-
europy-11-lipca/ (28-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/sw-benedykta-patrona-europy-11-lipca/
https://opusdei.org/pl-pl/article/sw-benedykta-patrona-europy-11-lipca/
https://opusdei.org/pl-pl/article/sw-benedykta-patrona-europy-11-lipca/

	Św. Benedykta, Patrona Europy - 11 lipca

