
opusdei.org

Stworzenie
człowieka (II)

"Co właściwie odróżnia
człowieka od zwierzęcia, co
właściwie jest w nim nowego,
musimy odpowiedzieć:
Człowiek jest istota, która
potrafi pomyśleć o Bogu; jest
istotą, która potrafi sie modlić."
Druga cześć komentarza kard.
Ratzingera do Rdz 2, 4-9.

13-01-2021

1 część

2. Obraz Boga

https://opusdei.org/pl-pl/article/stworzenie-czlowieka-i/


Aby jednak człowiek zaistniał, musi
się dołączyć jeszcze jeden element.
Podstawowym materiałem jest
ziemia, która staje się człowiekiem,
gdy Bóg wlewa w jego nozdrza
tchnienie życia. Tym samym w świat
wkracza rzeczywistość Boża.
Pierwsza opowieść o stworzeniu, nad
którą zastanawialiśmy sie w
poprzedniej medytacji, wyraża tę
samą myśl w innym, jeszcze głębiej
zreflektowanym obrazie. Jej formuła
brzmi: człowiek został stworzony na
obraz i podobieństwo Boże (por. Rdz
1, 26n.). W człowieku spotykają się
niebo i ziemia. Bóg w nim wkracza w
swoje stworzenie, człowiek znajduje
sie w bezpośredniej relacji do Boga.
Bóg kieruje do niego swoje słowo.
Słowo Boże Starego Testamentu
odnosi się do każdego człowieka:
„Wołam Cię po imieniu, jesteś mój”.
Bóg zna i kocha każdego człowieka.
Każdy człowiek jest chciany przez
Boga. Każdy człowiek jest Jego
obrazem. Na tym polega pierwsza i



najgłębsza jedność ludzkości –
wszyscy, każdy człowiek realizuje ten
sam projekt Boży, który odpowiada
tej samej stwórczej idei Boga. Dlatego
Biblia mówi: Ten, kto niszczy
człowieka, niszczy Bożą własność
(por. Rdz 9, 5). Ludzkie życie
znajduje się pod szczególna ochrona
Boga, gdyż każdy człowiek – ubogi
czy bogaty, chory i cierpiący,
nieprzydatny czy wysoko
postawiony, narodzony czy
nienarodzony, nieuleczalnie chory
czy tryskający zdrowiem – nosi w
sobie Boże tchnienie, każdy jest
obrazem Boga. To jest najgłębsza
racja nienaruszalności godności
człowieka i na tym opiera się
ostatecznie każda cywilizacja. Tam,
gdzie człowiek nie jest widziany jako
ktoś chroniony przez Boga, jako
nosiciel Jego tchnienia, zaczynają się
rozważania, czy nie należy na niego
patrzeć z punktu widzenia jego
użyteczności. A wówczas pojawia się
barbarzyństwo, które depcze



godność człowieka. I odwrotnie: tam,
gdzie to wszystko jest uznawane,
ranga tego, co duchowe i moralne
pozostaje nienaruszona.

Los nas wszystkich zależy od tego,
czy uda się nam obronić tę moralną
godność człowieka w świecie
techniki i wszystkich jej możliwości.
W epoce naukowo-technicznej
istnieje bowiem wyjątkowa pokusa.
Postawa techniczna i naukowa
stworzyła szczególny typ pewności —
taki, który może być potwierdzony
przez eksperyment i przez formuły
matematyczne. Tym samym w
pewien sposób uwolniła człowieka
od strachu i przesądów, dając mu
określoną władzę nad światem.
Pojawiła się jednak pokusa, aby za
rozumne i poważne uznawać tylko
to, co może zostać potwierdzone
przez eksperyment i obliczenia. To
zaś oznacza, że to, co moralne i
duchowe, już się nie liczy. Wszystko
to zostaje przypisane do obszaru



tego, co irracjonalne, co należy
przezwyciężyć. Jeśli jednak człowiek
to robi, jeśli etykę sprowadzamy do
fizyki, to wymazujemy to, co jest
właściwe dla człowieka. Nie
wyzwalamy go, lecz niszczymy.
Musimy uznać to, co widział i
uznawał jeszcze Kant: że istnieją
dwie formy rozumu, teoretyczna i
praktyczna; możemy powiedzieć:
rozum fizykalno-naukowy i rozum
moralno-religijny. Rozumu
moralnego – tylko dlatego, że ma on
inna naturę i że jego poznanie ma
inna formę niż poznanie
matematyczne – nie możemy
uznawać za czystą irracjonalność i za
przesąd. Jest on jedną – i większą –
forma rozumu, która naukom
przyrodniczym i technice nadaje
ludzką rangę i może je uchronić
przed skierowaniem się przeciw
człowiekowi. Kant mówi jeszcze o
pierwszeństwie rozumu
praktycznego nad rozumem
teoretycznym, o tym, że moralny



rozum człowieka w jego moralnej
wolności poznaje to, co większe,
głębsze i rozstrzygające o
rzeczywistości. Musimy bowiem
dodać, że to właśnie tam znajduje się
przestrzeń podobieństwa człowieka
do Boga, to, dzięki czemu człowiek
jest kimś więcej niż „prochem ziemi”.

Zróbmy następny krok. Istota obrazu
polega również na tym, że coś jest na
nim przedstawione. Gdy patrzę na
obraz, widzę na przykład
przedstawionego na nim człowieka
czy krajobraz. Odsyła on do czegoś,
co jest poza nim samym. Istota
obrazu nie polega zatem jedynie na
tym, czym jest on sam w sobie:
olejem, płótnem, ramą, lecz na tym,
że na coś wskazuje, pokazuje coś,
czym sam nie jest. Podobnie
podobieństwo człowieka do Boga
oznacza przede wszystkim to, że
człowiek nie może być zamknięty w
sobie. Jeśli próbuje się zamknąć, mija
się ze swoja istotą. Podobieństwo do



Boga oznacza odniesienie. Jest
dynamika, która skierowuje
człowieka ku Temu, który jest
całkiem Inny. Oznacza zatem
zdolność do wchodzenia w relacje,
do otwarcia sie na Boga. W
konsekwencji człowiek jest
najbardziej sobą wówczas, gdy
wychodzi poza siebie, gdy potrafi
zwrócić sie do Boga słowem „Ty”. Na
pytanie: Co właściwie odróżnia
człowieka od zwierzęcia, co
właściwie jest w nim nowego,
musimy odpowiedzieć: Człowiek jest
istota, która potrafi pomyśleć o Bogu;
jest istotą, która potrafi sie modlić.
Jest najgłębiej sobą wówczas, gdy
nawiązuje relacje ze swoim Stwórca.
Dlatego podobieństwo do Boga
oznacza, że człowiek jest też istota
słowa i miłości, istotą zdolną do
spotkania z innym, zdolną do daru z
siebie dla innego, w którym dopiero
odnajduje w pełni samego siebie.



Pismo Święte pozwala nam na
jeszcze jeden krok, o ile pamiętamy o
zasadzie, że Stary i Nowy Testament
musimy odczytywać razem, że
dopiero w świetle Nowego
Testamentu odsłania sie przed nami
najgłębszy sens Starego Przymierza.
W Nowym Testamencie Chrystus
nazywany jest drugim Adamem,
ostatnim Adamem i obrazem Boga
(np. 1 Kor 15, 44-48; Kol 1, 15).
Oznacza to, że dopiero w Nim
otrzymujemy ostateczna odpowiedź
na pytanie: Kim jest człowiek?
Dopiero w Nim ujawnia sie
najgłębsza treść tego projektu. To On
jest pełnym człowiekiem, a
stworzenie jest niejako wstępnym
projektem, który jest skierowany ku
Niemu. Dlatego możemy powiedzieć:
Człowiek jest istotą, która może sie
stać bratem Jezusa Chrystusa. Jest
stworzeniem, które może sie
zjednoczyć z Chrystusem, a tym
samym może sie zjednoczyć z
Bogiem. To odniesienie stworzenia



do Chrystusa, odniesienie pierwszego
Adama do drugiego Adama oznacza
zatem, że człowiek jest istotą, która
jest w drodze. Nie jest jeszcze w pełni
sobą, musi sie ostatecznie spełnić. W
centrum idei stworzenia pojawia sie
tajemnica Wielkanocy, tajemnica
obumarłego ziarna. Człowiek musi
stać sie wraz z Chrystusem
obumarłym ziarnem pszenicy, aby
móc naprawdę powstać, aby
naprawdę sie stad sobą (por. J 12,
24). Człowieka nie można zrozumieć
wyłącznie na podstawie jego
przeszłości ani na podstawie tego
wycinka czasu, jakim jest
teraźniejszość. Człowiek jest
odniesiony do przyszłości. Jest
odniesiony do swojej przyszłości,
dopiero ona w pełni pokazuje, kim
on jest (por. 1 J 3, 2). W drugim
człowieku musimy zawsze widzieć
tego, z którym kiedyś będziemy
dzielili Bożą radość. Musimy go
widzieć jako tego, z którym mamy sie
stać członkami ciała Chrystusa, z



którym zasiądziemy kiedyś przy stole
Abrahama, Izaaka i Jakuba, przy
stole Jezusa Chrystusa, stając sie
braćmi w Jezusie Chrystusie i
dziećmi Bożymi.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/stworzenie-czlowieka-ii/
(13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/stworzenie-czlowieka-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/stworzenie-czlowieka-ii/

	Stworzenie człowieka (II)

