
opusdei.org

14 lutego 1943:
Stowarzyszenie
Kapłańskie Świętego
Krzyża

Jose Antonio Abad Ibanez,
profesor zwyczajny na
Wydziale Teologii del Norte
(Burgos), pisze o
Stowarzyszeniu Kapłańskim
Świętego Krzyża.

16-02-2026

l. WPROWADZENIE



Papież Jan Paweł II w Konstytucji
Apostolskiej Ut sit zauważa, że Opus
Dei powstało z Bożego natchnienia.
Narzędziem, którym posłużyła się
Opatrzność w celu jego utworzenia
był św. Josemaria Escriva. Papież Jan
Paweł II erygował Opus Dei jako
Prałaturę Personalną 28 listopada
1982 r., na mocy cytowanej
Konstytucji Apostolskiej. W
dokumencie tym jest mowa, że od
samego początku Opus Dei usilnie
starało się o to, aby nie tylko jasno
określić powołanie świeckich w
Kościele i w społeczności ludzkiej,
lecz także zrealizować je w praktyce
oraz żeby urzeczywistniać naukę o
powszechnym powołaniu do
świętości i szerzyć ideę uświęcania
pracy i uświęcania się poprzez pracę
zawodową w każdym środowisku
społecznym. W tym samym celu
powstało Stowarzyszenie Kapłańskie
Świętego Krzyża, pomagające
kapłanom diecezjalnym żyć tą samą



ideą w spełnianiu świętego
posługiwania.

2 października 1928 roku św.
Josemaria Escriva założył Opus Dei, a
14 lutego 1943 r. - Stowarzyszenie
Kapłańskie Świętego Krzyża, które, z
punktu widzenia prawnego, jest
stowarzyszeniem kapłańskim
właściwym tej Prałaturze i istotowo
od niej nieodłącznym.

Do Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża mogą należeć
diakoni i kapłani inkardynowani w
różnych prezbiteriach lokalnych (nie
zakonnych), wśród nich także księża
z Prałatury Opus Dei. Wszyscy ci
duchowni zachowują najściślejszą
relację zależności od właściwego
sobie Biskupa lub Prałata. Duchowni,
którzy nie są inkardynowani do
Prałatury (lecz każdy do własnej
diecezji), przez co nie stanowią części
jej kiru (Prezbiterium), są członkami
Przyłączonymi (łac. Aggregati) lub



Supernumerariuszami (łac.
Supernumerarii) Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża. Jest
rzeczą jasną, że we wszystkim, co
wypływa z faktu inkardynacji, zależą
całkowicie od swoich własnych
Biskupów Diecezjalnych, a nie od
Prałata Opus Dei. Natomiast z
Prezesem Generalnym
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża, którym jest Prałat
Opus Dei, łączy ich więź wynikająca
ze stowarzyszenia. Odnosi się to do
tych sfer życia, którymi każdy kapłan
lub diakon może w sposób wolny
dysponować.

Poprzez wstąpienie do
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża kapłani korzystają z
prawa, uznanego i zalecanego przez
Sobór Watykański i Kodeks Prawa
Kanonicznego, które św. Josemaria -
jeszcze przed rokiem 1943 -
zrozumiał ze szczególną głębią i
starał się otwarcie rozpowszechniać.



Ponadto, Stowarzyszenie Kapłańskie
Świętego Krzyża, poprzez swój
międzynarodowy charakter, daje
kapłanom korzystającym z jego
duchowości specjalne doświadczenie
owej powszechności kapłańskiego 
Ordo (Ordo presbyterorum).
Prezbiterium Kościoła lokalnego,
ściśle złączone z Biskupem jako jego
Głową, jest ministerialnym
instrumentem, poprzez który
realizuje się, w Słowie i
Sakramentach tajemnicza obecność
w nim Kościoła powszechnego.
Doświadczenie powszechności
Kościoła, z którym spotykamy się w
Stowarzyszeniu Kapłańskim
Świętego Krzyża, stanowi bardzo
cenną pomoc w przeżywaniu
„misterium" i przezwyciężaniu
pokusy „lokalizmu", który ujmując
socjologicznie, znajduje się na
drugim końcu skali, zagrażając
Kościołowi lokalnemu. Kapłani są
bowiem, z punktu widzenia
katolickości Kościoła, rzeczywistością



światową, we wszystkim solidarną i
uobecnianą w Ordo episco-porum.

W celu uzyskania głębszego
zrozumienia tej rzeczywistości,
spróbujmy przyjrzeć się, w jaki
sposób zaistniała pośród kleru
diecezjalnego ta nowa droga do
świętości.

Jak już wspomnieliśmy, to właśnie 2
października 1928 roku, we
wspomnienie liturgiczne Aniołów
Stróżów, Bóg pozwolił św. Josemarii
Escrivie ujrzeć Opus Dei (Dzieło
Boże). Jako owoc łaski Bożej - a nie
rezultat długich badań naukowych,
refleksji czy osobistych przemyśleń -
ujrzał z niespodziewaną
klarownością, że wszyscy ochrzczeni,
jakiegokolwiek stanu czy położenia,
mogą i powinni być świętymi
poprzez wykonywanie pracy
zawodowej i w zwyczajnych
życiowych okolicznościach.



Nauka ta, potwierdzona przez Sobór
Watykański II, jest dzisiaj
powszechnie uznana. W tamtych
czasach była nowością tak wielką, że
niektórzy nazwali Założyciela Opus
Dei heretykiem, marzycielem, a
nawet szaleńcem. Kiedy pewien
student brazylijski zapytał go, kto,
dlaczego i kiedy tak go nazwał, św.
Josemaria odpowiedział mu: „A czy
nie wydaje ci się czystym
szaleństwem twierdzić, że można i
należy być świętym na ulicy? Że
może i powinien być świętym i
sprzedawca lodów, i kucharka, i
dyrektor banku, i profesor
uniwersytetu, i ten, co pracuje w
polu, i ten, który nosi bagaże?
Wszyscy są powołani do świętości!
Teraz przyjął to ostatni Sobór
Watykański, ale wtedy, w 1928 r., nie
mieściło się to w głowie nikomu. No i
nic dziwnego, że myślano, że
zwariowałem (...). Teraz wydaje się
to normalne, ale wówczas nie" (S.
Bernal, Josemaria Escriud de



Balaguer. Szkic do biografii
Założyciela Opus Dei, Księgarnia
św.Jacka, Katowice 1991, s. 103).

Podręczniki teologii,
wykorzystywane w seminariach i na
uczelniach katolickich, podobnie jak
kazania i katecheza tamtej epoki,
całkowicie to potwierdzają. W
praktyce tłumaczono powołanie do
świętości jako adaptację duchowości
właściwej osobom zakonnym. To
wszystko miało wpływ na życie
codzienne chrześcijan świeckich, a
nawet księży diecezjalnych, którym -
przy czym mowa tu o szeroko
rozpowszechnionym zjawisku, nie
zaś o pojedynczych i odosobnionych
przypadkach - świętość nie jawiła się
jako oczywista meta ich życia.

Ksiądz Prałat Josemaria Escriva
zrozumiał - dzięki swoim studiom w
seminarium w Saragossie, dzięki
pracy duszpasterskiej na jednej z
wiejskich parafii w tej diecezji, a



potem doświadczeniom
duszpasterstwa w Madrycie - że
niepokoje, pragnienia i potrzeby
księdza diecezjalnego podążają po
sobie właściwych drogach. Dlatego
też, kiedy 2 października ujrzał Opus
Dei i pojął, że apostolstwo jest
wspólną pracą świeckich i
duchownych, poświęcił się szerzeniu
swojego orędzia. Głosił je nie tylko
wśród świeckich, młodych i
starszych, reprezentujących różne
zawody, lecz także wśród kapłanów
inkardynowanych w swoich
diecezjach, których zapraszał do
współpracy i do przyłączenia się - w
sposób nie do końca jeszcze
określony - do Dzieła.

Niektórzy kapłani bez trudu
dostosowali się do przesłania Bożego,
które głosił ks. Josemaria. Jednak on
sam szybko zauważył, że
rewolucyjność ducha Opus Dei
domagała się kapłanów
uformowanych według tego ducha,



którzy poświęciliby się w sposób
szczególny formacji pozostałych
wiernych w Opus Dei. „Potrzebujemy
kapłanów ożywionych naszym
duchem - mówił w 1945 r. -wesołych,
operatywnych, sprawnych, mających
do życia stosunek sportowy, takich,
którzy z chęcią poświęcają się dla
swych braci nie czując się przy tym
ofiarami" (Tamże, s. 135). Podjął więc
wysiłki zmierzające w tym kierunku
poprzez modlitwę, umartwienie,
rozważanie i prośbę o radę, jako że
nie istniała właściwa droga prawna,
której można by przyporządkować to
nowe zjawisko duszpasterskie.
Szukał i nie znajdował, ponieważ Bóg
chciał dać mu jasno do zrozumienia,
że działanie należało do Niego. W tej
niespokojnej sytuacji nadszedł dzień
14 lutego 1943 r. W czasie Mszy św.
światło rozjaśniło jego umysł: Bóg po
raz kolejny wszedł w jego życie i
wskazał mu drogę. Kiedy skończył
celebrować Mszę - są to słowa
samego Założyciela -„mogłem mówić



o Stowarzyszeniu Kapłańskim
Świętego Krzyża" (A. de Fuenmayor,
Y. Gomez-Iglesias, J.L.Illanes, El
itinerario juridico del Opus Dei.
Historia y defensa de un carisma,
(Droga prawna Opus Dei. Historia i
obrona charyzmatu), Eunsa,
Pamplona 1989, s. 118).

Światło, które don Josemaria
otrzymał 14 lutego 1943 r., wnosiło
wyjaśnienie i potwierdzenie tego
samego charyzmatu, który otrzymał
był 2 października 1928 r. Ujrzał
wtedy Opus Dei jako rzeczywistość
apostolską złożoną ze świeckich i
kapłanów, którzy realizują, ściśle ze
sobą współpracując, tę samą misję
powierzoną im przez Boga. Teraz
Pan pozwolił mu ujrzeć z większą
jasnością, że chce, aby istniała część
składowa Opus Dei - element
kapłański, który uobecniałby
działanie Chrystusa-Głowy we
wszystkich czynnościach Dzieła.



Chodziło o tych kapłanów, których
cytowana już Konstytucja apostolska 
Ut sit określa jako „duchownych do
niej inkardynowanych". W
wypełnianiu zadań duszpasterskich
Prałatury podlegają oni władzy
Prałata, będącego ich własnym
ordynariuszem. Kapłani Prałatury
pochodzą zawsze spośród świeckich
członków Opus Dei, przechodzą
formację w seminarium Prałatury,
podlegają jurysdykcji Prałata Opus
Dei i swoją opieką duszpasterską
obejmują przede wszystkim, choć nie
wyłącznie, członków Prałatury.

W roku 1943 pozostawał jednak nie
rozwiązany inny - równie ważny -
problem, odnoszący się do księży
diecezjalnych, którzy ukończyli
seminaria diecezjalne, są
inkardynowani do konkretnych
diecezji, zależą jedynie od jurysdykcji
Biskupa Ordynariusza i poświęcają
się pracy duszpasterskiej wśród



wiernych przez niego im
powierzonych.

W wywiadzie opublikowanym przez
miesięcznik „Palabra" (marzec 1993
r.) bp Javier Echevarria, obecny
Biskup-Prałat Opus Dei (wówczas
wikariusz generalny Prałatury),
powiedział: „Prałatura posiada
własne prezbiterium, aktualnie 1500
kapłanów. Wszyscy wywodzą się
spośród członków świeckich.
Poświęcają się głównie opiece
duszpasterskiej nad wiernymi
Prałatury i jej zadaniom apostolskim
na całym świecie. Poddani są
jurysdykcji Prałata, który jest ich
własnym ordynariuszem". Kapłani ci
należą do Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża. Do
niego „należą także inni kapłani
diecezjalni, którzy jako jedynego
ordynariusza mają biskupa swojej
diecezji, gdyż w Stowarzyszeniu nie
istnieje żaden przełożony
hierarchiczny, który miałby nad nimi



władzę rządzenia: więzy tych
kapłanów ze Stowarzyszeniem są
więzami czysto zrzeszeniowymi".

Aby zrozumieć tę sprawę, warto
cofnąć się o kilkanaście lat.

2. TROCHĘ HISTORII

A. Posługa kapłańska św.
Josemarii wśród księży

św. Josemaria Escriva niedługo po
otrzymaniu charyzmatu
założycielskiego - czyli po 2
października 1928 r. - otoczył się
grupą złożoną ze świeckich i kilku
księży diecezjalnych, których
zaprosił do współpracy w swoim
nowym dziele apostolskim i do
przyłączenia się do Opus Dei.

Don Pedro Cantero - arcybiskup
Saragossy - napisze: „Dla niego
pomaganie kapłanom było
uprawianiem najważniejszej i



najdelikatniejszej działki Kościoła: to
jakby działanie w samym sercu
kapłańskiego posługiwania. Był
świadomy doniosłości i skutków,
jakie mogła wywołać decyzja
kapłana o odpowiedzialnym
wyborze drogi do świętości i
wielkodusznym ofiarowaniu się w
tym całopaleniu. Właściwie już zaraz
po święceniach starał się być bliżej
księży. Szukał oparcia w ich
modlitwie kapłańskiej. Dawał im, w
zamian, całego nadzwyczajnego
ducha swojego życia wewnętrznego.
Umiał czynić to z wielką
delikatnością tak, jakby to on był
tym, który się uczy. Pamiętam, że
kiedy zwracał się do księży lub też
kierował nimi (duchowo), miał
zwyczaj prosto i z pokorą mawiać, że
jest to to samo, co «sprzedawać miód
pszczelarzowi* i sprzedawał go, i to z
wielkim pożytkiem dla tych, którzy
go słuchali" (El itinerario..., dz. cyt., s.
229, przypis 98). Kontakty te, które
nie zostały przerwane na czas wojny



domowej w Hiszpanii, wzmogły się
jeszcze po jej zakończeniu. Wielu
biskupów, znając jego świętość,
doświadczenie i zapał, zapraszało go
do prowadzenia rekolekcji dla
swoich kapłanów i kleryków.

Don Laureano Castan Lacoma -
późniejszy biskup Singuenza -
opowiadał, jak to w roku 1941, kiedy
był wicerektorem Seminarium w
Leridzie, Mons. Manuel Moll -
Administrator Apostolski tej diecezji,
a potem biskup Tortosy - zwrócił się
do Don Josemarii Escrivy, aby
poprowadził rekolekcje dla księży
swojej diecezji. „Miał pewność, że
życie wewnętrzne ks. Escrivy uczyni
wiele dobra uczestniczącym w nich.
Powodem, dla którego został
poproszony o głoszenie rekolekcji,
był nie tylko autorytet uczonego i
pobożnego, jakim się wówczas
cieszył wśród księży, poświęcając im
wiele godzin swojego czasu, lecz
także głębokie przekonanie Mons.



Moll odnośnie wielkiego wpływu,
jaki miało przepowiadanie ks.
Escrivy na życie duchowe kapłanów.
Stąd też, szukając najlepszego z
najlepszych w Hiszpanii do głoszenia
tych rekolekcji, zwrócił uwagę na
niego. Ów biskup był przekonany, że
jest to jeden z najlepszych księży,
których mógłby poprosić o
poprowadzenie tych rekolecji. Takie
wrażenie panowało później także
wśród uczestniczących w
nich" (Josemaria Escriud de
Balaguer: un hombre de Dios,
Świadectwo

bpa Laureano Castan Lacoma, w:
Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei, nr 8, Palabra, Madryt 1992,
s. 20-21).

Coś podobnego zdarzyło się w Avilli,
według świadectwa jej biskupa Don
Santos Moro. „Zaufanie - mówi - jakie
miałem do ducha kapłańskiego Don
Josemarii i pewność co do dobra,



jakie jego słowo czyniło w kapłanach
Avili, sprawiły, że powierzyłem mu,
wraz z innym jeszcze księdzem, serię
rekolekcji zorganizowanych przez
nas po zakończeniu wojny domowej.
Były to bardzo ważne chwile w
tworzeniu diecezji, skupianiu księży
wokół ich biskupa i jednoczeniu ich
w autentycznym braterstwie.
Brakowało słowa ukierunkowania i
zachęty w życiu duchowym księży
mojej diecezji. Byłem tam wówczas
obecny, co jest naturalne.
Podsumowując, mogę posłużyć się
słowami wypowiedzianymi wówczas
do uczestników: «Don Josemaria,
kiedy przepowiada, rani; raz szpadą
ze stali toledańskiej, innym razem
ręcznym granatem»" (Josemaria
Escriud de Balaguer: un hombre de
Dios, Świadectwo bpa Santos Moro
Briz, w: Testimonios sobre el
Fundador del Opus Dei, nr 6, Palabra,
Madryt 1992, s.78-79).



Można by naliczyć tysiące księży
diecezjalnych, którzy ubogacili się
jego przepowiadaniem i
kierownictwem duchowym między
końcem lat trzydziestych a połową
lat czterdziestych. Wszystkim
przekazywał tę samą wieść: trzeba
zdecydować się być świętym pośród
codziennych zajęć kapłańskiego
posługiwania.

B. Wiosna roku 1950

W 1946 r. don Josemaria Escriva
ostatecznie przeniósł się do Rzymu,
skąd kierował formacją członków
Dzieła, które rozszerzało się na
wszystkich kontynentach. Pomimo
ogromnego wysiłku i poświęcenia,
jakie trzeba było w to włożyć, jego
zapał, co do świętości kapłanów, nie
tylko się nie zmniejszał, lecz nabrał
szczególnej mocy w latach 1948 i
1949. Wtedy to zauważył ze
szczególną jasnością, że powinien
rozszerzyć na kapłanów



diecezjalnych światło orędzia, które
przekazał mu Bóg.

Z teoretycznego i teologicznego
punktu widzenia, nie było żadnej
trudności. Duch Opus Dei, który
prowadzi do uświęcenia w aktualnej
sytuacji życiowej, był możliwy do
zastosowania wobec kapłanów
pragnących się uświęcić właśnie
pośród wypełniania zadań
duszpasterskich, wynikających z ich
posługi realizowanej w konkretnej
diecezji. Trudność natomiast
pojawiała się wówczas, kiedy trzeba
było nadać temu duchowi drogę
prawną. Nie było w obowiązującym
wtedy Kodeksie Prawa Kanonicznego
żadnej drogi stanowiącej odpowiedź
na to, co on widział z całą jasnością:
a mianowicie, że owi kapłani nie
mogli mieć więcej przełożonych jak
tylko własnego biskupa, i że ich
uświęcenie było związane z
wypełnianiem posługi kapłańskiej w
służbie diecezji.



Po długim czasie spędzonym na
modlitwie i po zasięgnięciu rady
osób uczonych i pobożnych, doszedł
do następującego wniosku: konieczne
jest założenie oddzielnej instytucji dla
pomocy kapłanom diecezjalnym,
jeślibym nawet musiał wystąpić z
Opus Dei. Decyzja jego była tak
stanowcza, że zawiadomił o niej
Stolicę Świętą i Radę Generalną Opus
Dei.

Sądząc po ofiarach, których Bóg
wymagał od Założyciela Opus Dei dla
rozprzestrzenienia Jego przesłania
duchowego wśród księży
inkardynowanych do diecezji,
decyzja ta musiała posiadać doniosłe
znaczenie w samym Kościele. W 1941
r. nie dostąpił pociechy
towarzyszenia swojej matce w
godzinie jej śmierci - pozostawił ją
chorą, choć nie ciężko, aby
przeprowadzić rekolekcje dla księży
diecezjalnych w Leridzie. Teraz miał



pozostawić to, co było sensem jego
życia - Opus Dei.

Lecz przydarzyło się mu to, co
Abrahamowi: Bóg wynagrodził jego
wiarę bez konieczności składania tej
kosztownej ofiary. Uczynił to tak, jak
zwykł to czynić: wyprowadzając
dobro z tego, co pozornie wydaje się
być złem.

Tak więc, kiedy wszystko
wskazywało, że Opus Dei zostanie
ostatecznie zaaprobowane przez
Stolicę Świętą na wiosnę 1950 r.,
doszło do opóźnienia — dilata —
używając terminów prawniczych,
które choć samo w sobie bolesne,
okazało się opatrznościowe. W
następnych tygodniach Bóg pozwolił
mu zobaczyć, że kapłani
inkardynowani do diecezji mieszczą
się w tym fenomenie
duszpasterskim, jakim jest Opus Dei i
mogą być przyjmowani jako



członkowie Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża.

W piśmie skierowanym 2 czerwca
1950 r. do Dykasterii,
odpowiedzialnej za ostateczne
zatwierdzenie Dzieła, przedstawił
swoje pragnienie. Chciał włączyć do
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża kapłanów
inkardynowanych do diecezji i
przedstawił możliwą formę
skonkretyzowania tej
przynależności. Tok argumentacji był
następujący: Jeśli członkowie Opus
Dei powinni dążyć do świętości w
normalnych warunkach swojej
pracy, starając się wykonywać ją z
największą możliwą doskonałością,
zgodnie z posiadanymi darami
natury i otrzymaną od Boga łaską, to
także kapłani diecezjalni mogą
otrzymać bodziec i pomoc duchową
ze strony Opus Dei do wypełniania
swoich obowiązków. Oni także mogą
i powinni uświęcać się w



sprawowaniu swojej kapłańskiej
posługi, wykonując ją z pełną
doskonałością. Zakłada to całkowitą
wspólnotę z ich biskupem i głębokie
braterstwo ze wszystkimi członkami
prezbiterium diecezjalnego. I tak też
zostało to zaaprobowane przez
Stolicę Świętą jeszcze w tym samym
roku.

Droga prawna, którą musiało
przemierzyć Opus Dei aż do
osiągnięcia konkretnej formuły w
samym Prawie Kanonicznym, która
określałaby jego teologiczną naturę,
była jeszcze nie zakończona. Dopiero
w Konstytucji Apostolskiej Ut sit,
wydanej przez Ojca Świętego Jana
Pawła II, odnalazło właściwą sobie
formułę. Równocześnie z tym
ostatecznym uregulowaniem
prawnym zostają bardzo wyraźnie
przedstawione cechy teologiczne i
kanoniczne Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża.



3. CZŁONKOWIE
STOWARZYSZENIA
KAPŁAŃSKIEGO ŚWIĘTEGO
KRZYŻA

A. Jeden charyzmat, jedno
powołanie

Stowarzyszenie Kapłańskie Świętego
Krzyża składa się z członków
Prałatury Opus Dei, którzy
przystąpili do święceń kapłańskich
wezwani przez Prałata i są
inkardynowani do Prałatury. Należą
do niego również inni kapłani - lub
kandydaci do kapłaństwa, którzy
przyjęli święcenia diakonatu -
inkardynowani do różnych diecezji i
będący członkami tamtejszego
prezbiterium, którzy poproszą o
przyjęcie ich do Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża i
zostaną do niego przyjęci. Prałat
Opus Dei jest jednocześnie Prezesem
Generalnym Stowarzyszenia



Kapłańskiego Świętego Krzyża
(Numery 36-78 Statutów Opus Dei -
zatwierdzonych przez Konstytucję
Apostolską Ut sit - odnoszą się
szczególnie do Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża.
Statuty zostały opublikowane w
cytowanej już książce El itinerario...).

Kapłani inkardynowani do różnych
diecezji, wstępując do
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża, czynią to w tym
samym celu, w jakim jakikolwiek
inny człowiek wstępuje do Opus Dei:
znaleźć oparcie i zachętę do szukania
świętości, zwłaszcza w duchu Opus
Dei i proponowanych przez nie
środkach ascetycznych: tak więc w
spełnianiu swojej posługi kapłańskiej
i poprzez spełnianie tejże kapłańskiej
posługi.

Innymi słowy: ci członkowie
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża nie zmieniają ani



nie opuszczają swojego stanu
kapłana diecezjalnego. Jest czymś
charakterystycznym dla Opus Dei,
aby każdy pozostał w miejscu i
stanie, które zajmuje w
społeczeństwie i w Kościele. „Owo
zobowiązanie się do uświęcania
własnego życia zakłada w tych
kapłanach głębsze zakorzenienie w
obowiązkach świętości i apostolstwa
wypływających najpierw z
sakramentu Chrztu, a potem z
sakramentu Kapłaństwa, w
całkowitej zgodzie ze stanem
kapłana diecezjalnego, otrzymując
od Opus Dei pomoc duchową, a
zwłaszcza ducha, który prowadzi do
cenienia życia codziennego,
odkrywając w nim stałe zaproszenie
do spotkania z Bogiem, do miłości i
służby innym ludziom" (El
itinerario..., dz. cyt., s. 289).

Z teologicznego punktu widzenia
istnieje tylko jeden charyzmat i jedno
powołanie do Opus Dei, zarówno dla



świeckich, jak dla kapłanów
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża, czy to
inkardynowanych do Prałatury, czy
też do jakiejś diecezji. Jeden tylko
charyzmat, jedno i prawdziwe
powołanie, jeden i ten sam duch,
jedne i te same środki ascetyczne. 
Jedyną różnicą jest sytuacja osobista.
W przypadku kapłanów
diecezjalnych mamy do czynienia z
sytuacją bycia kapłanem i bycia
inkardynowanym do konkretnej
diecezji.

B. Członkostwo kapłanów
diecezjalnych

Kapłani inkardynowani do jakiejś
diecezji mogą być członkami
Przyłączonymi lub
Supernumerariuszami.
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża. W obydwu
przypadkach wymagane są przyjęte
wcześniej święcenia kapłańskie w



którymś ze stopni. Przygotowujący
się do kapłaństwa, którzy nie przyjęli
jeszcze święceń diakonatu, mogą być
jedynie Aspirantami. Nie ma
natomiast żadnych przeszkód
związanych z wiekiem, zdolnościami,
sytuacją społeczną, itd., gdyż to Bóg
obdarza powołaniem, a dla Boga nie
ma względu na osoby.

Członkowie ci powinni posiadać stałą
dyspozycję poszukiwania świętości
zgodnie z duchem Opus Dei.
Wymaga on, z jednej strony, przede
wszystkim postanowienia dążenia do
świętości w wypełnianiu swojej
posługi i wśród okoliczności
osobistych, rodzinnych,
zdrowotnych, itd. Z drugiej zaś
domaga się gorliwości w jak
najlepszym spełnianiu zadań
duszpasterskich powierzonych przez
biskupa - jedyną osobę, przed którą
odpowiada się za wypełnianie
swoich powinności duszpasterskich.



Kapłani ci winni także zachęcać
innych kapłanów diecezjalnych do
szukania świętości w wypełnianiu
kapłańskiej posługi, do pełnej
dyspozycyjności względem swojego
biskupa, jak też do miłości i czci
wobec Hierarchii kościelnej. Ich
zadaniem jest także ożywianie życia
wspólnotowego wśród kapłanów
diecezjalnych, zgodnie z tym, jak
wyda się to stosowne
Ordynariuszowi, a także ułatwianie
stałej formacji swoich braci w
kapłaństwie.

C. Duchowość

Dla duchowości Opus Dei
charakterystyczne są: uświęcanie
obowiązków swojego stanu i posługi
kapłańskiej z żywą świadomością
dziecięctwa Bożego, wraz z
pobożnością mocno zakorzenioną w
prawdach wiary i ożywianą przez
studium i osobiste praktyki
modlitwy, umartwienia i pokuty.



/Przypis: Nie żyjący już Kardynał Jose
Maria Bueno, który pragnął, aby
praca Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża w jego archidiecezji
rozwinęła się na szerszą skalę,
podczas jednego ze spotkań z ks.
Escrivą (był to jego dobry znajomy)
powiedział mu, że widzi tu jedną
trudność: „wydaje mi się, że jesteście
zbyt wymagający. Kiedy ktoś prosi o
przyjęcie do Dzieła, chcecie, aby
oddał wszystko i aby sam całkowicie
się oddał. Czy to nie przesada?" [...]
„Nie, spójrz, w Opus Dei nie będzie
ani jednego członka więcej, ani
jednego mniej, niż tylu, ilu zechce
Bóg. Powołanie, które kieruje do nas
Bóg, zakłada całkowite, bezgraniczne
oddanie; każdy w swoim stanie, z
naturalnością, bez kompromisów.
Kiedy kapłan przychodzi, by prosić o
to, co możemy mu ofiarować, dajemy
mu duchowość, którą mamy, to
znaczy: całkowite oddanie, [....].
Jeżeli nie dam mu tego, tej
duchowości, którą on mógłby żyć, to



cóż mu dam? Cóż innego może
kapłanowi dać Opus Dei? Dlatego
Dzieło zajmuje się ich
kierownictwem duchowym i pomaga
im żyć ubóstwem: aby nauczyli się
życia w oderwaniu od dóbr
doczesnych, nie uważając za
własność nawet tego, co faktycznie
posiadają. Tak samo dzieje się w
sprawach doktrynalnych: jeżeli nie
będziemy wymagać absolutnej
wierności wobec Magisterium
Kościoła, czegóż możemy od nich
wymagać? Przecież nie prowadzimy
ani nie możemy prowadzić własnej
szkoły teologicznej." Por. Josemaria
Escriva de Balaguer: un hombre de
Dios, Testimonio de Jose Maria Bueno
Monreal w Testimonios sobre el
Fundator del Opus Dei, nr 3, Palabra,
str. 43-44; Madryt 1992. Koniec
przypisu /

Duch ten, który powinien przenikać
całe życie Przyłączonych i 



Supernumerariuszy uwidacznia się w
następujących punktach:

1) popieranie jak najpełniejszej
dyspozycyjności wobec swojego
biskupa;

2) wypełnianie czynności
duszpasterskich z jak największą
kompetencją i każdego dnia z
większą wiernością i miłością;

3) postępowanie zawsze z wielką
prostotą i naturalnością względem
swoich braci w kapłaństwie, bez
stwarzania pozorów jakiejkolwiek
tajemniczości, gdyż nie ma niczego
do ukrycia;

4) unikanie wszelkiego dziwactwa i
troska by żyć w jedności z
pozostałymi kapłanami;

5) posiadanie żywego ducha
braterstwa kapłańskiego wobec
kapłanów z tej samej diecezji,
unikanie nawet cienia podziału; co



więcej, umacnianie więzi miłości i
braterstwa apostolskiego, jak
również pozytywne oddziaływanie
na jedność wśród kapłanów.

D. Środki ascetyczne i
formacyjne

Członkowie Przyłączeni i
Supernumerariusze Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża w celu
osiągnięcia świętości w
wykonywanej posłudze kapłańskiej
wykorzystują dwa rodzaje środków:
jedne z nich są ogólne, drugie zaś
specyficzne.

Środki ogólne to te, którymi
posługują się inni kapłani,
mianowicie przepisane przez
powszechne prawo Kościoła i
nakazane lub zalecone przez
własnego biskupa. Wśród tych
pierwszych do najważniejszych
należą: codzienne sprawowanie
Mszy św. - centrum i źródła życia



wewnętrznego, modlitwa Liturgią
Godzin; Sakramenty św., modlitwa,
praca duszpasterska i
zaangażowanie w studiowanie
dyscyplin teologicznych. Trzeba
dodać też -ogólne kierownictwo
duchowe udzielane przez
Ordynariusza poprzez jego listy i
pisma pasterskie, homilie, uchwały
synodalne, stała formacja, itd.
Wszystkie te środki, które
członkowie Stowarzyszenia nie tylko
chętnie akceptują, lecz także szerzą
wśród pozostałych kapłanów.

Do środków specyficznych zaliczyć
można te, które wypływają z
praktyki ascetycznej Opus Dei, na
przykład: codzienne poświęcanie
chwili czasu na lekturę Pisma
Świętego i książek z zakresu
duchowości o uznanej wartości,
zwłaszcza Ojców Kościoła; dwie
dłuższe chwile poświęcane
modlitwie myślnej; odmawianie
Różańca św., itd.



Ponadto Opus Dei udostępnia
członkom Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża
pewne środki formacyjne, nie
kolidujące w żaden sposób z
wypełnianiem posługi
duszpasterskiej. Wśród nich na
wyróżnienie zasługują: kręgi
studiów; coroczny kilkudniowy kurs
formacyjny; a także inne środki o
różnorodnej treści, które sprzyjają
ich ludzkiej i duchowej formacji tak,
aby byli w stanie odpowiedzieć na to
swoje szczególne powołanie. Dzieło
usiłuje się także przyczynić do stałej
formacji kapłańskiej w poznawaniu
nauki Kościoła. Udzielając tych
środków, Opus Dei nigdy nie daje
wskazówek duszpasterskich
dotyczących sposobu wypełniania
posługi kapłańskiej takich, jak np.
popieranie - lub nie - pewnych
nabożeństw, metod duszpasterskich
itd. Ogranicza się jedynie do
formowania kapłana w ten sposób,
by był on człowiekiem modlitwy,



szukającym z radością dziecka
Bożego uświęcenia poprzez
praktykowanie wszystkich cnót
ludzkich i nadprzyrodzonych.

E. „Miejsce" uświęcenia

Pozostanie w swojej inkardynacji w
służbie diecezji było conditio sine qua
non, aby ci kapłani mogli się znaleźć
w Opus Dei. Natomiast utracenie,
zmiana lub uszczerbek, teoretyczny
lub praktyczny tej inkardynacji
prowadziłby ich do
natychmiastowego opuszczenia
Dzieła. Oznacza to, że kapłani ci
zawsze są w diecezji, gdyż inaczej nie
mogliby znaleźć się w Opus Dei.

Z teologicznego punktu widzenia nie
jest możliwe inne rozwiązanie.
Powołanie do Opus Dei - a
członkowie Przyłączeni i
Supernumerariusze Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża mają
je, jak to zapisano w Statutach



zatwierdzonych przez Stolicę Świętą
(Nr 61 i 62; por. El itinerario..., dz.
cyt., ss. 636 i 637) - nie usuwa nikogo
z miejsca, które zajmował w
społeczności cywilnej i w Kościele,
lecz potwierdza je. Miejscem tym dla
Przyłączonych i Supernumerariuszy
jest diecezja.

Owa diecezjalność została bardzo
dobrze odzwierciedlona we
wcześniej wspomnianych Statutach.
Wystarczy choćby przytoczyć kilka
zamieszczonych w nich określeń:

a) Członkowie Przyłączeni i
Supernumerariusze Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża nie są
członkami prezbiterium Prałatury,
lecz ich własnych prezbiteriów (nr
58, par.l) i są inkardynowani do
konkretnej diecezji. Stąd też dążenie
do bycia świętymi realizują poprzez
ofiarne wypełnianie swojej posługi. Z
pewnością, życie duchem Opus Dei
nie pomniejsza wcale pełni ich stanu



diecezjalnego ani też ich całkowitej i
jedynej zależności od biskupa.
Przeciwnie -jedno i drugie zostaje
umocnione na różne sposoby.

b) Owi kapłani nie mają żadnego
wewnętrznego zwierzchnika, są winni
posłuszeństwo wyłącznie swojemu
biskupowi.

Odnośnie do tego zagadnienia
poprzedni Prałat Opus Dei bp Alvaro
del Portillo stwierdził: „Nie istnieje
więc żaden problem podwójnego
posłuszeństwa, które mogłoby
wywołać konflikty. A nie istnieje on z
tej prostej przyczyny, że — zgodnie z
nową formułą jaką przynosi
erygowanie Opus Dei jako Prałatury
— kapłani ci (chodzi o
inkardynowanych do diecezji, którzy
stają się członkami Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża) nie
mają dwóch przełożonych —
własnego biskupa i przełożonego
wewnętrznego w Opus Dei — lecz



tylko jednego: każdy własnego
biskupa". „Dlatego też, korzystając z
wieloletniego doświadczenia,
odważyłbym się powiedzieć, że
poprawia się i bardzo wzmacnia
posługa duszpasterska, jaką ci
kapłani sprawują w swoich
diecezjach, gdyż duchowa i
ascetyczna pomoc, którą otrzymują
od Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża, prowadzi ich,
między innymi, do utrzymania
przykładnej dyspozycyjności wobec
wymagań ich Ordynariuszy i
wymogów diecezji", (bp Alvaro del
Portillo,El Opus Dei. Prelatura
personal - wypowiedź dla
korespondenta ABC w Rzymie,
opublikowana w tym dzienniku
madryckim 29.11.1982 r).

Dlatego też nie pojawia się kwestia 
podwójnego posłuszeństwa, którą
można by rozważać, gdyby istnieli
dwaj przełożeni: biskup i prałat Opus
Dei. W rzeczywistości istnieje jedynie



normalna zasada, tak jak w innych
stowarzyszeniach tego typu,
nakładająca obowiązek wypełniania
i przestrzegania jego zaleceń, które w
tym przypadku odnoszą się
wyłącznie do życia duchowego.

c) Ponadto ci, którzy mają zamiar
prosić o przyjęcie do Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża,
powinni wyróżniać się w swoim
umiłowaniu diecezji, w
posłuszeństwie i czci wobec
własnego biskupa, w gorliwości, z
jaką poszukują powołań dla
kapłaństwa i pragnieniu wypełniania
z jak największą, starannością
posługi kapłańskiej.

d) Kapłani Przyłączeni i 
Supernumerariusze powinni
popierać, w pozytywny sposób i na

wszystkich poziomach, braterstwo
między wszystkimi członkami
swoich prezbiteriów, jak również
jedność hierarchiczną ze swoim



biskupem i z pozostałymi Pasterzami
Kościoła, zwłaszcza z Papieżem,
który jest Głową Kolegium biskupów.
Stąd też starają się być zawsze
zaczynem jedności.

e) Kapłani Przyłączeni i
Supernumerariusze nie poświęcają
się specyficznym dla Opus Dei
formom pracy apostolskiej, lecz
zadaniom duszpasterskim zleconym
im przez ich biskupa. To właśnie on i
tylko on może osądzić, czy posiadają
cechy niezbędne do wypełniania
określonego zadania apostolskiego.
Gdyby jednak kryterium
powierzenia lub odmówienia tego
zadania nie były zdolności osobiste,
lecz fakt przynależności do
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża, nie byłoby to
zgodne z wymogami sprawiedliwości
i miłości.



F. Współpracownicy

Jest wielu księży, którzy nie mając
powołania do Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża,
uczestniczą w środkach
formacyjnych lub pomagają w jakiś
sposób działalności Stowarzyszenia.
Wspierają swoją modlitwą,
jałmużnami i jeżeli tego pragną mogą
być mianowani Współpracownikami
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża. Niektórzy też
wspierają je poprzez posługę
kapłańską, na przykład spowiadając
osoby z Prałatury.

Członkowie Opus Dei modlą się
codziennie za wszystkich, którzy w
jakikolwiek sposób pomagają
Prałaturze, zaś księża Prałatury
wielokrotnie ofiarują Msze święte w
intencji zmarłych
Współpracowników. Stolica
Apostolska zezwoliła na udzielenie
odpustów, które Współpracownicy



mogą uzyskać w określonych dniach
roku (w dzień mianowania na
Współpracownika, 19 marca, 29
czerwca, 14 i 29 września, 27
grudnia) i zawsze, kiedy odnawiają
swe zobowiązania jako
Współpracownicy.

4. DLACZEGO KAPŁAN
DIECEZJALNY WSTĘPUJE DO
STOWARZYSZENIA
KAPŁAŃSKIEGO ŚWIĘTEGO
KRZYŻA?

A. Prawo księży do
stowarzyszania się

Redaktor naczelny miesięcznika 
Palabra w rozmowie z Założycielem
Opus Dei w roku 1967 stawiał tę
sprawę w sposób radykalny: Kapłani
są inkardynowani do diecezji i
podporządkowani Ordynariuszowi:
Jakie więc mogą być racje,



uzasadniające ich przynależność do
Stowarzyszenia spoza diecezji?

Prałat Josemaria Escriva
odpowiedział w następujący sposób:
„Uzasadnienie jest jasne: prawowite
korzystanie z prawa naturalnego -
prawa do stowarzyszeń - które
Kościół uznaje tak w stosunku do
duchownych, jak i w stosunku do
wszystkich wiernych" (Rozmowy z
Prałatem Escrivą, Katowice 1993, s.
37, nr 7), zgodnie z tym, jak nauczali
ostatni Papieże i Sobór Watykański
II. „W związku z tym warto
przypomnieć, że w odpowiedzi na
wniosek, w którym proszono, aby
istniały jedynie stowarzyszenia
kapłanów inspirowane bądź
kierowane przez biskupów diecezji,
kompetentna Komisja Soboru
odrzuciła tę prośbę - co zostało
zatwierdzone na Sesji Plenarnej
Soboru -motywując swą odmowę, w
sposób jasny, naturalnym prawem do
stowarzyszeń, które przysługuje



również klerowi: Nie można
odmawiać prezbiterom - twierdzono -
tego, co Sobór, mając na względzie
godność osoby ludzkiej, przyznał
świeckim, ponieważ wynika to z
prawa naturalnego" (Tamże. Tekst
pisany kursywą jest tłumaczeniem
dokonanym z Schema Decreti
Presbyterorum Ordinis, Typis
Polyglotis Yaticanis 1965, s. 68).

Następnie Prałat Escriva wyjaśniał z
wielką głębią prawną i pastoralną:
„Korzystając z tego zasadniczego
prawa, kapłani mogą swobodnie
organizować stowarzyszenia i
zapisywać się do już istniejących,
zawsze wtedy, kiedy chodzi o
stowarzyszenia, które kierują się
celami uczciwymi, odpowiadającymi
godności i wymogom stanu
kapłańskiego. Prawo do korzystania
z tej możliwości przez kapłanów
diecezjalnych będzie całkowicie
zrozumiałe (bez dwuznaczności,
niedomówień czy niebezpieczeństwa



nieporządku) jeśli weźmie się pod
uwagę różnicę, jaka bez wątpienia
istnieje -i winna być szanowana -
między posługą kapłańską a życiem
prywatnym księży" (Tamże).

Rozróżnienie między posługą
kapłańską a życiem prywatnym
niezbędne jest dla zrozumienia
wszystkiego, co odnosi się do prawa
do stowarzyszeń kapłańskich w
ogólności, a przez to do członków
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża. Jeśli dobrze
rozróżnia się te dwie dziedziny, to
istnienie stowarzyszeń kapłańskich
w żaden sposób nie będzie
pomniejszać jedności prezbitera ze
swoim biskupem ani braterstwa
sakramentalnego ze współbraćmi
kapłanami. To rozróżnienie narzuca
się samo, ponieważ - posługując się
słowami św. Escrivy - prezbiter,
będąc „włączonym sakramentem
święceń do Ordo Presbyterorum, jest
ustanowiony prawem Boskim



współpracownikiem urzędu
Biskupiego. W przypadku księży
diecezjalnych ta urzędowa funkcja
nabiera konkretnego kształtu -
zgodnie z regułą ustanowioną przez
prawo kościelne - za pośrednictwem
in-kardynacji, która przypisuje
duchownego do służby w
określonym Kościele lokalnym, pod
zwierzchnictwo własnego
ordynariusza. On to bowiem,
poprzez misję kanoniczną, zleca mu
wykonywanie określonego urzędu w
ramach jedności kleru diecezjalnego,
którego głową jest biskup. W
związku z tym jest oczywiste -
kontynuuje Założyciel Opus Dei - że
duchowny zależy od swego
ordynariusza na podstawie
sakramentu i prawa we wszystkim,
co dotyczy przydzielania mu
konkretnej pracy duszpasterskiej,
dyrektyw doktrynalnych i
dyscyplinarnych, które otrzymuje dla
pełnienia swego urzędu.
Sprawiedliwe i godne wypełnienia są



wszelkie dyspozycje pasterskie, jakie
daje biskup w celu regulowania
pracy duszpasterskiej, kultu Bożego i
przepisów obowiązującego prawa
powszechnego, dotyczących praw i
obowiązków wynikających ze stanu
duchownego" (Tamże, nr 8).

Tak więc „wraz z tymi koniecznymi
zależnościami - które prawnie
określają posłuszeństwo, jedność i 
communio pasterską duchownego ze
swym ordynariuszem - istnieje
również w życiu duchownego
diecezjalnego sfera prywatności,
swobody i odpowiedzialności
osobistej, w której duchowny cieszy
się tymi samymi prawami i
obowiązkami, jakie posiadają inne
osoby w Kościele - wyłączając
sytuację prawną nieletnich i
zakonników, którzy rezygnują z
korzystania ze wszystkich albo
niektórych praw osobistych".



Zgodnie z tym tokiem rozumowania,
Założyciel Opus Dei dochodzi do
następującego wniosku: „Z tego
powodu kapłan diecezjalny, w
ramach ogólnych granic moralności i
obowiązków właściwych jego
stanowi, może swobodnie
dysponować i decydować -
indywidualnie bądź w
stowarzyszeniu - o wszystkim, co
dotyczy jego życia osobistego,
duchowego, kulturalnego,
ekonomicznego, itd." (Tamże).
Uzasadnia to wolność kapłana
diecezjalnego w kształtowaniu
zainteresowań kulturalnych, zgodnie
z własnymi zdolnościami i
preferencjami, w urządzaniu
własnego życia tak, jak to uzna za
stosowne, pod warunkiem
właściwego wypełniania
obowiązków swego urzędu, czy też w
dysponowaniu swoimi dobrami
osobistymi, fundując np. stypendium
dla seminarzysty czy ofiarowując
pewną sumę na misje. „Tym większy



powód do tego -uzasadnia św.
Escriva - by każdy był wolny w
prowadzeniu swego życia
duchowego i ascetycznego, a w
swych aktach pobożności kierował
się natchnieniami Ducha Świętego,
wybierając wśród środków
poleconych lub dozwolonych przez
Kościół, te które wydadzą mu się
najbardziej odpowiednie, zgodnie z
jego szczególnymi predyspozycjami
osobis-tymi" (Tamże).

To właśnie w tym obszarze słusznej
wolności osobistej mieści się
przynależność do Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża.
Należący do niego czynią to więc na
mocy prawa właściwego godności
osoby ludzkiej, dążąc w sposób
naturalny do stowarzyszania się w
celu rozwijania się stosownie do
pragnień, możliwości i talentów
otrzymanych od Boga.



Korzystanie z tego prawa nie jest
wcale czynnikiem dezintegrującym
życie diecezji. Przeciwnie - sprzyja
słusznemu i wręcz koniecznemu
pluralizmowi. Natomiast tak, jak
zubażające, a przy tym
niesprawiedliwe, byłoby narzucanie
wszystkim chrześcijanom twardej
jednakowości we wszystkim, co nie
dotyczy prawd wiary i moralności,
tak byłoby równie niesprawiedliwe
narzucenie jej kapłanom w
kwestiach, o których winno
rozstrzygać prawidłowo
uformowane i wolne sumienie. Stąd
też z naciskiem podkreśla najnowsze
Magisterium konieczność
rozpowszechniania stowarzyszeń
kapłańskich, które przyczyniałyby
się do wzrostu świętości kapłanów
(Por. Presbyterorum ordinis, nr 8.
Zwróćmy uwagę, że te
stowarzyszenia nie tylko mają być
tolerowane, uznane czy też nie są
zabronione, lecz wysoko cenione i
pilnie zalecane).



Ten sam fundament można położyć
pod wszystkie stowarzyszenia
kapłańskie - duchowe lub innego
rodzaju - respektujące ogólne normy
moralne i obowiązki posługi
kapłańskiej.

B. Ubogacający charyzmat

Z drugiej strony, fenomen duchowy
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża odpowiada
nieprzerwanemu działaniu Ducha
Świętego w Kościele. Istotnie, jeśli
chodzi o tajemnicę komunii, Kościół
posiada takie bogactwo możliwości,
że Duch Świętego nie przestaje
wzbudzać nowych charyzmatów.
Wyraża je i daje im życie na
różnorodne sposoby, aby w
harmonijnej całości rozszerzyć i
pogłębić krąg poznania i życia
tajemnicą Słowa Wcielonego.

Stowarzyszenie Kapłańskie Świętego
Krzyża wpisuje się w ten



charyzmatyczny kontekst eklezjalny.
Jest bowiem istotowo złączone z
Opus Dei, którego charyzmat został
uznany wielokrotnie, a szczególnie
przez Konstytucję Apostolską Ut sit
(28.XI.1982) i beatyfikację jego
Założyciela (17.Y.1992). Nie oznacza
to jednak, że jest ono jedyne czy
wykluczające, lecz uzupełniające
charyzmaty już istniejące, będąc w
harmonijnej relacji z tymi i
następnymi, które Duch Świętego
będzie wzbudzał tak, aby jeszcze
bardziej zajaśniała świętość Kościoła.
Zrozumiałe jest więc, że Kościół
zechciał publicznie, w sposób
uroczysty uznać je, erygując Opus
Dei jako Prałaturę personalną o
zasięgu międzynarodowym i
„równocześnie powołane zostaje
Stowarzyszenie Kapłańskie Świętego
Krzyża jako nierozdzielnie połączone
z Prałaturą" (Artykuł I Konstytucji
Apostolskiej Ut sit. W tym samym
numerze Actae Apostolicae
Sedisopublikowano także Declaratio



Kongregacji do spraw Biskupów,
która w IV części stwierdza: "Z
Prałaturą w sposób nierozdzielny
złączone jest Stowarzyszenie
Kapłańskie Świętego Krzyża, do
którego mogą należeć kapłani
diecezjalni, którzy pragną szukać
świętości w sprawowaniu swojej
posługi, zgodnie z duchowością i
ascetyką Opus Dei. Na mocy tej
przynależności, owi kapłani nie
wchodzą w skład kleru Prałatury,
lecz pozostają we wszystkim podlegli
własnemu Ordynariuszowi, którego,
jeśli tego pragnie, powiadomią o tej
przynależności").

Artykuł z roku 1995.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/stowarzyszenie-kaplanskie-

swietego-krzyza-2/ (08-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/stowarzyszenie-kaplanskie-swietego-krzyza-2/
https://opusdei.org/pl-pl/article/stowarzyszenie-kaplanskie-swietego-krzyza-2/
https://opusdei.org/pl-pl/article/stowarzyszenie-kaplanskie-swietego-krzyza-2/

	14 lutego 1943: Stowarzyszenie Kapłańskie Świętego Krzyża
	2. TROCHĘ HISTORII
	A. Posługa kapłańska św. Josemarii wśród księży
	B. Wiosna roku 1950
	3. CZŁONKOWIE STOWARZYSZENIA KAPŁAŃSKIEGO ŚWIĘTEGO KRZYŻA
	A. Jeden charyzmat, jedno powołanie
	B. Członkostwo kapłanów diecezjalnych
	C. Duchowość
	D. Środki ascetyczne i formacyjne
	E. „Miejsce" uświęcenia
	F. Współpracownicy
	4. DLACZEGO KAPŁAN DIECEZJALNY WSTĘPUJE DO STOWARZYSZENIA KAPŁAŃSKIEGO ŚWIĘTEGO KRZYŻA?
	A. Prawo księży do stowarzyszania się
	B. Ubogacający charyzmat


