
opusdei.org

Sprawiedliwość

Często można usłyszeć takie
pytanie: co zawdzięczam Panu
Bogu? Odpowiedź na to pytanie
jest bardzo prosta:
zawdzięczamy mu wszystko.

07-06-2019

Klasyczną koncepcję sprawiedliwości
można wyrazić w paru słowach
pełnych znaczenia: „oddać każdemu
co mu się należy”. Ta definicja
zakłada że jest ktoś, kto jest winny i
że jest ktoś kto daje, to znaczy, że
istnieje pewien związek, pewna
relacja, pomiędzy osobami. W



związku z tym, rozważać cnotę
sprawiedliwości oznacza rozważanie
na temat relacji.

Relacja pomiędzy osobami bierze
pod uwagę, że «Bóg stworzył
człowieka jako istotę rozumną, dając
mu godność osoby obdarzonej
możliwością decydowania i
panowaniem nad swoimi
czynami»[1]. Jedynie jeśli bierzemy
pod uwagę równą godność i równą
wolność każdego, wówczas można
powiedzieć, że relacje między
osobami są sprawiedliwe. Nie mogą
istnieć, na przykład, sprawiedliwe
relacje między osobami jeśli jedne są
niewolnikami drugich, ponieważ
taka podległość wiąże się z nie
braniem pod uwagę kim są inne
osoby.

Mówiąc o sprawiedliwości warto
zadać sobie pytanie: komu jestem
winien lub komu oddaję?



Jednakże, «stwierdzenie „oddać
każdemu co mu się należy” nie
wyraża wszystkiego z czym wiąże się
sprawiedliwość ani nie ukazuje
całości tego co jest konieczne
człowiekowi, aby być
sprawiedliwym»[2]. To prawda, że
«sprawiedliwość oznacza dawanie
każdemu tego, co mu się należy;
dodałbym jednak, że to nie
wystarczy»[3], mówił św. Josemaría.
“Nie wystarczy”, ponieważ nie
chodzi jedynie o szanowanie innych
osób, ale o wzięcie pod uwagę, że w
relacjach sprawiedliwości “każdy” to
także osoba.

To właśnie jest powód dla którego
mówiąc o sprawiedliwości warto
zadać sobie pytanie: komu jestem
winien lub komu oddaję? Chodzi o
spytanie się o podmiot do którego
odnosi się ta relacja. Taka
sprawiedliwość, która jest oparta na
naturze stron a nie praw.



Często można usłyszeć takie pytanie:
co zawdzięczam Panu Bogu?
Odpowiedź na to pytanie jest bardzo
prosta: zawdzięczamy mu wszystko.
W związku z tym, sprawiedliwość
wobec Boga ―jeśli można tak ją
nazwać― różni się od
sprawiedliwości wobec ludzi.
«Relacje między człowiekiem a
Bogiem nie są relacjami
sprawiedliwości w ścisłym
sensie»[4]. Powodem tego stanu
rzeczy jest fakt, że relacja ta znajduje
się na innym poziomie: chodzi o
relację Stwórca-stworzenie a nie
stworzenie-stworzenie. Jeśli chcemy
w związku z tym wiedzieć w jaki
sposób może być sprawiedliwa
relacja każdej osoby z Bogiem,
konieczne jest zastanowienie się kim
jest dla nas Bóg, co oznacza że jest
Stwórcą, albo z innej jeszcze
perspektywy, kim w swej istocie jest
Bóg.



Święty Jan mówi nam o tym w
jednym ze swoich listów: «Bóg jest
Miłością» (1 Jn 4,8). Te słowa dają
nam pewną perspektywę w której
porusza się chrześcijański sposób
przeżywania sprawiedliwej relacji
wobec Boga. Droga która jest
wypisana w samej naturze
człowieka: Bóg jest miłością, stworzył
człowieka na jego obraz i
podobieństwo z miłości, i dał mu
zdolność do odpowiedzi z miłości
poprzez swoją wolność. Można
powiedzieć, że Bóg chciał, aby
człowiek urzeczywistnił swoją
egzystencjalną zdolność związaną z
własną wolnością właśnie poprzez
czyn najbardziej właściwy naturze
boskiej jakim jest miłowanie.

Całkowita zależność, która nie
oznacza poddania lub
niewolnictwa

To prawda, że naszą godność
zawdzięczamy Bogu Stwórcy, co



tworzy mocną więź zależności,
ponieważ nie stworzyliśmy siebie
sami. Całkowita zależność, która nie
oznacza poddania lub niewolnictwa,
ponieważ w momencie w którym
Bóg nas stworzył, uczynił nas
wolnymi. Ludzka wolność, która
ukazuje boską wolność i zdolność
odpowiedzi aby człowiek
zdecydował się wejść w relację z
Bogiem —który jest Miłością—
kochając.

Pismo Święte pokazuje nam, że
człowiek sprawiedliwy jest
człowiekiem dobrym i świętym, to
znaczy, że w ciągu swojego życia,
stale korzystając ze swojej wolności,
wybiera dobro[5]. Izrael jest
ukazywany jako lud który miłuje
Boga szczególnie wtedy, kiedy w
ciągu swojej historii wybiera właśnie
Jego, który jest Najwyższym Dobrem.

To kroczenie Izraela po ścieżce
miłości, wybierając dobro, zostało



przyjęte przez Chrystusa w jego
własnym życiu. On był jedynym
prawdziwie sprawiedliwym,
ponieważ, będąc Synem Boga, stał się
człowiekiem, aby syn człowieka stał
się synem Boga[6]. Chrystus,
przyjmując ludzką naturę poprzez
Tajemnicę Wcielenia, zaniósł do Boga
całą rzeczywistość w Tajemnicy
Odkupienia. On był jedynym
sprawiedliwym w pełnym znaczeniu
i nauczył nas drogi człowieka
sprawiedliwego[7]: drogi ludzkiej i
boskiej daru i odpowiedzi na miłość
Boga Ojca.

W związku z tym, «jeśli Bóg jest
miłością, a doświadczenie miłości
jest ludzkim doświadczeniem,
oznacza to że poprzez miłość mamy
dostęp do najprawdziwszego obrazu
Boga i ludzi»[8]. Dlatego, relacja
pomiędzy Bogiem —który jest
Miłością— a ludźmi —stworzeniami
ukształtowanymi z miłości na obraz i
podobieństwo Boga— będzie



sprawiedliwa o tyle o ile zdamy sobie
sprawę z naszego stanu dzieci Boga i
będziemy działali zgodnie z tym
stanem, z miłości i dla miłości.

2. Co jestem winien innym
ludziom?

Drugie pytanie na które chcemy
odpowiedzieć brzmi następująco: co
jestem winien innym ludziom? W
tym przypadku, kiedy mówi się o
sprawiedliwości pomiędzy ludźmi
łatwo pomylić obowiązki, które
płyną z tej cnoty z tymi, które
wypływają z miłości. To nie jest to
samo obowiązek wynikający ze
sprawiedliwości co obowiązek
wynikający z miłości. Różnią się od
siebie pytania: „co jestem winien tej
osobie?” i „dlaczego mam się
troszczyć o bliźniego?”.

Niebezpieczeństwo polega na
przypisaniu miłości «rzeczy, które w
rzeczywistości należą do



najpoważniejszych obowiązków
sprawiedliwości, fałszując w ten
sposób prawdziwą naturę
problemów społecznych, lub takie
podkreślanie wagi więzów z
najbliższymi, które prowadzi do
zaniedbania najbardziej
podstawowych wymagań
sprawiedliwości. Na przykład, relacje
miłości które istnieją pomiędzy
osobą, która zleca pewną pracę i tą
która ją wykonuje nie mogą w
żadnym razie prowadzić do płacenia
mniej niż jest to wymagane przez
sprawiedliwość, lub wypełnić tę
pracę w sposób nieuważny»[9].
Narzuca się więc konieczność
dobrego zrozumienia natury tej
cnoty.

Przedmiotem cnoty sprawiedliwości
jest dać każdemu jego prawo, dać
albo szanować to co jest jego i należy
mu się: życie, wolność, dobra których
jest uprawnionym właścicielem,
dobre imię itd. Można to wyrazić



krócej, stwierdzając, że przedmiotem
cnoty sprawiedliwości jest prawo, ale
rozumiejąc jako prawo sprawiedliwą
rzecz samą w sobie (ius), to co jest
sprawiedliwe a nie prawo (lex), ani
prawo jako naukę»[10].

W związku z tym możemy wyróżnić
trzy podstawowe cechy
sprawiedliwości. Pierwszą z nich jest
odmienność. W najprostszym
znaczeniu oznacza ona, że
sprawiedliwość odnosi się do innych
osób i dlatego, aby istniała relacja
sprawiedliwości, potrzebne są dwie
lub więcej osoby fizyczne bądź
moralne. Zobowiązania i obowiązki
wobec samego siebie nie są
przedmiotem sprawiedliwości.

W głębszym znaczeniu odmienność
wiąże się z ważkim pytaniem „kim
jest ktoś inny?”. Sprawiedliwość
często jest przedstawiana jako
kobieta z zawiązanymi oczami. To
obraz, który podkreśla kwestię



wzięcia pod uwagę, że „ktoś inny”,
niezależnie od tego czy jest
sympatyczny czy antypatyczny,
znany bądź nieznany, ziomek czy
obcy, itd., jest także osobą, a więc
posiada tę samą godność co my. W
związku z tym nie ma miejsca na
wzgląd na osoby, despotyczne
wykonywanie władzy, niszczenie
dobrego imienia innych[11], itd.
Wszyscy mają być traktowani i brani
pod uwagę według tego kim są:
osobami o tej samej godności co
każdy z nas[12].

Druga cecha pokazuje, że w
sprawiedliwości istnieje “powinność
w ścisłym znaczeniu”.
Sprawiedliwość domaga sięoddania
każdemu co mu się należy. Niektóre
przykłady postawy właściwej
człowiekowi sprawiedliwemu w
obszarze pracy polegają na wysiłku,
aby nie opóźniać pracy innych,
wykorzystać godziny, którymi się
dysponuje, płacić terminowo, itd. Z



drugiej strony, inne praktyki, takie
jak zatrzymywanie wynagrodzenia
pracowników, kradzież, oszustwo lub
nie płacenie długów są przeciwne
cnocie sprawiedliwości, ponieważ
nie daje się tego co się należy[13].
«Dlatego, “inny” może wymagać i
aktywnie dążyć do wypełnienia
obowiązku sprawiedliwości z naszej
strony, a wspólnota polityczna może
w sposób uprawniony stosować
przymus aby obowiązek
sprawiedliwości został
spełniony»[14].

Trzecia cecha to równość. Podkreśla,
że wypełnienie obowiązku
sprawiedliwości przywraca równość
pomiędzy dwoma osobami. Kiedy
powierza się wykonanie jakiejś pracy
drugiemu i płaci się po jej
wykonaniu, przywraca się równość.
Sprawiedliwość może
urzeczywistniać się jedynie
pomiędzy osobami które znajdują się
na poziomie podstawowej równości,



to znaczy, jeśli traktuje się „innego
jako osobę”.

Te trzy cechy «uwydatniają, że
sprawiedliwość przede wszystkim
niesie ze sobą uznanie, że każdy
człowiek, poprzez fakt, że jest
człowiekiem, posiada tę samą
osobowość, podmiotowość i
podstawową godność»[15].

Droga jaką św. Josemaría uczy, aby
praktykować sprawiedliwość w jej
trzech cechach wiąże się, po
pierwsze, z «wypełnieniem własnych
obowiązków»[16]. Obowiązków,
które ukazują się podczas
zwyczajnego życia —te które
wynikają z umów i uzgodnień, na
które się zgodziliśmy; opieka nad
rodziną; zajmowanie się pracą i
obowiązkami, które z niej wynikają;
troska o wspólnotę sąsiadów, o
przyjaciół, o różnego rodzaju
inicjatywy, itd.— i poprzez które
konkretyzuje się troska o innych. Ten



sposób przeżywania sprawiedliwości
ma swoją podstawę w zdaniu sobie
sprawy „kim są inni” i oddanie im
tego co im się należy.

Środowisko rodzinne to
uprzywilejowane miejsce, aby
rozpocząć praktykowanie cnoty
sprawiedliwości. Na przykład, zdanie
sobie sprawy ze zmęczenia ze strony
każdego z małżonków na koniec
długiego dnia pracy stanowi część
cnoty sprawiedliwości. Skutkiem
takiej refleksji będzie praktykowanie
niektórych cech właściwych cnocie
miłości, jak na przykład serdeczność
w rozmowie i w prośbie o pomoc.
Inne przykłady cnoty
sprawiedliwości w rodzinie to
szacunek dzieci wobec rodziców i
dziadków, współpraca we wszystkim
co dotyczy opieki nad dziećmi i prac
domowych, poświęcanie
potrzebnego czasu na dzieci w
związku z okolicznościami
właściwymi każdemu z nich, itd.



3. Czy to co jestem winien
Panu Bogu, jestem winien
innym?

Możemy postawić jeszcze ostatnie
pytanie: czy jestem winien innym to
co jestem winien Panu Bogu?
Uznanie wewnętrznego związku jaki
istnieje pomiędzy sprawiedliwą
relacją z Bogiem i sprawiedliwością
w relacji z innymi ludźmi, prowadzą
do silnego odczucia, że «kiedy
istnieje miłość do Boga, chrześcijanin
również nie jest obojętny na los
innych ludzi»[17]. Dlatego «nie
miłuje się sprawiedliwości, jeżeli nie
pragnie się, by wypełniano ją w
stosunku do innych ludzi»[18].

Nierozdzielność pomiędzy tym co
jesteśmy winni Bogu —uwielbiać,
słuchać Go i kochać; oddać mu
wszystko to kim jesteśmy i co
możemy, ponieważ wszystko jest Jego
— i to czym powinna być
sprawiedliwość wobec ludzi —nie



tylko oddać każdemu, co mu się
należy, ale oceniać i traktować ich
jako osoby—, wpływa na
chrześcijański sposób przeżywania
sprawiedliwości wobec innych. Z
jednej strony, świadomość że Bóg dał
nam wszystko i że nas kocha,
prowadzi aby chcieć kochać innych
tak jak ich kocha Bóg. To jest miara
ustanowiona przez Chrystusa:
«abyście się wzajemnie miłowali, tak
jak Ja was umiłowałem»[19]. Z
drugiej strony, być sprawiedliwym
wobec Boga, kochać Go, oznacza
także być sprawiedliwym wobec
innych ludzi i pragnąć bardziej
sprawiedliwego świata.

Magisterium Kościoła wielokrotnie
podnosiło tę kwestię podkreślając, że
pokojowy ład społeczny koniecznie
opiera się na sprawiedliwości i
miłości. Jedna bez drugiej nie
wystarczy. Odnosił się do tej kwestii
św. Jan Paweł II mówiąc, że
«Doświadczenie przeszłości i



współczesności wskazuje na to, że
sprawiedliwość sama nie
wystarcza»[20].

Praca jest, według nauczania św.
Josemaríi, miejscem gdzie
harmonijnie łączy się praktyka
sprawiedliwości i miłości. Droga na
której rozbłyska nierozdzielność
pomiędzy człowiekiem
sprawiedliwym wobec Boga i
człowiekiem sprawiedliwym wobec
ludzi. Jasno to podsumował, kiedy
mówił że podstawowy obowiązek
sprawiedliwości polega na dobrej
pracy:«praca, która wypełnia nasz
dzień i pochłania wszystkie nasze
siły, winna być ofiarą godną
Stwórcy»[21], i działaniem które
poprawi życie innych ludzi. Bardzo
szerokie są pola, aspekty i szczegóły,
które mogą pomóc żyć tą drogą[22].
Osobista refleksja każdego
chrześcijanina poprowadzi do
wejścia na tę drogę.



Ignacio Ramoneda Pérez del Pulgar

[1] Katechizm Kościoła Katolickiego,
n. 1730.

[2] M. A. Ferrari, Justicia, en J. L.
Illanes (ed.), Diccionario de san
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Monte Carmelo, Pamplona 2013, s.
705.

[3] Św. Josemaría Escrivá, Przyjaciele
Boga, n.83.

[4] Á. Rodríguez Luño, Scelti in Cristo
per essere santi, III: Morale Speciale,
EDUSC, Roma 2008, s. 39.

[5] «‘Sprawiedliwy’ to‘dobry
człowiek’ ponieważ wypełnia boże
prawo (Prz10, 28; Mdr 3, 10; itd.);
‘sprawiedliwy’ w najwyższym
stopniu będzie Mesjasz (Iz 45, 8; 53;
Mdr 2, 18); ‘Kto jest



sprawiedliwyprzestrzega prawa i
sprawiedliwości’ (Ez 18, 5); słowa
sprawiedliwość i świętość są
używane wymiennie (por. Mt 3, 15; 5,
6-10; 6, 1-33, 15, 20; 21, 32);
‘sprawiedliwy’ to człowiek dobry,
wierny Bogu (por. Mt 23, 34; Łk 1, 6;
Dz10, 22; 2 P 2, 8);‘sprawiedliwy’ w
najwyższym stopniu jest Jezus
Chrystus (por. Mt 27,19; Łk 23, 47; Dz
3, 14)» (Ferrari, Justicia, s. 706).

[6] Por. Atanazy z Aleksandrii, De
Incarnatione, 54, 3 (PG 25, 192B).

[7] Por. Sobór Watykański II,
Konstytucja duszpasterska Gaudium
et Spes, n. 22.

[8] I. Adeva Martín, Caridad-Amor, w
Diccionario de Teología.

[9] Á. Rodríguez Luño, Scelti in
Cristo, III, s. 43.

[10] Ibid., s.37.



[11] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nn. 2493-2499.

[12] «Wtedy to rozkazałem waszym
sędziom: Przesłuchujcie braci
waszych, rozstrzygajcie
sprawiedliwie spór każdego ze swym
bratem czy też obcym. W sądzeniu
unikajcie stronniczości, wysłuchujcie
małego i wielkiego, nie lękajcie się
nikogo, gdyż jest to sąd Boży. Gdyby
wam sprawa wydawała się za
trudna, mnie ją przedstawcie, abym
ją wysłuchał» (Pwt 1, 16-17).

[13] Katechizm Kościoła Katolickiego,
n. 2240.

[14] Á. Rodríguez Luño, Scelti in
Cristo, III, s. 38.

[15] Ibid., III, s. 39.

[16] Ferrari, Justicia, s. 706.

[17] Św. Josemaría Escrivá, To
Chrystus przechodzi, n. 67.



[18] Ibid., n. 52.

[19] Jn 13, 34b.

[20] Św. Jan Paweł II, Encyklika Dives
in Misericordia, n. 12.

[21] Św. Josemaría Escrivá, 
Przyjaciele Boga, n. 55.

[22] Por. F. Fernández Carvajal,Pasó
haciendo el bien, Palabra, Madryt,
2016.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/sprawiedliwosc/ (19-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/sprawiedliwosc/
https://opusdei.org/pl-pl/article/sprawiedliwosc/

	Sprawiedliwość
	2. Co jestem winien innym ludziom?
	3. Czy to co jestem winien Panu Bogu, jestem winien innym?


