
opusdei.org

Spowiedź święta:
Bóg nigdy nie
przestaje wybaczać

Podczas spowiedzi Bóg,
przebaczając nam nasze
grzechy, obdarza nas swoim
miłosierdziem i daje nam siłę,
by podnieść się i wrócić do
Niego.

31-12-2019

„Boże, Ty przez przebaczenie i litość
najpełniej okazujesz swoją
wszechmoc, udzielaj nam
nieustannie swojej łaski, abyśmy



dążąc do obiecanego nam nieba stali
się uczestnikami szczęścia
wiecznego”[1]. Liturgia Kościoła
pozwala nam kontemplować Bożą
wszechmoc objawiającą się nie tylko
we wspaniałości stworzenia i w
cudach dokonywanych przez
Chrystusa, ale też uwidaczniającą się
w szczególny sposób w jego
nieskończonej zdolności do
wybaczania. Jego zawsze otwarte na
miłosierdzie serce nigdy nie stanie
się zatwardziałe z powodu
jakiegokolwiek przewinienia.

Św. Josemaría był tego doskonale
świadomy: „Bóg, który wydobywa nas
znikąd, który stwarza, jest
imponujący, majestatyczny. Bóg,
który daje się przybić gwoździami do
krzyża, aby nas zbawić, jest cały
Miłością. Zaś Bóg, który przebacza,
jest w stopniu nieskończonym matką
i ojcem”[2].

Spotkać Chrystusa



Na kartach Ewangelii znajdujemy
świadectwo o nieustannym dążeniu
Jezusa do okazywania swego
miłosierdzia: paralityk spuszczony z
dachu przez przyjaciół (por. Łk 5,
20), grzesznica w domu faryzeusza
Szymona (por. Łk 7, 47) oraz kobieta
przyłapana na cudzołóstwie (por. J 8,
11) otrzymują rozumienie i
przebaczenie przekraczające
wszelkie oczekiwania. Osoby te
napotkały Tego, którego Ojciec
posłał, aby pogodzić ze sobą
wszystkich ludzi i przywrócić pokój
swoją krwią przelaną na krzyżu (Kol
1, 20).

Misja Jezusa, by pogodzić ludzi z
Bogiem, jest kontynuowana w
Kościele. Nasz Pan zwraca się do
apostołów w dniu swojego
triumfalnego Zmartwychwstania:
„Weźmijcie Ducha Świętego! Którym
odpuścicie grzechy, są im
odpuszczone, a którym zatrzymacie,
są im zatrzymane” (J 20, 22-23).



Radość miłosierdzia

Boże miłosierdzie pragnie objąć
wszystkich mężczyzn oraz wszystkie
kobiety na ziemi. W sakramencie
pokuty doświadczamy Bożego
przebaczenia, tak jak doświadczyli
go paralityk z Kafarnaum i
cudzołożnica. W ten sposób
utożsamiamy się z głównymi
postaciami najbardziej
przejmujących przypowieści
przekazanych nam przez ewangelistę
Łukasza: z synem marnotrawnym
oraz z podróżnym napadniętym
przez bandytów i uleczonym przez
dobrego Samarytanina. Tak, podczas
każdej spowiedzi Jezus oczyszcza
nasze rany – mniejsze i większe, koi
nas olejem nadziei i bierze na siebie
koszty naszego leczenia.

Częsta spowiedź święta jest praktyką
zakorzenioną w tradycji Kościoła i
przyniosła wielkie owoce świętości.
Jest wyrazem pragnienia, by oddalić



od siebie wszystko, co mogłoby
ochłodzić naszą miłość do Boga, oraz
by skorzystać z terapeutycznego
charakteru tego sakramentu, by być
kolejnym apostołem, któremu Jezus
obmywa stopy. Niezależnie od tego
czy są one pokryte bardzo starym
brudem, czy tylko odrobiną kurzu po
przebytej drodze, zawsze obmywa je
Chrystus. Dlatego jakże oczywistym
jest, by dusza czuła potrzebę
regularnego uczęszczania na to
oczyszczające spotkanie! I jaka to
byłaby szkoda, by go unikać z
wygodnictwa lub
nieuporządkowania, czyli, krótko
mówiąc, z braku miłości! Natomiast
za każdym razem, gdy udajemy się
po sakrament przebaczenia, to
jakbyśmy mówili Bogu: „Panie,
pozwoliłem się oszukać, znalazłem
tysiąc sposobów, by uciec przed
Twoją miłością, ale jestem tu znowu,
by odnowić moje przymierze z Tobą.
Potrzebuję Cię. Wybaw mnie



ponownie, Panie, weź mnie w swoje
odkupieńcze ramiona”[3].

Dlatego Kościół gorąco zachęca do
regularnej spowiedzi, ponieważ ta
„pomaga nam kształtować sumienie,
walczyć ze złymi skłonnościami,
poddawać się leczącej mocy
Chrystusa i postępować w życiu
Ducha. Częściej otrzymując przez
sakrament pokuty dar miłosierdzia
Ojca, jesteśmy przynaglani, by być -
jak On - miłosierni”[4].

W tym kontekście papież Franciszek
zachęca nas do częstego korzystania
z tego sakramentu bez jednoczesnego
zniechęcania się nieustannym
doświadczaniem własnej słabości. W
słynnych słowach, jakie wygłosił
przed swoim pierwszym Aniołem
Pańskim na placu św. Piotra,
przypominał, że „Bóg nigdy nie
przestaje nam przebaczać, nigdy!
Ojcze, na czym więc polega problem?
Problem polega na tym, że my mamy



dosyć, nie chcemy, nuży nas
proszenie o przebaczenie. (...) On jest
kochającym Ojcem, który zawsze
przebacza, który ma miłosierne serce
dla nas wszystkich”[5]. Gdy umiemy
otwierać swoją duszę z prostotą,
regularnie, ujawniając również
błędy, jakie często popełniamy w
naszym życiu, dostrzegamy bliskość
Boga: pragnienie Ojca, by być zawsze
blisko swojego dziecka.

Siła, by zaczynać od nowa

To znamienne, że Benedykt XVI,
przemawiając do dzieci
przygotowujących się do przyjęcia
pierwszej Komunii Świętej,
powiedział: „To prawda, że nasze
grzechy są zazwyczaj takie same, ale
sprzątamy przecież nasze
mieszkania, nasze pokoje
przynajmniej raz w tygodniu, nawet
jeśli brudzą się zawsze tak samo. Aby
żyć w czystości, aby zaczynać od
nowa. Zaś brud, nawet jeśli go nie



widać, wciąż się gromadzi. Podobnie
jest z duszą, ze mną; jeśli nigdy się
nie spowiadam, zaniedbuję duszę i w
rezultacie jestem z siebie
zadowolony, i przestaję rozumieć, że
muszę pracować nad sobą, abym
stawał się lepszy, że muszę robić
postępy. A to oczyszczenie duszy,
które Jezus nam daje w sakramencie
spowiedzi, sprawia, że nasze
sumienie staje się bardziej wrażliwe,
otwarte, a tym samym pomaga nam
dojrzewać duchowo i jako ludzie. Tak
więc chciałem wam powiedzieć dwie
rzeczy: spowiedź jest konieczna tylko
w przypadku grzechu ciężkiego, ale
bardzo dobrze jest spowiadać się
regularnie, bo pomaga to dbać o
czystość, piękno duszy i stopniowo
dojrzewać w życiu”[6].

Spowiedź działa zatem jako światło i
siła do zwalczania ciągnących nas w
dół skłonności: łaska sakramentu i
szczodre zadośćuczynienie
spowiadającego się mają charakter



leczniczy i uzdrawiają częściowo
ślady, jakie grzech zostawia zawsze
w duszy. „Przystępujcie co tydzień
(...) do świętego sakramentu pokuty,
sakramentu Bożego przebaczenia.
Przyobleczeni w łaskę, przejdziemy
przez góry stromą ścieżką
wypełniania obowiązków
chrześcijanina”[7].

Jednocześnie wiemy, że nie jesteśmy
sami w walce o odwzajemnienie
Bożej miłości. Decyzja danej osoby,
by się nawrócić lub od Niego oddalić,
wpływa na pozostałych członków
Ciała Chrystusowego. W
przypowieści o synu marnotrawnym
łatwo można sobie wyobrazić, jaki
skutek miało nagłe i bolesne odejście
syna: w ciągu następnych dni
zapewne widziano pełne smutku
twarze, pracownicy czuli żal na
widok ojca czekającego codzienne na
swego syna, praca zdawała się
trudniejsza, być może też, z powodu



zniechęcenia, wymieniano ze sobą
niewiele słów w codziennym życiu.

Następnie św. Łukasz opowiada, jak
celebrowany był powrót syna (Łk 15,
24). Świętowanie z okazji jego
nawrócenia rozciągnęło się na cały
dom ojca. Służący podzielali jego
radość i zapewne łatwiej i znośniej
było im wykonywać wszelkie
domowe prace. Z pewnością nagły
powrót syna oznaczał konieczność
pracowania z pośpiechem, by
przygotować ucztę. A jednak
możemy sobie wyobrazić służących
ojca spełniających z radością jego
rozkazy: „Przynieście szybko
najlepszą szatę i ubierzcie go; dajcie
mu też pierścień na rękę i sandały na
nogi! Przyprowadźcie utuczone cielę
i zabijcie: będziemy ucztować i bawić
się, ponieważ ten mój syn był
umarły, a znów ożył; zaginął, a
odnalazł się” (Łk 15, 22-24). W rzeczy
samej, Kościół naucza nas, że dzięki
świętych obcowaniu nasze



odwzajemnianie działania łaski
Bożej – także wtedy, gdy polega ono
na wracaniu do domu Ojca –
umacnia innych wiernych i jest dla
nich inspiracją w ich życiu
chrześcijańskim.

Pomoc w dopłynięciu do portu

„Codziennie modlę się do naszej
Matki, abyśmy umieli otwierać dusze
w kierownictwie duchowym, aby
światło łaski oświecało całe nasze
postępowanie!”[8] Regularna
spowiedź stanowi formę
kierownictwa i towarzyszenia
duchowego, zwłaszcza jeśli zwykle
przystępuje się do niej – co jest
bardzo zalecane, z uwzględnieniem
pełnej wolności osobistej każdego
wiernego – u tego samego szafarza
sakramentu. Spowiednik, poznając
stopniowo duszę spowiadającego się,
jego charakter oraz indywidualne
okoliczności rodzinne, zawodowe i
zdrowotne, może łatwiej udzielić



właściwej rady, zachęcić do walki i
kształtować sumienie. Ponadto
zwiększona częstotliwość rachunku
sumienia poprzedzającego spowiedź
poprawia ocenę własnego
zachowania, zachęca do szukania
porady oraz zwiększa pokorę i ból
miłości. Dlatego św. Josemaría radził:
„Przygotowujcie waszą
cotygodniową spowiedź i
przystępujcie do niej z wielką
delikatnością. Udawanie się do tego
źródła łaski daje mi wiele radości,
ponieważ wiem, że Bóg mi przebacza
i dodaje mi sił. Jestem przekonany, że
dzięki pobożnej praktyce
sakramentu spowiedzi uczymy się
odczuwać większy ból, a co za tym
idzie, i większą miłość”[9].

Rachunek sumienia powinien zatem
pomagać w docieraniu do korzeni
grzechów i błędów, tak aby móc
odkrywać to, co może obrażać Boga i
oddalać nas od Niego, choćby
chodziło o drobne rzeczy. Zwyczaj



wykonywania krótkiego rachunku
sumienia pod koniec dnia jest tu
bardzo pomocny – możemy w ten
sposób pomyśleć: „wspomnę o tym
na spowiedzi”, i napełnić się
nadzieją, wiedząc, że łaska
sakramentu pomoże nam w walce
tam, gdzie spotkała nas porażka.
Wysiłek, jakiego wymaga rachunek
sumienia, wraz ze światłem Ducha
Świętego oraz żalem za grzechy
natychmiast otwierają duszę na
działanie łaski, ta zaś od razu
zaczyna uzdrawiać i umacniać.

Na drodze do świętości to tak
naprawdę Paraklet jest Tym, który
zajmuje się stopniowym
kształtowaniem w naszym życiu
rysów twarzy Chrystusa i który
pomaga nam odzyskać Boże
podobieństwo utracone w wyniku
grzechu. To On sugeruje nam i
zachęca nas do częstego spowiadania
się z naszych grzechów oraz sprawia,
że doświadczamy w tym



sakramencie czułości Ojca, miłości
Syna i siły Ducha, potężniejszych od
wszelkiego grzechu.

Z doświadczania naszych ograniczeń
oraz ze szczerego żalu za grzechy
Duch Święty, „pasterz naszych
dusz”[10], uzyskuje dla nas większą
pokorę i ból miłości, dzięki którym
czynimy postępy w życiu
chrześcijańskim: „kiedy zaczynasz
czuć nienawiść do tego, co uczyniłeś,
wówczas zaczynają się twe dobre
uczynki, ponieważ przyznajesz się do
swoich złych czynów. Początkiem
dobrych czynów jest wyznanie złych.
Ujawniasz prawdę i przychodzisz do
Światła”[11]. Częste otrzymywanie
Bożego przebaczenia prowadzi nas
również, wiedzionych za rękę przez
Matkę Bożą, Mater Misericordiae, do
większego miłosierdzia w stosunku
do bliźnich, oraz upodabnia nas do
Boga w tym, w czym najlepiej i
najbardziej uwidacznia się Jego moc:



w zdolności do przebaczania i do
miłosierdzia.

Vicente Bosch

Tłum. Maria Popiel

[1] Mszał Rzymski, Kolekta, XXVI
niedziela czasu zwykłego.

[2] Z notatek św. Josemaríi służących
mu w głoszeniu, zebranych w Dos
meses de catequesis [Dwa miesiące
katechez], t. II, s. 537-538.

[3] Franciszek, Adhortacja apost. 
Evangelii gaudium, pkt 3.

[4] Katechizm Kościoła Katolickiego,
pkt 1458.

[5] Franciszek, Anioł Pański, 17
marca 2013 r.



[6] Benedykt XVI, spotkanie w
ramach katechezy i modlitwy z
dziećmi przygotowującymi się do
Pierwszej Komunii Świętej, 15
października 2005 r.

[7] Przyjaciele Boga, pkt 219.

[8] Bruzda, pkt 339.

[9] Sam na sam z Bogiem, pkt 259.

[10] To Chrystus przechodzi, pkt 174.

[11] Św. Augustyn, In Ioannis
Evangelium tractatus, 12, 13.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/spowiedz-swieta-bog-nigdy-
nie-przestaje-wybaczac/ (01-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/spowiedz-swieta-bog-nigdy-nie-przestaje-wybaczac/
https://opusdei.org/pl-pl/article/spowiedz-swieta-bog-nigdy-nie-przestaje-wybaczac/
https://opusdei.org/pl-pl/article/spowiedz-swieta-bog-nigdy-nie-przestaje-wybaczac/

	Spowiedź święta: Bóg nigdy nie przestaje wybaczać

