
opusdei.org

Spotkanie z Bogiem
we Mszy Świętej

Refleksje nad liturgią w świetle
wybranych pism św. Josemaríi.

03-04-2022

„Trójca zakochała się w człowieku
wyniesionym do porządku łaski i
uczynionym na Jej ‘obraz i
podobieństwo’ (Rdz 1, 26); odkupiła
go z grzechu - z grzechu Adama,
którego konsekwencje dotknęły całe
jego potomstwo, oraz z osobistych
grzechów każdego człowieka - i
gorąco pragnie zamieszkiwać w
naszej duszy: „Jeśli Mnie kto miłuje,



będzie zachowywał moją naukę, a
Ojciec mój umiłuje go, i przyjdziemy
do Niego, i będziemy u niego
przebywać” (J 14, 23)”[1]. Słowa te,
zaczerpnięte z homilii wygłoszonej
przez Świętego Josemaríę w Wielki
Czwartek 1960 roku, odzwierciedlają
jego głębokie rozumienie tajemnicy
eucharystycznej jako wylania miłości
Trójcy Świętej, która pragnie zbliżyć
się do ludzi.

Każdy z nas jest powołany do tego, by
być mieszkaniem Boga. To marzenie
może się urzeczywistnić, jeśli
zostaniemy przemienieni w
Chrystusa, jeśli będziemy żyć Jego
życiem[2] i staniemy się z Nim jedno.
To utożsamienie dokonuje się w
wyjątkowy sposób poprzez
Eucharystię[3]. W życiu i nauczaniu
św. Josemaríi dostrzegamy
przemieniającą moc Eucharystii,
znaczenie Mszy św. dla
chrześcijańskiej egzystencji, co
uwidacznia się w dalszej części tej



samej homilii: „Być może nieraz
zadawaliśmy sobie pytanie, jak
możemy odpowiedzieć na tak wielką
miłość Boga, i być może chcielibyśmy
zobaczyć jasno określony program
życia chrześcijańskiego. Rozwiązanie
jest proste i w zasięgu ręki
wszystkich wiernych: uczestniczyć z
miłością we Mszy świętej, uczyć się
podczas niej relacji z Bogiem,
ponieważ w tej ofierze zawarte jest
wszystko, czego Pan od nas
oczekuje”[4].

„Uczenie się w trakcie Mszy św.
wchodzenia w relację z Bogiem”.
Zwrot ten wyraża przekonanie, że
obrzędy liturgiczne, w trakcie
których sprawowana jest celebracja
eucharystyczna, mają dla wiernych
wartość pedagogiczną[5]. Tego
rodzaju rozważania wydają się
logiczne, ponieważ „to właśnie we
Mszy św. odpowiedź na dar Boży
powinna być odpowiedzią absolutnej
miłości, z całego serca, ze wszystkich



sił, aż do oddania życia”[6]. W tym
artykule pragniemy podkreślić, że
św. Josemaría był świadomy
przemieniającej mocy, jaką liturgia
Mszy św. ma dla zwykłych wiernych.
Jego nauki w tym względzie są
wielorakie i stale pojawiają się w
jego pismach. Z tego powodu w
niniejszej pracy postanowiliśmy
skupić naszą uwagę przede
wszystkim na homilii „Eucharystia,
tajemnica wiary i miłości”[7], w której
św. Josemaría proponuje wyciągnąć
różne wnioski dla życia duchowego
chrześcijan w zależności od
poszczególnych części celebracji
eucharystycznej.

1. Wartość mistagogiczna
obrzędu

Założyciel Opus Dei proponuje
konkretny sposób uczestniczenia w
lekcjach tej szkoły życia, jaką jest
Eucharystia: „Pozwólcie, że
przypomnę wam to, co sami



wielokrotnie obserwowaliście:
przebieg obrzędów liturgicznych.
Jest bardzo prawdopodobne, że gdy
uważnie je śledzimy, Pan sprawi, że
każdy z nas odkryje, w czym
powinien się poprawić, jakie wady
wykorzenić, jak kształtować nasze
braterskie relacje ze wszystkimi
ludźmi”[8].

W pewnym sensie można
powiedzieć, że św. Josemaría jest
gotów mówić do wiernych o Mszy
św. nie w sposób dyskursywny, ale
mistagogicznie, poprzez obrzędy[9].
Jest to logiczne, ponieważ szeroka i
głęboka rzeczywistość duchowych
skutków Mszy świętej nie może
płynąć autonomicznie i niezależnie
od tekstów i obrzędów, które ją
kształtują[10].

Zwrócenie uwagi na znaczenie
obrzędów było często obecne w
Magisterium Kościoła w XX wieku.
Pius XII mówi na ten temat:



„Całkowicie więc błądzą i odbiegają
od prawdziwego i czystego pojęcia
oraz nauki świętej liturgii ci, którzy
uważają ją za zewnętrzną jedynie i
pod zmysły podpadającą część
bożego kultu, lub za jakiś ozdobny
aparat ceremonii. Nie mniej mylą się
ci, którzy ją pojmują jedynie jako
zbiór praw i przepisów, którymi
Hierarchia kościelna ustala
urządzenie i porządek świętych
obrzędów.”[11] Przeciwnie, jak
przypomina nauczanie soborowe
zawarte w konstytucji Sacrosanctum
Concilium, w liturgii, „przez którą
Bogu oddawana jest doskonała
chwała, a ludzie zostają uświęceni,
Chrystus zawsze jednoczy ze sobą
Kościół, swoją umiłowaną małżonkę,
która modli się do swego Pana i
przez Niego oddaje cześć Ojcu
Przedwiecznemu. Liturgia jest więc
słusznie uważana za sprawowanie
kapłańskiego urzędu Jezusa
Chrystusa, przez który uświęcenie
ludzkości objawia się i



urzeczywistnia w sposób właściwy
każdemu człowiekowi i przez który
mistyczne ciało Jezusa Chrystusa, to
znaczy Głowa i jej członki, sprawuje
integralny kult publiczny”[12].
Podobnie święty Josemaría, od
samego początku swojego
przepowiadania, podkreślał
uświęcający potencjał tajemnicy
kultu Bożego[13].

W związku z tym liturgia jest
„uprzywilejowanym miejscem
spotkania chrześcijan z Bogiem i z
Tym, którego On posłał, Jezusem
Chrystusem”[14]. Spotkanie, które
„wyraża się jako dialog, poprzez
czyny i słowa”[15], pod widzialnymi
znakami używanymi w świętej
liturgii, wybranymi przez Chrystusa
lub Kościół, oznaczającymi
niewidzialne rzeczywistości
boskie[16].

Dlatego słowa i gesty liturgii mają
szczególne znaczenie; wniknięcie w



nie wymaga wewnętrznego
uczestnictwa wiernych, jak to
wynika z Drogi, nr 543: „Widziałeś,
jak odprawiałem Mszę świętą przy
nagim ołtarzu, pozbawionym
wszelkich ozdób. Wielki krucyfiks.
Proste, surowe świeczniki. Grube
woskowe świece, wznoszące się
jedna za drugą coraz wyżej, aż do
wysokości krzyża. Front ołtarza w
liturgicznym kolorze dnia. Obszerny
ornat. Szeroki, bogaty kielich
prostego kształtu. Bez świateł
elektrycznych, których zresztą wcale
nam nie brakowało. — A jednak
trudno ci było opuścić kaplicę, tak
dobrze się w niej czułeś. Czy widzisz,
jak prowadzi do Boga, jak do Niego
przybliża zachowanie rygoru w
liturgii?”[17]. W odniesieniu do tego
tekstu F.M. Arocena stwierdził:
„Tekst odzwierciedla wrażliwość
mistagogiczną autora: znaki
tajemnicy Chrystusa prowadzą do
Niego. Przeżywana z autentyzmem
celebracja stanowi pośrednictwo, a



zarazem najbardziej wymowną
katechezę o Jego tajemnicy”[18].

2. Msza święta - synowskie
spotkanie miłości

Tytuł tego paragrafu zawiera w sobie
dwa podstawowe założenia. Z jednej
strony Msza święta, jak każde
spotkanie, jest czymś, co dokonuje się
w relacji pomiędzy dwojgiem:
Chrystus jest rzeczywiście obecny, a
uczestnicy celebracji, ochrzczeni
przez wylanie Ducha Świętego,
uznają się za dzieci Boże, dzieci w
Synu, z prawem i obowiązkiem bycia
przedstawionymi i ofiarowanymi
wraz z Chrystusem Ojcu. Jest to
szczególne spotkanie: spotkanie
zakochanych. Dlatego właśnie święty
Josemaría określił Mszę Świętą jako
„trynitarny strumień miłości”[19], w
którym chrześcijanin pragnie się
odnaleźć poprzez „synowską miłość
przepojoną duchem kapłańskim”[20].



W Eucharystii bowiem „zawarte jest
rzeczywiście, prawdziwie i
substancjalnie Ciało i Krew, jak
również dusza i Bóstwo Pana
naszego Jezusa Chrystusa, a więc cały
Chrystus”[21]. „Dlatego wiara wymaga,
byśmy w obliczu Eucharystii mieli
świadomość, że stajemy przed
samym Chrystusem. Właśnie Jego
obecność nadaje innym wymiarom -
uczty, pamiątki Paschy, antycypacji
eschatologicznej - znaczenie, które
daleko wykracza poza samą tylko
symbolikę. Eucharystia jest
tajemnicą obecności, przez którą
spełnia się w najwznioślejszy sposób
obietnica Jezusa, że pozostanie z
nami aż do skończenia świata.”[22].

Wszystkie te cuda ukazują nam
bliskość, troskę i miłość Boga do
ludzi. Święty Josemaría - przypomina
prałat Opus Dei - „nauczył nas,
abyśmy w pełni uczynili naszą wiarę
w rzeczywistą obecność Chrystusa w
Eucharystii naszą własną, aby Pan



rzeczywiście wszedł w nasze życie, a
my w Jego, abyśmy patrzyli na Niego
i kontemplowali Go oczyma wiary
jako osobę, która jest rzeczywiście
obecna: widzi nas, słyszy nas, czeka
na nas, mówi do nas, zbliża się do
nas i szuka nas, ofiaruje się za nas
we Mszy Świętej”[23].

W Eucharystii Pan naprawdę
ukazuje nam miłość, która sięga „aż
do końca” (J 13, 1), miłość, która nie
zna miary[24]. Dlatego też święty
zwyczajności uważał to za
szaleństwo miłości, a nawet dokonał
śmiałego porównania: „Żaden
zakochany nie mówi, że nie ma
czasu, by być blisko ukochanej, albo
że się spieszy. Nasi rodzice nie mieli
problemu z czasem, żeby być cały
czas razem, bo byli zakochani”[25]. I
dalej radził: „Czy nie warto przenieść
przykłady miłości ludzkiej,
szlachetnej i czystej, na sprawy Boże?
Jeśli istotnie kochamy Pana tym
sercem cielesnym — nie mamy



innego — nic nie będzie nas nagliło
by w pośpiechu kończyć spotkanie z
Nim”[26].

3. Przygotowanie do
miłosnego spotkania

Jeśli Eucharystia jest miłosnym
spotkaniem, to ważnym aspektem
jest przygotowanie wewnętrzne. A
także zewnętrzne, jak potwierdza
założyciel Opus Dei, przywołując
niektóre sceny ze swojego
dzieciństwa: „Kiedy byłem
dzieckiem, praktyka częstego
przystępowania do Komunii świętej
nie była jeszcze rozpowszechniona.
Pamiętam, jak się przygotowywano
do przyjęcia Komunii: starannie
przygotowywano duszę i ciało.
Najlepsze ubranie, porządnie
uczesane włosy, czyste (również w
znaczeniu fizycznym) ciało, a nawet
trochę perfum... Była to delikatność
właściwa zakochanym, duszom
delikatnym i silnym, które umieją za



Miłość odpłacać miłością”[27]. W
Kuźni to zewnętrzne przygotowanie
staje się obrazem tego, co dzieje się w
sferze duchowej: „Mamy
przyjmować Pana w Eucharystii tak
jak wielkich tego świata — jeszcze
lepiej! — wśród ozdób, świateł, w
nowych strojach... — I jeśli zapytasz,
jaką czystość, jakie ozdoby i jakie
światła powinieneś mieć, odpowiem
ci: czystość każdego ze swoich
zmysłów, ozdobę swoich władz
duchowych, światło całej swojej
duszy”[28].

Od początku Mszy św. świadomość
przebywania w obecności Trójcy
Świętej wzbudza w św. Josemaríi
miłość i podziw, które sprawiły, że
intensywnie włączył się w liturgię.
Każdy szczegół nabierał dla niego
szczególnego znaczenia. Do ołtarza
szedł z radością, „Kapłan kieruje się
do ołtarza Bożego, do Boga, który
uwesela młodość moją. Msza święta
rozpoczyna się pieśnią radości,



ponieważ Bóg jest tutaj. Jest to
radość, która wraz z szacunkiem i
miłością wyraża się w ucałowaniu
ołtarza, symbolu Chrystusa i
pamiątki świętych: przestrzeń
niewielka, uświęcona, ponieważ na
tym stole ofiarnym sprawuje się
Sakrament o nieskończonej
skuteczności.”[29] Wyznał więc:
„Całuję ołtarz z namiętnością. Myślę,
że to właśnie tam odnawia się Ofiara
Kalwarii, tam Ojciec, Syn i Duch
Święty wylewają się na ludzkość...
Wypełnijcie się pragnieniem miłości,
zadośćuczynienia i ofiary. Dał nam
swoją miłość, a miłość odpłaca się
miłością. I nie mówcie mi, że Bóg jest
daleko: On jest w każdym z nas”[30].

Wobec tego spotkania z wielkością i
nieskończoną dobrocią Boga, które
dokonuje się w liturgii, św. Jan Paweł
II dał następujące wskazania:
„Postawa ta nie może nie być
przeniknięta czcią i poczuciem
zdumienia, które wynikają ze



świadomości, że jest się w obecności
majestatu Boga”[31]. Stajemy przed
Bogiem, wezwani, aby być Jego
dziećmi, wezwani do Jego obecności,
aby w mocy Ducha Świętego
przemienić się w Syna. Czy nie jest
logiczne, że odczuwamy pragnienie
zbadania naszego życia, proszenia o
dar nieustannego nawracania się?

Odmawianie Confiteor, kontynuuje
założyciel Opus Dei, „konfrontuje nas
z naszą niegodnością: nie z
abstrakcyjnym wspomnieniem winy,
ale z konkretną obecnością naszych
grzechów i uchybień. Dlatego
powtarzamy: Kyrie eleison, Christe
eleison; Panie, zmiłuj się nad nami;
Chryste, zmiłuj się nad nami. Gdyby
przebaczenie, którego potrzebujemy,
zależało od naszych własnych zasług,
w tej chwili w duszy pojawiłby się
gorzki smutek. A zamiast tego, dzięki
Bożej dobroci, przebaczenie
przychodzi do nas z Bożego
miłosierdzia, które właśnie



wychwalamy w Gloria: Albowiem
tylko Ty jesteś Święty, tylko Ty jesteś
Panem, tylko Ty jesteś Najwyższy,
Jezus Chrystus z Duchem Świętym, w
chwale Boga Ojca”[32].

4. Nawiązywanie miłosnego
dialogu

Kolekta kończy się słowami, które
święty Josemaría tak bardzo lubił
powtarzać, ponieważ przypominały
mu one, że w Najświętszej Ofierze
Ołtarza działa cała Trójca Święta: 
Przez naszego Pana, Jezusa
Chrystusa, Twojego Syna - zwracamy
się do Ojca - który jest Bogiem, który
z Tobą żyje i króluje w jedności Ducha
Świętego na wieki wieków. Następnie
rozpoczyna się Liturgia Słowa,
podczas której mamy do czynienia z
autentycznym dyskursem, który
oczekuje i domaga się odpowiedzi.
Ten moment celebracji ma bowiem
charakter proklamacji i dialogu: Bóg
przemawia do swego ludu, ujawnia



misterium odkupienia i zbawienia
oraz dostarcza wiernym duchowego
pokarmu; sam Chrystus przez swoje
słowo jest obecny pośród wiernych.
Lud przyswaja sobie to Boże słowo w
milczeniu i przez śpiewy oraz
przyłącza się do niego przez
wyznanie wiary; nakarmiony tym
słowem zanosi modlitwę
powszechną w potrzebach całego
Kościoła i za zbawienie całego
świata”[33].

Prałat Opus Dei, który był świadkiem
wielu celebracji eucharystycznych
Założyciela, wspomina, że „ton, w
jakim czytał teksty liturgiczne, był
naprawdę imponujący, ze względu
na jasność tych, którzy wypowiadają
je ustami i sercem. Do tego stopnia
utożsamiał się z tekstami, zwłaszcza
z czytaniami, że w obecności innych
osób nie mógł się opanować i po
zakończeniu Ewangelii wyrażał
swoje uczucia w homilii”[34]. Dlatego
naprawdę żył rozważaniami, które



poczynił na temat tej części Mszy
świętej: „Słuchamy teraz Słowa
Pisma, lekcji i Ewangelii, świateł
Ducha Świętego, który mówi do nas
ludzkimi słowami, żeby nasz umysł
poznawał i kontemplował, żeby
nasza wola się umacniała, a nasze
działanie wypełniało”[35].
Wypełnienie działania jest właśnie
„performatywnym wymiarem
celebrowanego Słowa: liturgia
dokonuje doskonałej realizacji
tekstów biblijnych, a sakrament
urzeczywistnia to, co Słowo głosi”[36].

„Pierwszym warunkiem dobrej
celebracji - naucza Benedykt XVI -
jest to, aby kapłan naprawdę wszedł
w tę rozmowę. Głosząc Słowo, sam
czuje, że prowadzi rozmowę z
Bogiem. Jest słuchaczem Słowa i
zwiastunem Słowa, w tym sensie, że
staje się narzędziem Pana i stara się
zrozumieć to Słowo Boże, które
następnie ma być przekazane
ludziom. Prowadzi rozmowę z



Bogiem, ponieważ teksty Mszy
świętej nie są tekstami teatralnymi
czy czymś podobnym, ale są
modlitwami, dzięki którym wraz ze
zgromadzonymi rozmawia z
Bogiem”[37].

Można powiedzieć, że to ruminatio
jest zgodne z koncepcją tekstów
liturgicznych św. Josemaríi, a w
szczególny sposób ze Słowem Bożym
głoszonym w Liturgii Słowa, które
staje się modlitwą i wprowadzane w
życie. „Nie dziwi zatem, że jego
homilie i pisma zawierają kilka
komentarzy do lex orandi, którego
żywotność odpowiada biblijnej i
liturgicznej głębi jego doświadczenia
podczas celebracji. W niektórych
fragmentach jego styl nawiązuje do
mistagogii Ojców Kościoła”[38].



5. Pełne miłości spotkanie
Chrystusa i Jego Kościoła

„Jesteśmy bowiem jednym ludem,
wyznającym jedną wiarę, jedno
Credo; ludem zjednoczonym
jednością Ojca, Syna i Ducha
Świętego.”[39] Te słowa zapraszają nas
do zrobienia kroku naprzód.
Utożsamienie się z uczuciami
Chrystusa zakłada stopniową
przemianę w Nim poprzez modlitwę;
ale jak możemy nauczyć się modlić?
Odpowiedź jest jasna: modląc się z
innymi. W rzeczywistości nie da się
oddzielić Boga Ojca od Jego Ludu: „Za
każdym razem, gdy wołamy i
mówimy: ‘Abba! Ojcze!’, to Kościół,
cała wspólnota ludzi pogrążonych w
modlitwie, wspiera nasze wezwanie,
a nasze wezwanie jest wezwaniem
Kościoła”[40]. Tylko Jezus może
powiedzieć „Ojcze mój”. Wszyscy
pozostali zwracają się do Boga jako
Ojca, zawsze w komunii z nami,
których Jezus ustanowił, sprawiając



przez chrzest, że jesteśmy dziećmi w
Synu.

Sama liturgia ukazuje nam tę
rzeczywistość w sposób namacalny.
Kiedy kapłan opuszcza ambonę lub
sedillię, aby udać się do ołtarza -
będącym ośrodkiem całej Liturgii
eucharystycznej[41] - wszyscy
przygotowują się w sposób bardziej
bezpośredni do wspólnej modlitwy,
którą kapłan i lud kierują do Ojca,
przez Chrystusa w Duchu Świętym[42].
W tej części celebracji kapłan
przemawia do ludu tylko w
dialogach od ołtarza[43], ponieważ
czynność ofiarna, która dokonuje się
w liturgii eucharystycznej, nie jest
skierowana przede wszystkim do
wspólnoty. Kapłan i lud nie modlą się
do siebie nawzajem, ale do jednego
Pana. W rzeczywistości duchowe i
wewnętrzne ukierunkowanie
wszystkich, kapłana - jako
przedstawiciela całego Kościoła - i
wiernych, jest versus Deum per



Iesum Christum. W ten sposób
możemy lepiej zrozumieć okrzyk
wczesnego Kościoła: „Conversi ad
Dominum”[44].

W istocie, umiejscowienie krzyża w
centrum ołtarza wskazuje na
centralne miejsce krzyża w celebracji
eucharystycznej i na dokładną
orientację, do jakiej wzywa się całe
zgromadzenie podczas liturgii
eucharystycznej: nie patrzymy na
siebie nawzajem, ale patrzymy na
Tego, który narodził się, umarł i
zmartwychwstał dla nas, Zbawiciela.
W tym kontekście św. Josemaría
napisał na początku 1935 roku:
„Niech Krzyż Święty i ołtarz - mensa
ołtarzowa całkowicie odizolowana -
zajmują najbardziej znaczące
miejsce”[45].To Chrystus, od którego
pochodzi wszelkie zbawienie,
wschodzące słońce, ku któremu
wszyscy winniśmy kierować nasz
wzrok, od którego winniśmy
otrzymać dar łaski[46]. Jak mówi z



prostotą papież Franciszek, „na
mensie znajduje się krzyż,
wskazujący, że na tym ołtarzu
składana jest ofiara Chrystusa: On
jest duchowym pokarmem, który jest
tam przyjmowany pod postaciami
chleba i wina”[47].

Na ile zrozumiemy tę strukturę, w
której przyswajamy sobie słowa
liturgii, na tyle wejdziemy w
wewnętrzne współbrzmienie i
staniemy wraz z Kościołem w
rozmowie z Bogiem. Podczas
sprawowania sakramentów kapłan
rozmawia z Chrystusem, a przez
Niego z Trójjedynym Bogiem, i w ten
sposób modli się z innymi i za
innych. Jak mówi święty Josemaría:
„Zaprowadzić ludzi do chwały
wiecznej w miłości Bożej — to jest
nasze dążenie i zasadnicze cel Mszy
Świętej, takie jak Chrystus kiedy
oddawał swe życie na Kalwarii”[48].



Jeśli więc można bez obawy błędu
powiedzieć, że chrześcijanin, dzięki
obcowaniu świętych, nigdy nie jest
sam, to w liturgii jest to nieustannie
dostrzegane. „Aby ofiara przyniosła
zbawienie wszystkim, kapłan modli
się: Orate, fratres, ponieważ ta ofiara
jest moja i wasza, całego Kościoła
świętego. Módlcie się, bracia, nawet
gdyby niewielu było was
zgromadzonych; nawet gdyby
fizycznie był obecny tylko jeden
chrześcijanin i nawet gdyby był tylko
sam celebrans - ponieważ każda
Msza jest ofiarą powszechną,
okupem za wszystkie pokolenia,
języki, ludy i narody”[49] (por. Ap 5,
9).

W Modlitwie eucharystycznej ta
uniwersalność nabiera prawdziwej
szerokości: „Ziemia i niebo jednoczą
się, by zaintonować z Aniołami Pana:
Sanctus, Sanctus, Sanctus... Cieszę się
i raduję z Aniołami, a nie jest to dla
mnie trudne, bo wiem, że jestem



przez nich otoczony, kiedy
odprawiam Mszę św., uwielbiają
Trójcę Świętą. Wiem też, że
Najświętsza Dziewica w jakiś sposób
interweniuje, ze względu na Jej ścisłe
zjednoczenie z Trójcą
Przenajświętszą i dlatego, że jest
Matką Chrystusa, Jego Ciała i Jego
Krwi: Matką Jezusa, doskonałego
Boga i doskonałego Człowieka”[50].

W ten sposób rozumie się, że
chrześcijanin nie może modlić się do
Boga w sposób autentyczny, jeśli żyje
w duchowej izolacji od innych, nie
otwierając się na innych. „Wiara
chrześcijańska nigdy nie jest po
prostu subiektywną lub osobisto-
prywatną relacją z Chrystusem i Jego
słowem, lecz jest absolutnie
konkretna i eklezjalna”[51]. Dlatego
właśnie żaden chrześcijanin nie
modli się sam: zawsze towarzyszy
mu Duch Święty. Jego modlitwa jest
zawsze w duecie i w chórze:
rozbrzmiewa w niej wezwanie



Kościoła w nieustannej epiklezie do
swego Pana. Dlatego też
„Przeżywanie Mszy świętej - to
nieustanne trwanie na modlitwie;
przekonanie, że dla każdego z nas
jest to osobiste spotkanie z Bogiem:
wielbimy, wysławiamy, prosimy,
składamy dzięki, wynagradzamy za
swoje grzechy, oczyszczamy się,
czujemy się w Chrystusie zespoleni w
jedno z wszystkimi
chrześcijanami”[52].

To poczucie jedności kształtuje całe
życie każdego wiernego:
„Powinniśmy więc starać się o
wzrastanie w naszym życiu
wewnętrznym i rozwój cnót, myśląc
o dobru całego Kościoła”[53]. Modlitwa
eucharystyczna jest wymownym
przykładem tego otwarcia serca na
intencje Oblubienicy Chrystusa
obecnej na całej ziemi: „W ten
sposób zaczynamy kanon, z
synowską ufnością, która nazywa
naszego Ojca Boga nieskończenie



dobrym. Prosimy Go za Kościół i za
wszystkich w Kościele: za Papieża, za
swoją rodzinę, za swoich przyjaciół i
znajomych. Katolik, o sercu
powszechnym, prosi za wszystkich
ludzi, bo nic nie może zostać
wyłączone z jego pełnej zapału
żarliwości”[54].

W czasie modlitwy eucharystycznej
prośba ta jest powtarzana w różnych
momentach, a czasem przywołuje się
świętych, prosząc o ich
wstawiennictwo. „Żeby zaś prośba
została przyjęta, wspominamy naszą
łączność z pełną chwały Maryją,
zawsze Dziewicą, i z tą garstką ludzi,
którzy jako pierwsi poszli za
Chrystusem i umarli za Niego”[55]. A
wraz ze wstawiennictwem prośba:
„Więcej próśb - bo my, ludzie, prawie
zawsze jesteśmy skłonni prosić: za
naszych zmarłych braci, za siebie
samych. Tutaj zawierają się też
wszystkie nasze niewierności, nasze



nędze. Ciężar jest wielki, lecz On
chce go nieść za nas i z nami”[56].

Zbliża się moment konsekracji. Tutaj
„powtarza się nieskończone
szaleństwo Boże podyktowane
Miłością”[57]. Znajdujemy się w
punkcie kulminacyjnym modlitwy
eucharystycznej, jak stwierdza
Ogólne Wprowadzenie do Mszału
Rzymskiego: „poprzez słowa i
czynności Chrystusa dokonuje się
Ofiara, jaką sam Chrystus ustanowił
podczas Ostatniej Wieczerzy, kiedy
swoje Ciało i Krew złożył w darze
pod postaciami chleba i wina, dał
Apostołom do spożywania i picia
oraz polecił im uwieczniać to samo
misterium”[58].

Kapłan łączy ręce i wyraźnie
wypowiada słowa Pana, jak tego
wymaga natura tych słów[59].
Szczególnie w tym momencie
celebracji kapłan działa in persona
Christi, „to znaczy więcej niż „w



imieniu” czy „w zastępstwie”
Chrystusa. „In persona” to znaczy: w
swoistym sakramentalnym
utożsamieniu się z Prawdziwym i
Wiecznym Kapłanem, który Sam
tylko Jeden jest prawdziwym i
prawowitym Podmiotem i Sprawcą
tej swojej Ofiary - i przez nikogo
właściwie nie może być w jej
spełnianiu wyręczony”[60]. Dla
świętego Josemaríi jest to jasna
rzeczywistość: „Z jednej strony
jestem jednym z wiernych - jak
wszyscy pozostali; ale przy ołtarzu
jestem ponad wszystko Chrystusem!
Odnawiam w sposób bezkrwawy
boską Ofiarę Kalwarii i konsekruję in
persona Christi, reprezentując
realnie Jezusa Chrystusa, ponieważ
Mu użyczam mojego ciała, mojego
głosu i moich rąk, mego biednego
serca, tylekrotnie zabrudzonego,
które chcę, aby On obmył”[61].

„Kanon kończy się kolejnym
wezwaniem do Trójcy



Przenajświętszej: per Ipsum, et cum
Ipso, et in Ipso... przez Chrystusa, z
Chrystusem i w Chrystusie, naszej
Miłości, Tobie, Ojcze Wszechmogący,
w jedności Ducha Świętego, niech
będzie wszelka cześć i chwała przez
wszystkie wieki wieków”[62].
Przypominamy sobie, że jesteśmy
wprowadzeni w trynitarny nurt
miłości Boga do ludzi, jakim jest
Eucharystia. Kanon kończy się
modlitwą uwielbienia Trójcy Świętej,
„formą modlitwy, w której człowiek
najbardziej bezpośrednio uznaje, iż
Bóg jest Bogiem. Wysławia Go dla
Niego samego, oddaje Mu chwałę nie
ze względu na to, co On czyni, ale
dlatego że ON JEST. Uczestniczy w
szczęściu serc czystych, które
kochają Go w wierze, zanim ujrzą Go
w chwale”[63]. Nawet jeśli prawdą
jest, że cała celebracja
eucharystyczna jest wielkim
dziękczynieniem skierowanym do
Trójcy Przenajświętszej, to jednak
końcowa doksologia modlitwy



eucharystycznej podsumowuje i
koncentruje całe to uwielbienie.

Z kolei gest podniesienia pateny i
kielicha ma na celu przedstawienie
Ojcu, aby ofiarować Mu wielką
ofiarę: Chrystusa, najwyższy wyraz
czci i chwały należnej Bogu.
Rzeczywiście, formuła doksologii
końcowej potwierdza, że każda
modlitwa uwielbienia „jest możliwa
jedynie przez Chrystusa, który
jednoczy wiernych ze swą osobą oraz
ze swoim uwielbieniem i
wstawiennictwem. W ten sposób
ofiara uwielbienia jest składana Ojcu
przez Chrystusa i z Chrystusem, by
mogła być w Nim przyjęta.”[64]

W tym samym duchu święty
Josemaría powiedział: „Podczas
Świętej Ofiary kapłan bierze Ciało
naszego Boga i Kielich z Jego Krwią i
wznosi je ponad wszystkimi
ziemskimi rzeczami, mówiąc: Per
Ipsum, et cum Ipso, et in Ipso — przez



moją Miłość! z moją Miłością! w
mojej Miłości! Złącz się z tym gestem.
Co więcej: wprowadź jego sens do
swojego życia”[65]. Ostatnie słowa -
„złącz się z tym gestem [...]
wprowadź jego sens do swojego
życia” - zachęcają nas do
uskuteczniania tego gestu przez cały
dzień[66], ponieważ „żeby
odpowiedzieć na tyle miłości,
niezbędne jest całkowite oddanie
duszy i ciała”[67].

6. Komunia: kiedy spotkanie
staje się adoracją i
zjednoczeniem

Istotną częścią Mszy świętej jest
Komunia. Święty Josemaría często
zalecał ją w swoich kazaniach[68]. Już
w 1931 roku, wskazując na praktykę,
jaką powinni stosować ci, którzy
włączyli się do Opus Dei, napisał, że
„zazwyczaj będą oni przyjmować
Komunię Świętą podczas Mszy
Świętej, ponieważ tego wymaga



liturgia”[69]. Jednocześnie napisał:
„Komunia w czasie Mszy św. jest
regułą, a nie wyjątkiem. Intra
Missam, z hostiami ofiarowanymi i
konsekrowanymi podczas Mszy św.
Co Bóg złączył, człowiek niech nie
rozdziela. Ofiara zjednoczona z
sakramentem. Dlaczego oddzielać ją
bez uzasadnionej przyczyny?”[70].

Celem obrzędu Komunii jest, aby
wierni, należycie usposobieni,
przyjęli Chleb z nieba i Kielich
zbawienia, Ciało i Krew Chrystusa,
który wydał siebie samego za życie
świata[71]. Ułatwienie tego polecenia
jest celem trzech momentów
bezpośredniego przygotowania:
Ojcze nasz, gestu pokoju i
symbolicznego aktu łamania chleba.

Święty Josemaría nawiązuje do
Modlitwy Pańskiej, mówiąc nam:
„Jezus jest Drogą, Pośrednikiem; w
Nim - wszystko; poza Nim - nic. W
Chrystusie, pouczeni przez Niego,



ośmielamy się wołać Ojcze nasz do
Wszechmogącego: Ten, który
stworzył niebo i ziemię, jest pełnym
miłości Ojcem, który oczekuje, że
będziemy do Niego ciągle wracać,
każdy z nas, będąc jak nowy syn
marnotrawny”[72]. Słowa te
wprowadzają nas bezpośrednio w
rzeczywistość Komunii, która
pogłębia nasze zjednoczenie z
Chrystusem, jednoczy nas z Nim,
oddzielając od grzechu, i buduje
Kościół[73]. Zjednoczenie z
Chrystusem, a przez Niego ze
wszystkimi naszymi braćmi i
siostrami, synostwo w Chrystusie i
braterstwo: to uczucia, które
odnajdujemy w całej celebracji
eucharystycznej.

„O Panie, nie jestem godzien abyś
przyszedł do mnie ale powiedz tylko
jedno słowo, a będzie uzdrowiona
dusza moja” - to modlitwa
poprzedzająca Komunię, znak
skruchy, adoracyjnego żalu miłości,



który rzuca światło na to, co dzieje
się w danym momencie: „Nie jest
przecież tak, że w Eucharystii po
prostu coś otrzymujemy. Jest ona
spotkaniem i zjednoczeniem osób;
jednakże osoba, która wychodzi nam
na spotkanie i pragnie zjednoczyć się
z nami, to Syn Boży. Do takiego
spotkania może dojść tylko na drodze
adoracji. Przyjmować Eucharystię
znaczy adorować Tego, którego
przyjmujemy. Właśnie tak i tylko tak
stajemy się jedno z Nim”[74]. Z tego
powodu założyciel Opus Dei
proponuje bardzo wyrazisty
kontrast: „Kiedy na ziemi przyjmuje
się jakieś znamienite osoby, są
światła, muzyka, odświętne stroje. A
jak powinniśmy się przygotować,
żeby ugościć w swojej duszy
Chrystusa? Czy zastanawialiście się
kiedyś, jak byśmy się zachowali,
gdyby Komunię świętą można było
przyjąć tylko raz w życiu?”[75].



Msza Święta dobiega końca: „Z
Chrystusem w duszy kończymy Mszę
świętą: błogosławieństwo Ojca, Syna
i Ducha Świętego towarzyszy nam
przez cały dzień, w naszym prostym i
zwyczajnym zadaniu uświęcania
wszystkich szlachetnych działań
ludzkich”[76]. Aranda tak to
komentuje: „W sposób naturalny i
spontaniczny w umyśle i piórze
autora nieustannie rodzi się
sformułowanie jego fundamentalnej
doktryny, będącej owocem darów
założycielskich wyciśniętych przez
Boga w jego duszy: wezwania
wszystkich wiernych chrześcijan do
świętości w ich własnym stanie i
okolicznościach życia, a w
szczególności powołania-misji
wiernych świeckich do uświęcania
wszystkich szlachetnych działań
ludzkich. Mówi, że jest to zadanie,
które należy realizować z prostotą i
naturalnością, ponieważ nie
wykracza poza ścieżki zwykłego
życia zawodowego i społecznego,



musi być realizowane w ramach
obowiązków i zobowiązań każdego
człowieka”[77].

Msza święta jest w pewien sposób
rzutowana na całe życie wiernych.
„Bardzo zjednoczeni z Jezusem w
Eucharystii, zdołamy mieć ciągłą
obecność Boga, pośród wielu
zwykłych zajęć, które charakteryzują
sytuację każdego na tej ziemskiej
pielgrzymce, szukając Pana w
każdym czasie i we wszystkich
rzeczach”[78]. O chrześcijańskiej
spójności, jakiej wymagają celebracje
liturgiczne, przypomniał papież
Franciszek: „Sprawowanie
prawdziwego kultu duchowego
oznacza składanie siebie samego jako
żywej ofiary, świętej i miłej Bogu
(por. Rz 12, 1). Liturgii oderwanej od
kultu duchowego grozi pustka, która
z chrześcijańskiej oryginalności
przechodzi w ogólny, niemal
magiczny sens sakralny i w pustą
estetykę. Liturgia, będąc działaniem



Chrystusa, pobudza od wewnątrz do
przyobleczenia się w uczucia
Chrystusa, a w tym dynamizmie cała
rzeczywistość zostaje
przemieniona”[79].

Ta krótka podróż przez liturgię Mszy
św. ze św. Josemaríą pomaga nam
zrozumieć, dlaczego powiedział on:
„Uczestnicząc we Mszy świętej,
nauczycie się obcować z każdą z
Osób Bożych”[80]. Podczas celebracji
wierni mogą zwracać się do Ojca, w
Chrystusie przez działanie Ducha
Świętego: w ten sposób, wchodząc w
dialog z Osobami Boskimi, wzrasta
ich życie chrześcijańskie. Dialog, do
którego zaprasza każdy gest i słowo
obrzędu, i który w ten sposób
nabiera szczególnego znaczenia. “Nie
miłuje Chrystusa ten, kto nie miłuje
Mszy świętej; kto nie czyni wysiłków,
aby przeżywać ją spokojnie i bez
pośpiechu, z pobożnością, z miłością.
Miłość czyni zakochanych
wrażliwymi, delikatnymi; odkrywa



przed nimi szczegóły czasem bardzo
drobne - żeby o nie dbali - będące
jednak zawsze wyrazem
rozkochanego serca”[81].

Autor: Juan José Silvestre Valor,
Pontificia Università della Santa
Croce, Rzym

Tłumaczenie z: ROMANA63

[1] ŚW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, pkt. 84d (patrz też: 
Edición crítico-histórica, ed.
ANTONIO ARANDA, Rialp, Madrid
2013).

[2]Por. Gal 2, 20.

[3] O sposobie, w jaki św. Josemaría
pojmował to utożsamienie poprzez
Eucharystię, por. ÁNGEL GARCÍA
IBÁÑEZ, Eucaristía w JOSÉ LUIS
ILLANES (współred.), Diccionario de
san Josemaría Escrivá de Balaguer,
Ed. Monte Carmelo, Burgos 2013, s.
463.

https://romana.org/63/studio/incontrare-dio-nella-santa-messa-riflessioni-sulla/
https://romana.org/63/studio/incontrare-dio-nella-santa-messa-riflessioni-sulla/


[4] ŚW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, pkt 88b.

[5] W tym względzie istnieje
zasadnicza zgodność między myślą
św. Josemaríi a nauczaniem
Benedykta XVI: "Co to znaczy
sprawować Eucharystię w sposób
właściwy? Jest to spotkanie z Panem,
który dla nas odziera się ze swojej
boskiej chwały, pozwala się
upokorzyć aż do śmierci na krzyżu i
w ten sposób daje siebie każdemu z
nas. Dla kapłana bardzo ważna jest
codzienna Eucharystia, w której
wciąż na nowo wystawia się na
działanie tej tajemnicy; wciąż na
nowo oddaje się w ręce Boga,
doświadczając jednocześnie radości,
że On jest obecny, że mnie przyjmuje,
wciąż na nowo podnosi mnie i niesie,
podaje mi swoją rękę, siebie samego.
Eucharystia musi stać się dla nas
szkołą życia, w której uczymy się
oddawać nasze życie" (BENEDYKT



XVI, Homilia podczas święceń
kapłańskich, 7 V 2006).

[6] ERNST BURKHART - JAVIER LÓPEZ,
Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de san Josemaría. Estudio
de teología espiritual, Rialp, Madrid
2010, t. I, s. 555.

[7] Jak już wspomniano, homilia ta
została opublikowana w książce To
Chrystus Przechodzi i zawiera się tam
w punktach 83-94. O historii jej
powstania można przeczytać na s.
485-490 w Edición crítico-histórica
pod redakcją ANTONIO ARANDA
(zob. przyp. 1).

[8] ŚW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, pkt 88c.

[9] Por. SAN JOSEMARÍA, Camino.
Edición crítico-histórica, PEDRO
RODRÍGUEZ (red.), Rialp, Madrid
20043, n. 529, nota 11, s. 678.



[10] Por. JOSÉ ANTONIO ABAD, 
Liturgia i życie duchowe, w: JOSÉ
LUIS ILLANES (coord.), Diccionario
de san Josemaría Escrivá de Balaguer,
s. 757.

[11] Por PIUS XII, Mediator Dei.

[12] SOBÓR WATYKAŃSKI II, 
Sacrosanctum Concilium, nr 7. Ta
sama myśl została podjęta w
Katechizmie Kościoła Katolickiego,
nr 1070, 1089. Interesujący wydaje
się fakt, że tekst łaciński mówi:
„Merito igitur Liturgia habetur veluti
Iesu Christi sacerdotalis muneris
exercitatio, in qua per signa
sensibilia significatur et modo
singulis proprio efficitur...".
Uważamy, że tym, co poprzedza, jest
exercitatio, i w ten sposób staje się
jasne, że czynności liturgiczne są
sprawowaniem kapłaństwa
Chrystusa za pomocą widzialnych
znaków.



[13] Por. FÉLIX MARÍA AROCENA, 
Liturgia: visión general, w JOSÉ LUIS
ILLANES (współred.), Diccionario de
san Josemaría Escrivá de Balaguer,
str. 747.

[14] ŚW. JAN PAWEŁ II, List apostolski. 
Vicesimus quintus annus, 4-XII-1988,
nr 7.

[15] Por. KKK nr 1153

[16] Por. SOBÓR WATYKAŃSKI II, 
Sacrosanctum Concilium, nr 33.

[17] ŚW. JOSEMARIA, Droga, pkt 543.

[18] Por. FÉLIX MARÍA AROCENA, 
Liturgia: visión general, w JOSÉ LUIS
ILLANES (współred.), Diccionario de
san Josemaría Escrivá de Balaguer,
str. 749.

[19] ŚW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 85.

[20] ERNST BURKHART - JAVIER
LÓPEZ, Vida cotidiana y santidad en



la enseñanza de san Josemaría, tom I,
str. 556.

[21] SOBÓR TRYDENCKI, Dekret. De SS.
Eucharistia, kan. 1: DH, 1651; por.
rozdz. 3: DH, 1641.

[22] ŚW. JAN PAWEŁ II, Mane nobiscum
Domine, 7-X-2004, nr 16.

[23] JAVIER ECHEVARRÍA, List 6-
X-2004, nr 5.

[24] Por. ŚW. JAN PAWEŁ II, Ecclesia de
Eucharistia, 17-IX-2003, nr 11.

[25] ŚW. JOSEMARIA, Notatki
sporządzone podczas spotkania
rodzinnego, 6-I-1972.

[26] ŚW. JOSEMARIA, Kochać Kościół.
Kapłanem na zawsze, pkt 45.

[27] ŚW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, nr 91.

[28] ŚW. JOSEMARIA, Kuźnia, pkt 834.



[29] ŚW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 88d.

[30] JAVIER ECHEVARRÍA,
Wspomnienie o świętym Josemarii
Escrivá Założycielu Opus Dei,
Leonardo International, Milano 2001,
s. 212.

[31] ŚW. JAN PAWEŁ II, Przemówienie
do Zgromadzenia Plenarnego
Kongregacji Kultu Bożego i
Dyscypliny Sakramentów, 21-IX-2001.

[32] ŚW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 88d.

[33] Por. Mszał Rzymski, "Ogólne
Wprowadzenie do Mszału
Rzymskiego" (OWMR), 55. Dalej:
OWMR.

[34] JAVIER ECHEVARRÍA, 
Wspomnienie o świętym Josemarii
Escrivá Założycielu Opus Dei,
Leonardo International, Milano 2001,
s. 212.



[35] ŚW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 89a.

[36] Por. FÉLIX MARÍA AROCENA, 
Liturgia: visión general, w JOSÉ LUIS
ILLANES (współred.), Diccionario de
san Josemaría Escrivá de Balaguer, s.
753.

[37] BENEDYKT XVI, Przemówienie
podczas spotkania z kapłanami
diecezji Albano, 31-VIII-2006.

[38] Por. FÉLIX MARÍA AROCENA, 
Liturgia: visión general, w JOSÉ LUIS
ILLANES (współred.), Diccionario de
san Josemaría Escrivá de Balaguer, s.
748.

[39] ŚW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 89a.

[40] BENEDYKT XVI, Audiencja
generalna, 23-V-2012.

[41] Por. Mszał Rzymski, OWMR, 73.

[42] Por. Mszał Rzymski, OWMR, 78.



[43] Por. Pregare ad Orientem versus,
„Notitiae” 322, t. 29/5 (1993), s. 249.

[44] Rzeczywiście, „w pierwotnym
Kościele był zwyczaj, że biskup lub
kapłan po homilii zachęcał wiernych,
wołając: 'Conversi ad Dominum' -
zwróćcie się teraz ku Panu.
Oznaczało to przede wszystkim, że
będą zwracać się na wschód - w
kierunku wschodzącego słońca, jako
znak powracającego Chrystusa,
którego spotykamy w czasie
sprawowania Eucharystii. Tam, gdzie
z jakichś powodów nie było to
możliwe, w każdym razie zwracano
się ku wizerunkowi Chrystusa w
absydzie lub ku krzyżowi, aby
wewnętrznie ukierunkować się na
Pana. Ponieważ ostatecznie chodziło
o ten fakt wewnętrzny: o conversio, o
zwrócenie się naszej duszy ku
Jezusowi Chrystusowi, a tym samym
ku Bogu żywemu, ku prawdziwej
światłości” (BENEDYKT XVI, Homilia



podczas Wigilii Paschalnej, 22-
III-2008).

[45] ŚW. JOSEMARIA, Instrukcja 9-
I-1935, 254, w AGP, seria A.3, 90-1-1;
cytowany w FÉLIX MARÍA AROCENA,
Liturgia: visión general, w JOSÉ LUIS
ILLANES (współred.), Diccionario de
san Josemaría Escrivá de Balaguer, s.
750.

[46] Benedykt XVI kładzie nacisk na tę
kwestię. W 2002 roku ówczesny
kardynał Joseph Ratzinger
potwierdził, że „przedstawienie
kapłana ma miejsce w akcie
sakramentalnym, w którym można
mówić i działać w imieniu Chrystusa
z szacunkiem i uczuciem; nie
oznacza to jednak, że należy patrzeć
na kapłana jak na ikonę Chrystusa w
jego fizycznej postaci. Musi on starać
się być ikoną Chrystusa poprzez
swoje życie, ale częścią tego jest to, że
on sam, wraz z wiernymi, powinien
patrzeć na Chrystusa, aby Go



naśladować. Przeniesienie z
przedstawienia Chrystusa na
fizyczną postać kapłana, które
proponują nam o. Farnés i inni,
prowadzi do fałszywej deifikacji
kapłana, której powinniśmy się jak
najszybciej pozbyć. Nie, coraz
bardziej nie do zniesienia jest dla
mnie widok krzyża pozostawionego
na uboczu, aby można było zobaczyć
kapłana. Istotny charakter Kościoła
jako procesji, jako kroczenia w
modlitwie ku Panu, jest w ten sposób
nieodpowiednio zamazany" (JOSEPH
RATZINGER, Odpowiedź kardynała
Josepha Ratzingera na pytanie Pere
Farnésa, Faza 252 (2002) 511-512).

[47] PAPIEŻ FRANCISZEK, Audiencja
generalna, 5-II-2014.

[48] ŚW. JOSEMARIA, Kapłanem na
zawsze, w Kochać Kościół, pkt 47b.

[49] Św. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 89d



[50] Ibid. W innym miejscu zwraca
uwagę na podobną kwestię,
włączając w ten zryw uwielbienia
całe stworzenie: „Gdy odprawiam
Mszę Świętą z udziałem tylko tego
kto mi pomaga, także jest tam lud
boży. Czuję razem ze mną wszystkich
katolików, wszystkich wierzących i
także tych, co nie wierzą. Jest obecne
każde stworzenie — ziemia i ocean
zwierzęta i rośliny, które Panu
chwałę oddaje. I specjalnie, powiem
słowami Soboru Watykańskiego II,
najściślej bodaj jednoczymy się ze
czcią oddawaną Bogu przez Kościół
w niebie, wchodząc w święte
obcowanie z Nim i czcząc pamięć
przede wszystkim chwalebnej
zawsze Dziewicy Maryi, a także
świętego Józefa, Świętych Apostołów
i Męczenników oraz wszystkich
Świętych” (ŚW. JOSEMARIA, 
Kapłanem na zawsze, w Kochać
Kościół, pkt 44/45)



[51] JOSEPH RATZINGER, Convocados
en el camino de la fe, Ed. Cristiandad,
Madrid 2004, s. 172.

[52] ŚW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 88a.

[53] ŚW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 145b.

[54] ŚW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 90a. To właśnie modlitwa
wstawiennicza, według papieża
Franciszka, "szczególnie pobudza nas
do poświęcenia się ewangelizacji i
motywuje do szukania dobra innych
[...]. Wstawiennictwo nie oddziela
nas od prawdziwej kontemplacji,
ponieważ kontemplacja, która
pomija innych, jest oszustwem".
(Papież Franciszek, Adhortacja
apostolska Evangelii Gaudium, 24
czerwca 2013 r., 281).

[55] ŚW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 90a.



[56] ŚW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 90c.

[57] ŚW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 90b.

[58] Mszał Rzymski, OWMR, 79d.

[59] 22 stycznia 1968 roku papież
Paweł VI zaproponował ten
rubrycyzm dotyczący sposobu
wymawiania słów Pańskich (por.
ANNIBALE BUGNINI, La riforma della
liturgia (1948-1975), s. 408, przypis
15). W ten sposób "podkreśla się
transcendencję momentu
konsekracji, wyrazistość i
odmienność tych słów w stosunku do
innych, ponieważ są one punktem
kulminacyjnym całej modlitwy
eucharystycznej, a także całej
celebracji" (FÉLIX MARÍA AROCENA, 
En el corazón de la liturgia. La
celebración eucarística, Palabra,
Madrid 1999, s. 178).



[60] ŚW. JAN PAWEŁ II, Dominicae
Cenae, 24-II-1980, 8.

[61] ŚW. JOSEMARIA, Kapłanem na
zawsze, w Kochać Kościół, 44c.

[62] ŚW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 90c.

[63] KKK, 2639.

[64] KKK, 1361.

[65] ŚW. JOSEMARIA, Kuźnia, 541.

[66] ERNST BURKHART - JAVIER
LÓPEZ, Vida cotidiana y santidad en
la enseñanza de san Josemaría, tom. I,
str. 557.

[67] ŚW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 87c

[68] Por. JOSÉ ANTONIO ABAD, 
Liturgia y vida espiritual, w: JOSÉ
LUIS ILLANES (współred.), 
Diccionario de san Josemaría Escrivá
de Balaguer, s. 758-759.



[69] ŚW. JOSEMARIA , Zapiski Osobiste
(Apuntes íntimos) , Quaderno V, n.
496, 23-XII-1931; cyt. w: Camino.
Edición crítico-histórica, komentarz
do 536, s. 687.

[70] Ibid.

[71] Por. Mszał Rzymski, OWMR, 80.

[72] ŚW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 91a.

[73] Ci, którzy przyjmują Eucharystię,
są ściślej zjednoczeni z Chrystusem, a
tym samym Chrystus łączy ich ze
wszystkimi wiernymi w jedno Ciało,
czyli Kościół. Por. KKK, 1396.

[74] BENEDYKT XVI, Przemówienie do
Kurii Rzymskiej, 22-XII-2005.

[75] ŚW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 91b.

[76] Ibid. 91d.



[77] ŚW. JOSEMARIA, Es Cristo que
pasa. Edición crítico-histórica,
komentarz do nr 91d, s. 512.

[78] ŚW. JOSEMARIA, List 2-II-1945, nr
11, cytowany w ERNST BURKHART -
JAVIER LÓPEZ,Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de san
Josemaría, tom. I, str.. 565-566.

[79] PAPIEŻ FRANCISZEK, Przesłanie
do uczestników sympozjum
"Sacrosanctum Concilium.
Wdzięczność i zaangażowanie na
rzecz wielkiego ruchu kościelnego",
18-II-2014 r.

[80] ŚW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 91e.

[81] Ibid. 92a.

Juan José Silvestre Valor.
Pontificia Università della Santa
Croce, Roma.

https://es.romana.org/63/estudio/aprender-en-la-misa-a-tratar-a-dios/


pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/spotkanie-z-bogiem-we-mszy-

swietej/ (06-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/spotkanie-z-bogiem-we-mszy-swietej/
https://opusdei.org/pl-pl/article/spotkanie-z-bogiem-we-mszy-swietej/
https://opusdei.org/pl-pl/article/spotkanie-z-bogiem-we-mszy-swietej/

	Spotkanie z Bogiem we Mszy Świętej
	1. Wartość mistagogiczna obrzędu
	2. Msza święta - synowskie spotkanie miłości
	3. Przygotowanie do miłosnego spotkania
	4. Nawiązywanie miłosnego dialogu
	5. Pełne miłości spotkanie Chrystusa i Jego Kościoła
	6. Komunia: kiedy spotkanie staje się adoracją i zjednoczeniem


