opusdei.org

Spotkanie z Bogiem
we Mszy Swietej

Refleksje nad liturgia w Swietle
wybranych pism $w. Josemarii.

03-04-2022

»Irojca zakochala sie w cztowieku
wyniesionym do porzadku laski i
uczynionym na Jej ‘obraz i
podobieristwo’ (Rdz 1, 26); odkupita
go z grzechu - z grzechu Adama,
ktorego konsekwencje dotknely cate
jego potomstwo, oraz z osobistych
grzechow kazdego czlowieka - i
goraco pragnie zamieszkiwa¢ w
naszej duszy: ,,Jesli Mnie kto mituje,



bedzie zachowywat mojq nauke, a
Ojciec moj umituje go, i przyjdziemy
do Niego, i bedziemy u niego
przebywac” (] 14, 23)”™. Slowa te,
zaczerpniete z homilii wygloszonej
przez Swietego Josemarie w Wielki
Czwartek 1960 roku, odzwierciedlaja
jego glebokie rozumienie tajemnicy
eucharystycznej jako wylania mitosci
Troéjcy Swietej, ktora pragnie zblizy¢
sie do ludzi.

Kazdy z nas jest powotany do tego, by
by¢ mieszkaniem Boga. To marzenie
moze sie urzeczywistnic, jesli
zostaniemy przemienieni w
Chrystusa, jesli bedziemy zyc Jego
zyciem™ i staniemy sie z Nim jedno.
To utozsamienie dokonuje sie w
wyjatkowy sposob poprzez
Eucharystie®. W zyciu i nauczaniu
Sw. Josemarii dostrzegamy
przemieniajaca moc Eucharystii,
znaczenie Mszy $w. dla
chrzescijanskiej egzystencji, co
uwidacznia sie w dalszej czesci tej



samej homilii: ,,By¢ moze nieraz
zadawaliSmy sobie pytanie, jak
mozemy odpowiedziec na tak wielka
miltos¢ Boga, i by¢ moze chcielibySmy
zobaczyc jasno okreslony program
zycia chrzescijanskiego. Rozwigzanie
jest proste 1 w zasiegu reki
wszystkich wiernych: uczestniczy¢ z
mitosciag we Mszy Swietej, uczyc sie
podczas niej relacji z Bogiem,
poniewaz w tej ofierze zawarte jest
wszystko, czego Pan od nas
oczekuje”',

suczenie sie w trakcie Mszy Sw.
wchodzenia w relacje z Bogiem”.
Zwrot ten wyraza przekonanie, ze
obrzedy liturgiczne, w trakcie
ktorych sprawowana jest celebracja
eucharystyczna, majg dla wiernych
warto$¢ pedagogiczng®. Tego
rodzaju rozwazania wydaja sie
logiczne, poniewaz ,to wlasnie we
Mszy Sw. odpowiedz na dar Bozy
powinna by¢ odpowiedzig absolutnej
mitosci, z calego serca, ze wszystkich



sil, az do oddania zycia”™®. W tym
artykule pragniemy podkreslic, ze
$w. Josemaria by} Swiadomy
przemieniajacej mocy, jaka liturgia
Mszy sw. ma dla zwyklych wiernych.
Jego nauki w tym wzgledzie sa
wielorakie i stale pojawiaja sie w
jego pismach. Z tego powodu w
niniejszej pracy postanowiliSmy
skupi¢ nasza uwage przede
wszystkim na homilii ,Eucharystia,
tajemnica wiary i mitosci””, w ktorej
Sw. Josemaria proponuje wyciagnac
rozne wnioski dla zycia duchowego
chrzescijan w zaleznosci od
poszczegolnych czesci celebracji
eucharystyczne;j.

1. Wartos¢ mistagogiczna
obrzedu

Zalozyciel Opus Dei proponuje
konkretny sposob uczestniczenia w
lekcjach tej szkoly zycia, jaka jest
Eucharystia: ,,Pozwolcie, ze
przypomne wam to, co sami



wielokrotnie obserwowaliScie:
przebieg obrzeddow liturgicznych.
Jest bardzo prawdopodobne, ze gdy
uwaznie je Sledzimy, Pan sprawi, ze
kazdy z nas odkryje, w czym
powinien sie poprawic, jakie wady
wykorzenic, jak ksztaltowac nasze
braterskie relacje ze wszystkimi
ludZzmi”™.

W pewnym sensie mozna
powiedzied, Ze Sw. Josemaria jest
gotow mowic do wiernych o Mszy
Sw. nie w sposob dyskursywny, ale
mistagogicznie, poprzez obrzedy™.
Jest to logiczne, poniewaz szeroka i
gleboka rzeczywistos¢ duchowych
skutkow Mszy Swietej nie moze
plynac autonomicznie i niezaleznie
od tekstow i1 obrzedow, ktdre ja
ksztaltujg"?.

Zwrocenie uwagi na znaczenie
obrzedow bylo czesto obecne w
Magisterium Kosciota w XX wieku.
Pius XII méwi na ten temat:



»,Catkowicie wiec bladza i odbiegaja
od prawdziwego i czystego pojecia
oraz nauki Swietej liturgii ci, ktorzy
uwazaja ja za zewnetrzng jedynie i
pod zmysty podpadajaca czes¢
bozego kultu, lub za jaki$ ozdobny
aparat ceremonii. Nie mniej myla sie
ci, ktorzy ja pojmuja jedynie jako
zbior praw i przepisow, ktorymi
Hierarchia koScielna ustala
urzadzenie i porzadek Swietych
obrzedéw.”™" Przeciwnie, jak
przypomina nauczanie soborowe
zawarte w konstytucji Sacrosanctum
Concilium, w liturgii, ,,przez ktora
Bogu oddawana jest doskonala
chwala, a ludzie zostaja uswieceni,
Chrystus zawsze jednoczy ze soba
Kosciol, swojg umilowang malzonke,
ktora modli sie do swego Pana i
przez Niego oddaje cze$¢ Ojcu
Przedwiecznemu. Liturgia jest wiec
stusznie uwazana za sprawowanie
kaptanskiego urzedu Jezusa
Chrystusa, przez ktory uswiecenie
ludzkosci objawia sie i



urzeczywistnia w sposob wiasciwy
kazdemu czltowiekowi i przez ktory
mistyczne cialo Jezusa Chrystusa, to
znaczy Glowa 1 jej czlonki, sprawuje
integralny kult publiczny”"*,
Podobnie Swiety Josemaria, od
samego poczatku swojego
przepowiadania, podkreslal
uswiecajacy potencjal tajemnicy
kultu Bozego"?,

W zwiazku z tym liturgia jest
Luprzywilejowanym miejscem
spotkania chrzescijan z Bogiem i z
Tym, ktérego On postal, Jezusem
Chrystusem”™*. Spotkanie, ktore
,wyraza sie jako dialog, poprzez
czyny i stowa”™, pod widzialnymi
znakami uzywanymi w Swietej
liturgii, wybranymi przez Chrystusa
lub Koscid}, oznaczajacymi
niewidzialne rzeczywistosci
boskie™?,

Dlatego stowa i gesty liturgii maja
szczegOlne znaczenie; wnikniecie w



nie wymaga wewnetrznego
uczestnictwa wiernych, jak to
wynika z Drogi, nr 543: ,Widziales,
jak odprawialem Msze Swietg przy
nagim oltarzu, pozbawionym
wszelkich ozdob. Wielki krucyfiks.
Proste, surowe swieczniki. Grube
woskowe Swiece, wznoszace sie
jedna za druga coraz wyzej, az do
wysokosci krzyza. Front oltarza w
liturgicznym kolorze dnia. Obszerny
ornat. Szeroki, bogaty kielich
prostego ksztaltu. Bez Swiatel
elektrycznych, ktdrych zreszta wcale
nam nie brakowalo. — A jednak
trudno ci bylo opusci¢ kaplice, tak
dobrze sie w niej czules. Czy widzisz,
jak prowadzi do Boga, jak do Niego
przybliza zachowanie rygoru w
liturgii?”™"”. W odniesieniu do tego
tekstu F.M. Arocena stwierdzit:

, Tekst odzwierciedla wrazliwos¢
mistagogiczng autora: znaki
tajemnicy Chrystusa prowadza do
Niego. Przezywana z autentyzmem
celebracja stanowi posrednictwo, a



zarazem najbardziej wymownag
katecheze o Jego tajemnicy”™®.

2. Msza swieta - synowskie
spotkanie milosci

Tytul tego paragrafu zawiera w sobie
dwa podstawowe zalozenia. Z jednej
strony Msza Swieta, jak kazde
spotkanie, jest czyms, co dokonuje sie
w relacji pomiedzy dwojgiem:
Chrystus jest rzeczywiscie obecny, a
uczestnicy celebracji, ochrzczeni
przez wylanie Ducha Swietego,
uznaja sie za dzieci Boze, dzieci w
Synu, z prawem i obowigzkiem bycia
przedstawionymi i ofiarowanymi
wraz z Chrystusem Ojcu. Jest to
szczegollne spotkanie: spotkanie
zakochanych. Dlatego wlasnie Swiety
Josemaria okreslil Msze Swieta jako
Htrynitarny strumien mitosci” [19] , W
ktorym chrzescijanin pragnie sie
odnalez¢ poprzez ,,synowska mitosc¢
przepojona duchem kaptanskim”®”.



W Eucharystii bowiem ,,zawarte jest
rzeczywiscie, prawdziwie i
substancjalnie Cialo i Krew, jak
rowniez dusza i Bostwo Pana
naszego Jezusa Chrystusa, a wiec caty
Chrystus”®*",  Dlatego wiara wymaga,
bySmy w obliczu Eucharystii mieli
Swiadomos¢, ze stajemy przed
samym Chrystusem. Wlasnie Jego
obecnos¢ nadaje innym wymiarom -
uczty, pamigtki Paschy, antycypacji
eschatologicznej - znaczenie, ktore
daleko wykracza poza sama tylko
symbolike. Eucharystia jest
tajemnicg obecnosci, przez ktora
spelnia sie w najwznioslejszy sposob
obietnica Jezusa, Ze pozostanie z
nami az do skoriczenia $wiata.”"?.

Wszystkie te cuda ukazujg nam
bliskos$¢, troske i mitos¢ Boga do
ludzi. Swiety Josemaria - przypomina
pratat Opus Dei - ,nauczyl nas,
abysSmy w pelni uczynili naszga wiare
w rzeczywistg obecnos$¢ Chrystusa w
Eucharystii nasza wlasng, aby Pan



rzeczywiscie wszedl w nasze zycie, a
my w Jego, abysSmy patrzyli na Niego
i kontemplowali Go oczyma wiary
jako osobe, ktdra jest rzeczywiscie
obecna: widzi nas, styszy nas, czeka
na nas, mowi do nas, zbliza sie do
nas i szuka nas, ofiaruje sie za nas
we Mszy Swietej”'*?,

W Eucharystii Pan naprawde
ukazuje nam milos¢, ktora siega ,az
do konca” (J 13, 1), mitos¢, ktora nie
zna miary™”". Dlatego tez $wiety
zwyczajnosci uwazal to za
szalenstwo milosci, a nawet dokonal
$mialego poréwnania: ,,Zaden
zakochany nie mowi, Ze nie ma
czasu, by by¢ blisko ukochanej, albo
ze sie spieszy. Nasi rodzice nie mieli
problemu z czasem, zeby by¢ caly
czas razem, bo byli zakochani”®'. I
dalej radzil: ,,Czy nie warto przeniesc
przyklady mitosci ludzkiej,
szlachetnej i czystej, na sprawy Boze?
Jesli istotnie kochamy Pana tym
sercem cielesnym — nie mamy



innego — nic nie bedzie nas naglito
by w pospiechu konczy¢ spotkanie z
Nim”[26]-

3. Przygotowanie do
milosnego spotkania

Jesli Eucharystia jest mitosnym
spotkaniem, to waznym aspektem
jest przygotowanie wewnetrzne. A
takze zewnetrzne, jak potwierdza
zalozyciel Opus Dei, przywotujac
niektdre sceny ze swojego
dziecinstwa: ,Kiedy bylem
dzieckiem, praktyka czestego
przystepowania do Komunii swietej
nie byla jeszcze rozpowszechniona.
Pamietam, jak sie przygotowywano
do przyjecia Komunii: starannie
przygotowywano dusze i cialo.
Najlepsze ubranie, porzadnie
uczesane wilosy, czyste (rowniez w
znaczeniu fizycznym) cialo, a nawet
troche perfum... Byla to delikatnosc
wlasciwa zakochanym, duszom
delikatnym i silnym, ktore umiejg za



Milo$¢ odplacaé mitoscig”®”. W
Kuzni to zewnetrzne przygotowanie
staje sie obrazem tego, co dzieje sie w
sferze duchowej: ,Mamy
przyjmowac Pana w Eucharystii tak
jak wielkich tego Swiata — jeszcze
lepiej! — wsrod ozddb, Swiatel, w
nowych strojach... — I jesli zapytasz,
jaka czystosc, jakie ozdoby i jakie
Swiatla powiniene$ mie¢, odpowiem
ci: czystosc¢ kazdego ze swoich
zmystow, ozdobe swoich wiladz
duchowych, Swiatlo calej swojej
duszy”™®.

Od poczatku Mszy sw. Swiadomos¢
przebywania w obecnosci Trojcy
Swietej wzbudza w $w. Josemarii
mitosc¢ i podziw, ktore sprawily, ze
intensywnie wlaczy! sie w liturgie.
Kazdy szczegol nabieratl dla niego
szczegollnego znaczenia. Do oltarza
szed! z radoscig, ,,Kaptan kieruje sie
do oltarza Bozego, do Boga, ktory
uwesela mlodos¢ moja. Msza swieta
rozpoczyna sie piesnia radosci,



poniewaz Bdg jest tutaj. Jest to
rados¢, ktéra wraz z szacunkiem i
milos$cig wyraza sie w ucalowaniu
oitarza, symbolu Chrystusa i
pamigtki Swietych: przestrzen
niewielka, uSwiecona, poniewaz na
tym stole ofiarnym sprawuje sie
Sakrament o nieskoriczonej
skutecznosci.”™ Wyznat wiec:
»,Caluje ottarz z namietnoscia. Mysle,
Ze to wlasnie tam odnawia sie Ofiara
Kalwarii, tam Ojciec, Syn i Duch
Swiety wylewaja sie na ludzkosé...
Wypehnijcie si¢ pragnieniem mitosci,
zado$¢uczynienia i ofiary. Dal nam
swoja milos¢, a mitos¢ odplaca sie
mitoscia. I nie méwcie mi, ze Bog jest
daleko: On jest w kazdym z nas”®”.

Wobec tego spotkania z wielkoscig i
nieskonczona dobrocig Boga, ktore
dokonuje sie w liturgii, Sw. Jan Pawel
IT dal nastepujace wskazania:
,Postawa ta nie moze nie by¢
przeniknieta czcig i poczuciem
zdumienia, ktére wynikaja ze



Swiadomosci, ze jest sie w obecnosci
majestatu Boga”"®". Stajemy przed
Bogiem, wezwani, aby by¢ Jego
dzie¢mi, wezwani do Jego obecnosci,
aby w mocy Ducha Swietego
przemienic sie w Syna. Czy nie jest
logiczne, ze odczuwamy pragnienie
zbadania naszego zycia, proszenia o
dar nieustannego nawracania sie?

Odmawianie Confiteor, kontynuuje
zaltozyciel Opus Deli, ,konfrontuje nas
z nasza niegodnoscia: nie z
abstrakcyjnym wspomnieniem winy,
ale z konkretna obecnoscig naszych
grzechow i uchybien. Dlatego
powtarzamy: Kyrie eleison, Christe
eleison; Panie, zmilyj sie nad nami;
Chryste, zmiluj sie nad nami. Gdyby
przebaczenie, ktorego potrzebujemy,
zalezalo od naszych wiasnych zastug,
w tej chwili w duszy pojawilby sie
gorzki smutek. A zamiast tego, dzieki
Bozej dobroci, przebaczenie
przychodzi do nas z Bozego
mitosierdzia, ktore wilasnie



wychwalamy w Gloria: Albowiem
tylko Ty jeste$ Swiety, tylko Ty jeste$
Panem, tylko Ty jestes Najwyzszy,
Jezus Chrystus z Duchem Swietym, w
chwale Boga Ojca”™.

4. Nawigzywanie milosnego
dialogu

Kolekta konczy sie stowami, ktore
Swiety Josemaria tak bardzo lubit
powtarzac, poniewaz przypominaty
mu one, ze w Najswietszej Ofierze
Oltarza dziala cala Trojca Swieta:
Przez naszego Pana, Jezusa
Chrystusa, Twojego Syna - zwracamy
sie do Ojca - ktory jest Bogiem, ktory
z Tobq zyje i kroluje w jednosci Ducha
Swietego na wieki wiekéw. Nastepnie
rozpoczyna sie Liturgia Slowa,
podczas ktorej mamy do czynienia z
autentycznym dyskursem, ktory
oczekuje i domaga sie odpowiedzi.
Ten moment celebracji ma bowiem
charakter proklamacji i dialogu: Bog
przemawia do swego ludu, ujawnia



misterium odkupienia i zbawienia
oraz dostarcza wiernym duchowego
pokarmu; sam Chrystus przez swoje
stowo jest obecny posrod wiernych.
Lud przyswaja sobie to Boze stowo w
milczeniu i przez Spiewy oraz
przytacza sie do niego przez
wyznanie wiary; nakarmiony tym
stowem zanosi modlitwe
powszechng w potrzebach calego
Kosciota i za zbawienie calego
swiata”™?,

Pratat Opus Deli, ktory by} sSwiadkiem
wielu celebracji eucharystycznych
Zalozyciela, wspomina, ze ,ton, w
jakim czytal teksty liturgiczne, byt
naprawde imponujacy, ze wzgledu
na jasnosc¢ tych, ktoérzy wypowiadaja
je ustami i sercem. Do tego stopnia
utozsamiat sie z tekstami, zwlaszcza
z czytaniami, ze w obecnosci innych
0sOb nie madg} sie opanowac i po
zakonczeniu Ewangelii wyrazatl
swoje uczucia w homilii”®. Dlatego
naprawde zyl rozwazaniami, ktore



poczynil na temat tej czesci Mszy
sSwietej: ,Stuchamy teraz Slowa
Pisma, lekcji i Ewangelii, Swiatel
Ducha Swietego, ktéry mowi do nas
ludzkimi stowami, zeby nasz umyst
poznawal i kontemplowal, zeby
nasza wola sie umacniala, a nasze
dzialanie wypeknialo”®®*,
Wypelnienie dzialania jest wiasnie
sperformatywnym wymiarem
celebrowanego Stowa: liturgia
dokonuje doskonalej realizacji
tekstow biblijnych, a sakrament

urzeczywistnia to, co Stowo glosi”®®,

,Plerwszym warunkiem dobrej
celebracji - naucza Benedykt XVI -
jest to, aby kaptan naprawde wszed}
w te rozmowe. Gloszac Stowo, sam
czuje, ze prowadzi rozmowe z
Bogiem. Jest stuchaczem Stowa i
zwiastunem Slowa, w tym sensie, zZe
staje sie narzedziem Pana i stara sie
zrozumiec¢ to Stowo Boze, ktore
nastepnie ma byc¢ przekazane
ludziom. Prowadzi rozmowe z



Bogiem, poniewaz teksty Mszy
Swietej nie sa tekstami teatralnymi
czy czyms podobnym, ale sa
modlitwami, dzieki ktorym wraz ze
zgromadzonymi rozmawia z
Bogiem”™”’,

Mozna powiedziec, ze to ruminatio
jest zgodne z koncepcja tekstow
liturgicznych $w. Josemarii, a w
szczegolny sposob ze Stowem Bozym
gloszonym w Liturgii Stowa, ktore
staje sie modlitwa i wprowadzane w
zycie. ,Nie dziwi zatem, zZe jego
homilie i pisma zawierajg kilka
komentarzy do lex orandi, ktorego
zywotno$¢ odpowiada biblijnej i
liturgicznej glebi jego dosSwiadczenia
podczas celebracji. W niektorych
fragmentach jego styl nawigzuje do
mistagogii Ojcow Kosciota”™®,



5. Pelne milosci spotkanie
Chrystusa i Jego Kosciola

sJesteSmy bowiem jednym ludem,
wyznajacym jedng wiare, jedno
Credo; ludem zjednoczonym
jednoscig Ojca, Syna i Ducha
Swietego.”™ Te slowa zapraszaja nas
do zrobienia kroku naprzod.
Utozsamienie sie z uczuciami
Chrystusa zaklada stopniowa
przemiane w Nim poprzez modlitwe;
ale jak mozemy nauczyc sie modli¢?
Odpowiedz jest jasna: modlac sie z
innymi. W rzeczywistos$ci nie da sie
oddzieli¢ Boga Ojca od Jego Ludu: ,,Za
kazdym razem, gdy wolamy i
mowimy: ‘Abba! Ojcze!’, to Kosciol,
cala wspolnota ludzi pograzonych w
modlitwie, wspiera nasze wezwanie,
a nasze wezwanie jest wezwaniem
Kosciola”™”. Tylko Jezus moze
powiedziec ,,0jcze m@j”. Wszyscy
pozostali zwracaja sie do Boga jako
Ojca, zawsze w komunii z nami,
ktorych Jezus ustanowil, sprawiajgc



przez chrzest, ze jesteSmy dzie¢mi w
Synu.

Sama liturgia ukazuje nam te
rzeczywisto$¢ w spos6b namacalny.
Kiedy kaplan opuszcza ambone lub
sedillie, aby udac sie do oltarza -
bedacym osrodkiem calej Liturgii
eucharystycznej™" - wszyscy
przygotowuja sie w sposob bardziej
bezposredni do wspolnej modlitwy,
ktora kaptan ilud kieruja do Ojca,
przez Chrystusa w Duchu Swietym
W tej czesci celebracji kaplan
przemawia do ludu tylko w
dialogach od oltarza™®, poniewaz
czynnosc¢ ofiarna, ktéra dokonuje sie
w liturgii eucharystycznej, nie jest
skierowana przede wszystkim do
wspalnoty. Kaptan i lud nie modlg sie
do siebie nawzajem, ale do jednego
Pana. W rzeczywistosci duchowe 1
wewnetrzne ukierunkowanie
wszystkich, kaplana - jako
przedstawiciela calego Kosciola - i
wiernych, jest versus Deum per

[42]



[esum Christum. W ten sposob
mozemy lepiej zrozumie¢ okrzyk
weczesnego KoSciota: ,,Conversi ad
Dominum”™**,

W istocie, umiejscowienie krzyza w
centrum ottarza wskazuje na
centralne miejsce krzyza w celebracji
eucharystycznej i na dokladng
orientacje, do jakiej wzywa sie cale
zgromadzenie podczas liturgii
eucharystycznej: nie patrzymy na
siebie nawzajem, ale patrzymy na
Tego, ktory narodzit sie, umart i
zmartwychwstat dla nas, Zbawiciela.
W tym kontekscie $w. Josemaria
napisat na poczatku 1935 roku:
,Niech Krzyz Swiety i oltarz - mensa
oltarzowa catkowicie odizolowana -
zajmuja najbardziej znaczace
miejsce”*. To Chrystus, od ktérego
pochodzi wszelkie zbawienie,
wschodzace stonice, ku ktoremu
wszyscy winniSmy kierowaé nasz
wzrok, od ktérego winnismy
otrzymac dar taski*®. Jak mowi z



prostota papiez Franciszek, ,na
mensie znajduje sie krzyz,
wskazujacy, ze na tym oltarzu
skladana jest ofiara Chrystusa: On
jest duchowym pokarmem, ktory jest
tam przyjmowany pod postaciami
chleba i wina”™".

Na ile zrozumiemy te strukture, w
ktorej przyswajamy sobie stowa
liturgii, na tyle wejdziemy w
wewnetrzne wspolbrzmienie i
staniemy wraz z Kos$ciolem w
rozmowie z Bogiem. Podczas
sprawowania sakramentow kaplan
rozmawia z Chrystusem, a przez
Niego z Trdjjedynym Bogiem, i w ten
sposob modli sie z innymi i za
innych. Jak mowi Swiety Josemaria:
»Zaprowadzic¢ ludzi do chwaty
wiecznej w mitosci Bozej — to jest
nasze dazenie 1 zasadnicze cel Mszy
Swietej, takie jak Chrystus kiedy
oddawal swe zycie na Kalwarii”™**.



Jesli wiec mozna bez obawy bledu
powiedzied, ze chrzescijanin, dzieki
obcowaniu Swietych, nigdy nie jest
sam, to w liturgii jest to nieustannie
dostrzegane. ,,Aby ofiara przyniosta
zbawienie wszystkim, kaplan modli
sie: Orate, fratres, poniewaz ta ofiara
jest moja i wasza, calego KoSciola
Swietego. Mddlcie sie, bracia, nawet
gdyby niewielu bylo was
zgromadzonych; nawet gdyby
fizycznie by} obecny tylko jeden
chrzescijanin i nawet gdyby byt tylko
sam celebrans - poniewaz kazda
Msza jest ofiara powszechna,
okupem za wszystkie pokolenia,
jezyki, ludy i narody”™*” (por. Ap 5,
9).

W Modlitwie eucharystycznej ta
uniwersalnosc¢ nabiera prawdziwej
szerokosci: ,Ziemia i niebo jednoczag
sie, by zaintonowac z Aniotami Pana:
Sanctus, Sanctus, Sanctus... Ciesze sie
iraduje z Aniolami, a nie jest to dla
mnie trudne, bo wiem, Ze jestem



przez nich otoczony, kiedy
odprawiam Msze Sw., uwielbiaja
Tréjce Swietg. Wiem tez, ze
NajsSwietsza Dziewica w jakis sposob
interweniuje, ze wzgledu na Jej Sciste
zjednoczenie z Trojca
PrzenajsSwietszg i dlatego, ze jest
Matka Chrystusa, Jego Ciala iJego
Krwi: Matka Jezusa, doskonalego
Boga i doskonalego Czlowieka”™”,

W ten sposob rozumie sie, ze
chrzescijanin nie moze modlic¢ sie do
Boga w sposob autentyczny, jesli zyje
w duchowej izolacji od innych, nie
otwierajac sie na innych. ,Wiara
chrzescijanska nigdy nie jest po
prostu subiektywng lub osobisto-
prywatna relacjg z Chrystusem i Jego
stowem, lecz jest absolutnie
konkretna i eklezjalna”®". Dlatego
wlasnie zaden chrzescijanin nie
modli sie sam: zawsze towarzyszy
mu Duch Swiety. Jego modlitwa jest
zawsze w duecie i w chdrze:
rozbrzmiewa w niej wezwanie



Kos$ciola w nieustannej epiklezie do
swego Pana. Dlatego tez
»~Przezywanie Mszy swietej - to
nieustanne trwanie na modlitwie;
przekonanie, ze dla kazdego z nas
jest to osobiste spotkanie z Bogiem:
wielbimy, wyslawiamy, prosimy,
skladamy dzieki, wynagradzamy za
swoje grzechy, oczyszczamy sie,
czujemy sie w Chrystusie zespoleni w
jedno z wszystkimi
chrzescijanami”®”.

To poczucie jednosci ksztaltuje cale
zycie kazdego wiernego:
L<PowinnisSmy wiec starac sie o
wzrastanie w naszym zyciu
wewnetrznym i rozwoj cnot, myslac
o dobru calego Kosciota”®™. Modlitwa
eucharystyczna jest wymownym
przykiadem tego otwarcia serca na
intencje Oblubienicy Chrystusa
obecnej na calej ziemi: ,W ten
sposob zaczynamy kanon, z
synowska ufnoscia, ktéra nazywa
naszego Ojca Boga nieskoriczenie



dobrym. Prosimy Go za KoS$ciot i za
wszystkich w Kosciele: za Papieza, za
swoja rodzine, za swoich przyjaciot i
znajomych. Katolik, o sercu
powszechnym, prosi za wszystkich
ludzi, bo nic nie moze zostac¢
wylaczone z jego peinej zapalu
zarliwosci”®.

W czasie modlitwy eucharystycznej
prosba ta jest powtarzana w roznych
momentach, a czasem przywoluje sie
Swietych, proszac o ich
wstawiennictwo. ,,Zeby zas$ prosba
zostala przyjeta, wspominamy naszag
1acznosé z peing chwaty Maryja,
zawsze Dziewica, 1 z ta garstka ludzi,
ktorzy jako pierwsi poszli za
Chrystusem i umarli za Niego”®*. A
wraz ze wstawiennictwem prosba:
»Wiecej prosb - bo my, ludzie, prawie
zawsze jestesSmy skionni prosic: za
naszych zmartych braci, za siebie
samych. Tutaj zawieraja sie tez
wszystkie nasze niewiernosci, nasze



nedze. Ciezar jest wielki, lecz On
chce go nie$¢ za nas i z nami”"®,

Zbliza sie moment konsekracji. Tutaj
»,powtarza sie nieskonczone
szalenstwo Boze podyktowane
Miloscig”®”. Znajdujemy sie w
punkcie kulminacyjnym modlitwy
eucharystycznej, jak stwierdza
Ogolne Wprowadzenie do Mszatu
Rzymskiego: ,poprzez stowa 1
czynnosci Chrystusa dokonuje sie
Ofiara, jaka sam Chrystus ustanowit
podczas Ostatniej Wieczerzy, kiedy
swoje Cialo i Krew zlozyl w darze
pod postaciami chleba i wina, dat
Apostolom do spozywania i picia
oraz poleci}t im uwieczniac to samo
misterium”®®.

Kaplan 1aczy rece i wyraznie
wypowiada stowa Pana, jak tego
wymaga natura tych stow®,
Szczegolnie w tym momencie
celebracji kaplan dziala in persona

Christi, ,to znaczy wiecej niz ,w



imieniu” czy ,w zastepstwie”
Chrystusa. ,,In persona” to znaczy: w
swoistym sakramentalnym
utozsamieniu sie z Prawdziwym i
Wiecznym Kaplanem, ktory Sam
tylko Jeden jest prawdziwym i
prawowitym Podmiotem i Sprawca
tej swojej Ofiary - i przez nikogo
wlasciwie nie moze byc¢ w jej
spelnianiu wyreczony”*”. Dla
Swietego Josemarii jest to jasna
rzeczywistosc: ,,Z jednej strony
jestem jednym z wiernych - jak
wszyscy pozostali; ale przy oltarzu
jestem ponad wszystko Chrystusem!
Odnawiam w sposéb bezkrwawy
boska Ofiare Kalwarii i konsekruje in
persona Christi, reprezentujac
realnie Jezusa Chrystusa, poniewaz
Mu uzyczam mojego ciala, mojego
glosu i moich rak, mego biednego
serca, tylekrotnie zabrudzonego,
ktére chce, aby On obmy?”'*!,

»~Kanon konczy sie kolejnym
wezwaniem do Trojcy



PrzenajsSwietszej: per Ipsum, et cum
Ipso, et in Ipso... przez Chrystusa, z
Chrystusem i w Chrystusie, naszej
Milosci, Tobie, Ojcze Wszechmogacy,
w jednosci Ducha Swietego, niech
bedzie wszelka czes¢ i chwala przez
wszystkie wieki wiekow”'*,
Przypominamy sobie, ze jesteSmy
wprowadzeni w trynitarny nurt
mitosci Boga do ludzi, jakim jest
Eucharystia. Kanon konczy sie
modlitwa uwielbienia Tréjcy Swietej,
»,forma modlitwy, w ktdrej cztowiek
najbardziej bezposSrednio uznaje, iz
Bog jest Bogiem. Wystawia Go dla
Niego samego, oddaje Mu chwale nie
ze wzgledu na to, co On czyni, ale
dlatego ze ON JEST. Uczestniczy w
szczesciu serc czystych, ktore
kochaja Go w wierze, zanim ujrza Go
w chwale”™®. Nawet jesli prawda
jest, ze cala celebracja
eucharystyczna jest wielkim
dziekczynieniem skierowanym do
Troéjcy Przenajswietszej, to jednak
koncowa doksologia modlitwy



eucharystycznej podsumowuje i
koncentruje cale to uwielbienie.

Z kolei gest podniesienia pateny i
kielicha ma na celu przedstawienie
Ojcu, aby ofiarowa¢ Mu wielka
ofiare: Chrystusa, najwyzszy wyraz
czciichwaly naleznej Bogu.
Rzeczywiscie, formula doksologii
koncowej potwierdza, ze kazda
modlitwa uwielbienia ,,jest mozliwa
jedynie przez Chrystusa, ktory
jednoczy wiernych ze swg osoba oraz
ze swoim uwielbieniem i
wstawiennictwem. W ten sposéb
ofiara uwielbienia jest skladana Ojcu
przez Chrystusa i z Chrystusem, by
mogla by¢ w Nim przyjeta.”’*"

W tym samym duchu swiety
Josemaria powiedzial: ,Podczas
Swietej Ofiary kaplan bierze Ciato
naszego Boga i Kielich z Jego Krwig i
wznosi je ponad wszystkimi
ziemskimi rzeczami, mowiac: Per
Ipsum, et cum Ipso, et in Ipso — przez



moja Milo$¢! z moja Mitoscig! w
mojej Milosci! Zlacz sie z tym gestem.
Co wiecej: wprowadz jego sens do
swojego zycia”'®'. Ostatnie stowa -
»Z¥acz sie z tym gestem [...]
wprowadz jego sens do swojego
zycia” - zachecaja nas do
uskuteczniania tego gestu przez caly
dzien®, poniewaz ,,zeby
odpowiedzie¢ na tyle mitosci,
niezbedne jest catkowite oddanie
duszy i ciala”®”,

6. Komunia: kiedy spotkanie
staje sie adoracja i
zjednoczeniem

Istotng czescia Mszy Swietej jest
Komunia. Swiety Josemaria czesto
zalecal ja w swoich kazaniach™®. Juz
w 1931 roku, wskazujac na praktyke,
jaka powinni stosowac ci, ktorzy
wlgczyli sie do Opus Dei, napisal, ze
»,Zazwyczaj beda oni przyjmowac
Komunie Swietg podczas Mszy
Swietej, poniewaz tego wymaga



liturgia”®'. Jednocze$nie napisak:
»~<Komunia w czasie Mszy Sw. jest
reguly, a nie wyjatkiem. Intra
Missam, z hostiami ofiarowanymi i
konsekrowanymi podczas Mszy Sw.
Co Bog zlaczyl, czlowiek niech nie
rozdziela. Ofiara zjednoczona z
sakramentem. Dlaczego oddzielac ja
bez uzasadnionej przyczyny?”"”.

Celem obrzedu Komunii jest, aby
wierni, nalezycie usposobieni,
przyjeli Chleb z nieba i Kielich
zbawienia, Ciato i Krew Chrystusa,
ktory wydat siebie samego za zycie
$wiata". Ulatwienie tego polecenia
jest celem trzech momentow
bezposredniego przygotowania:
Ojcze nasz, gestu pokoju i
symbolicznego aktu tamania chleba.

Swiety Josemaria nawigzuje do
Modlitwy Panskiej, moéwigc nam:
»Jezus jest Droga, PosSrednikiem; w
Nim - wszystko; poza Nim - nic. W
Chrystusie, pouczeni przez Niego,



osSmielamy sie wolac Ojcze nasz do
Wszechmogacego: Ten, ktory
stworzyl niebo i ziemie, jest pelnym
mitosci Ojcem, ktory oczekuje, ze
bedziemy do Niego ciggle wracac,
kazdy z nas, bedac jak nowy syn
marnotrawny”"”?, Slowa te
wprowadzaja nas bezposrednio w
rzeczywisto$¢ Komunii, ktora
poglebia nasze zjednoczenie z
Chrystusem, jednoczy nas z Nim,
oddzielajac od grzechu, i buduje
Kosciol”. Zjednoczenie z
Chrystusem, a przez Niego ze
wszystkimi naszymi bra¢mi i
siostrami, synostwo w Chrystusie i
braterstwo: to uczucia, ktore
odnajdujemy w calej celebracji
eucharystyczne;j.

»,O Panie, nie jestem godzien abys$
przyszedi do mnie ale powiedz tylko
jedno stowo, a bedzie uzdrowiona
dusza moja” - to modlitwa
poprzedzajaca Komunie, znak
skruchy, adoracyjnego zalu mitosci,



ktory rzuca Swiatlo na to, co dzieje
sie w danym momencie: ,Nie jest
przeciez tak, ze w Eucharystii po
prostu co$ otrzymujemy. Jest ona
spotkaniem i zjednoczeniem 0sob;
jednakze osoba, ktora wychodzi nam
na spotkanie i pragnie zjednoczyc sie
z nami, to Syn Bozy. Do takiego
spotkania moze dojs¢ tylko na drodze
adoracji. Przyjmowac Eucharystie
znaczy adorowac Tego, ktorego
przyjmujemy. Wiasnie tak i tylko tak
stajemy sie jedno z Nim”". Z tego
powodu zalozyciel Opus Dei
proponuje bardzo wyrazisty
kontrast: ,Kiedy na ziemi przyjmuje
sie jakie$ znamienite osoby, sa
Swiatla, muzyka, odSwietne stroje. A
jak powinni$my sie przygotowac,
zeby ugosci¢ w swojej duszy
Chrystusa? Czy zastanawialiScie sie
kiedys, jak bysSmy sie zachowali,
gdyby Komunie swietg mozna byto
przyjac tylko raz w zyciu?”""?,



Msza Swieta dobiega konca: ,,Z
Chrystusem w duszy konczymy Msze
sSwietg: blogostawienstwo Ojca, Syna
i Ducha Swietego towarzyszy nam
przez caly dzien, w naszym prostym i
zwyczajnym zadaniu uswiecania
wszystkich szlachetnych dziatan
ludzkich”"®, Aranda tak to
komentuje: ,,W sposéb naturalny i
spontaniczny w umysle i piorze
autora nieustannie rodzi sie
sformulowanie jego fundamentalne;j
doktryny, bedgcej owocem darow
zalozycielskich wycisnietych przez
Boga w jego duszy: wezwania
wszystkich wiernych chrzescijan do
Swietos$ci w ich wlasnym stanie i
okolicznos$ciach zycia, aw
szczegolnosci powolania-misji
wiernych swieckich do uswiecania
wszystkich szlachetnych dziatan
ludzkich. Mowi, Ze jest to zadanie,
ktore nalezy realizowac z prostota i
naturalnos$cig, poniewaz nie
wyKkracza poza Sciezki zwyklego
zycia zawodowego i spolecznego,



musi by¢ realizowane w ramach
obowiazkow i zobowiazan kazdego
czlowieka”!”,

Msza Swieta jest w pewien sposob
rzutowana na cate zycie wiernych.
,Bardzo zjednoczeni z Jezusem w
Eucharystii, zdotamy miec ciagla
obecnos¢ Boga, posrod wielu
zwyklych zajec, ktore charakteryzuja
sytuacje kazdego na tej ziemskiej
pielgrzymce, szukajac Pana w
kazdym czasie i we wszystkich
rzeczach””, O chrze$cijanskiej
spojnosci, jakiej wymagaja celebracje
liturgiczne, przypomnial papiez
Franciszek: ,Sprawowanie
prawdziwego kultu duchowego
oznacza skladanie siebie samego jako
zywej ofiary, Swietej i milej Bogu
(por. Rz 12, 1). Liturgii oderwanej od
kultu duchowego grozi pustka, ktora
z chrzescijanskiej oryginalnosci
przechodzi w ogdlny, niemal
magiczny sens sakralny i w pustg
estetyke. Liturgia, bedac dzialaniem



Chrystusa, pobudza od wewnatrz do
przyobleczenia sie w uczucia
Chrystusa, a w tym dynamizmie cala
rzeczywistosc zostaje
przemieniona””?,

Ta krotka podroz przez liturgie Mszy
Sw. ze Sw. Josemarig pomaga nam
zrozumiec, dlaczego powiedzial on:
suczestniczac we Mszy Swietej,
nauczycie sie obcowac z kazda z
Os6b Bozych”®”. Podczas celebracji
wierni moga zwracac sie do Ojca, w
Chrystusie przez dzialanie Ducha
Swietego: w ten sposéb, wchodzac w
dialog z Osobami Boskimi, wzrasta
ich zycie chrzescijanskie. Dialog, do
ktorego zaprasza kazdy gest i stowo
obrzedu, i ktéry w ten sposob
nabiera szczegdlnego znaczenia. “Nie
miluje Chrystusa ten, kto nie mituje
Mszy swietej; kto nie czyni wysitkow,
aby przezywac ja spokojnie i bez
pospiechu, z poboznoscig, z mitoscia.
Mitos$¢ czyni zakochanych
wrazliwymi, delikatnymi; odkrywa



przed nimi szczegoty czasem bardzo
drobne - zeby o nie dbali - bedgce
jednak zawsze wyrazem
rozkochanego serca”®".

Autor: Juan José Silvestre Valor,
Pontificia Universita della Santa
Croce, Rzym

Thumaczenie z: ROMANAG3

1 SW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, pkt. 84d (patrz tez:
Edicion critico-historica, ed.
ANTONIO ARANDA, Rialp, Madrid
2013).

2por. Gal 2, 20.

10 sposobie, w jaki $w. Josemaria
pojmowat to utozsamienie poprzez
Eucharystie, por. ANGEL GARCIA
IBANEZ, Eucaristia w JOSE LUIS
ILLANES (wspotred.), Diccionario de
san Josemaria Escriva de Balaguer,
Ed. Monte Carmelo, Burgos 2013, s.
463.


https://romana.org/63/studio/incontrare-dio-nella-santa-messa-riflessioni-sulla/
https://romana.org/63/studio/incontrare-dio-nella-santa-messa-riflessioni-sulla/

“I SW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, pkt 88b.

Bl W tym wzgledzie istnieje
zasadnicza zgodno$¢ miedzy mysla
$w. Josemarii a nauczaniem
Benedykta XVI: "Co to znaczy
sprawowac Eucharystie w sposob
wlasciwy? Jest to spotkanie z Panem,
ktory dla nas odziera sie ze swojej
boskiej chwaly, pozwala sie
upokorzyc¢ az do $Smierci na krzyzu i
W ten sposob daje siebie kazdemu z
nas. Dla kaplana bardzo wazna jest
codzienna Eucharystia, w ktorej
Wwcigz na nowo wystawia sie na
dzialanie tej tajemnicy; wcigz na
nowo oddaje sie w rece Boga,
doswiadczajac jednoczesnie radosci,
ze On jest obecny, ze mnie przyjmuje,
wcigz na nowo podnosi mnie i niesie,
podaje mi swoja reke, siebie samego.
Eucharystia musi stac sie dla nas
szkola zycia, w ktorej uczymy sie
oddawac nasze zycie" (BENEDYKT



XVI, Homilia podczas swiecen
kaptariskich, 7V 2006).

®! ERNST BURKHART - JAVIER LOPEZ,
Vida cotidiana y santidad en la
ensefianza de san Josemaria. Estudio
de teologia espiritual, Rialp, Madrid
2010, t. I, s. 555.

" Jak juz wspomniano, homilia ta
zostala opublikowana w ksigzce To
Chrystus Przechodzi i zawiera sie tam
w punktach 83-94. O historii jej
powstania mozna przeczytac na s.
485-490 w Edicion critico-historica
pod redakcja ANTONIO ARANDA
(zob. przyp. 1).

¥ SW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, pkt 88c.

® por. SAN JOSEMARIA, Camino.
Edicion critico-historica, PEDRO
RODRIGUEZ (red.), Rialp, Madrid
20043, n. 529, nota 11, s. 678.



19 por. JOSE ANTONIO ABAD,
Liturgia i zycie duchowe, w: JOSE
LUIS ILLANES (coord.), Diccionario
de san Josemaria Escriva de Balaguer,
S. 757.

M por PIUS XII, Mediator Dei.

12l SOBOR WATYKANSKI II,
Sacrosanctum Concilium, nr 7. Ta
sama mysl zostala podjeta w
Katechizmie Kosciota Katolickiego,
nr 1070, 1089. Interesujacy wydaje
sie fakt, ze tekst lacinski mowi:
»Merito igitur Liturgia habetur veluti
Iesu Christi sacerdotalis muneris
exercitatio, in qua per signa
sensibilia significatur et modo
singulis proprio efficitur...".
Uwazamy, ze tym, co poprzedza, jest
exercitatio, 1 w ten sposob staje sie
jasne, zZe czynnosci liturgiczne sa
sprawowaniem kaptanstwa
Chrystusa za pomocg widzialnych
znakow.



"3 por. FELIX MARIA AROCENA,
Liturgia: vision general, w JOSE LUIS
ILLANES (wspotred.), Diccionario de
san Josemaria Escriva de Balaguer,
str. 747.

141 SW. JAN PAWEL II, List apostolski.
Vicesimus quintus annus, 4-XII-1988,
nr7.

(151 por, KKK nr 1153

(161 por. SOBOR WATYKANSKI II,
Sacrosanctum Concilium, nr 33.

171 SW. JOSEMARIA, Droga, pkt 543.

81 por. FELIX MARIA AROCENA,
Liturgia: vision general, w JOSE LUIS
ILLANES (wspotred.), Diccionario de
san Josemaria Escriva de Balaguer,
str. 749.

191 SW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 85.

201 ERNST BURKHART - JAVIER
LOPEZ, Vida cotidiana y santidad en



la ensefianza de san Josemaria, tom I,
str. 556.

21'SOBOR TRYDENCKI, Dekret. De SS.
Eucharistia, kan. 1: DH, 1651; por.
rozdz. 3: DH, 1641.

221 SW. JAN PAWEL II, Mane nobiscum
Domine, 7-X-2004, nr 16.

31 JAVIER ECHEVARRIA, List 6-
X-2004, nr 5.

24 por. SW. JAN PAWEL II, Ecclesia de
Eucharistia, 17-1X-2003, nr 11.

31 SW. JOSEMARIA, Notatki
sporzadzone podczas spotkania
rodzinnego, 6-1-1972.

261 SW. JOSEMARIA, Kochac Kosci6tL.
Kaptanem na zawsze, pkt 45.

271 SW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, nr 91.

81 SW. JOSEMARIA, Kuznia, pkt 834.



291 SW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 88d.

39 TAVIER ECHEVARRIA,
Wspomnienie o Swietym Josemarii
Escriva Zalozycielu Opus Dei,
Leonardo International, Milano 2001,
S. 212.

311 SW. JAN PAWEL II, Przemdwienie
do Zgromadzenia Plenarnego
Kongregacji Kultu Bozego 1
Dyscypliny Sakramentéw, 21-1X-2001.

(321 SW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 88d.

331 por. Mszat Rzymski, "Ogdlne
Wprowadzenie do Mszatu
Rzymskiego" (OWMR), 55. Dalej:
OWMR.

341 JAVIER ECHEVARRIA,
Wspomnienie o swietym Josemartii
Escriva Zatozycielu Opus Dei,
Leonardo International, Milano 2001,
S. 212.



351 SW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 89a.

%1 por. FELIX MARIA AROCENA,
Liturgia: vision general, w JOSE LUIS
ILLANES (wspotred.), Diccionario de
san Josemaria Escriva de Balaguer, s.
753.

7 BENEDYKT XVI, Przemdwienie
podczas spotkania z kaptanami
diecezji Albano, 31-VIII-2006.

81 por. FELIX MARIA AROCENA,
Liturgia: vision general, w JOSE LUIS
ILLANES (wspotred.), Diccionario de
san Josemaria Escriva de Balaguer, s.
748.

391 SW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 89a.

4l BENEDYKT XVI, Audiencja
generalna, 23-V-2012.

“I por. Mszat Rzymski, OWMR, 73.

2l por. Mszat Rzymski, OWMR, 78.



3 por. Pregare ad Orientem versus,
,Notitiae” 322, t. 29/5 (1993), s. 249.

144 Rzeczywiscie, ,w pierwotnym
Kosciele byt zwyczaj, ze biskup lub
kaplan po homilii zachecal wiernych,
wolajac: 'Conversi ad Dominum' -
zwroccie sie teraz ku Panu.
Oznaczalo to przede wszystkim, ze
beda zwracac sie na wschod - w
kierunku wschodzacego stonca, jako
znak powracajgcego Chrystusa,
ktorego spotykamy w czasie
sprawowania Eucharystii. Tam, gdzie
z jakichs powoddw nie bylo to
mozliwe, w kazdym razie zwracano
sie ku wizerunkowi Chrystusa w
absydzie lub ku krzyzowi, aby
wewnetrznie ukierunkowac sie na
Pana. Poniewaz ostatecznie chodzilo
o ten fakt wewnetrzny: o conversio, 0
zwrocenie sie naszej duszy ku
Jezusowi Chrystusowi, a tym samym
ku Bogu zywemu, ku prawdziwej
swiatlo$ci” (BENEDYKT XVI, Homilia



podczas Wigilii Paschalnej, 22-
I11-2008).

51 SW. JOSEMARIA, Instrukcja 9-
I-1935, 254, w AGP, seria A.3, 90-1-1;
cytowany w FELIX MARIA AROCENA,
Liturgia: vision general, w JOSE LUIS
ILLANES (wspotred.), Diccionario de
san Josemaria Escrivad de Balaguer, s.
750.

48l Benedykt XVI kladzie nacisk na te
kwestie. W 2002 roku 6wczesny
kardynal Joseph Ratzinger
potwierdzil, ze ,przedstawienie
kaplana ma miejsce w akcie
sakramentalnym, w ktérym mozna
mowic i dziala¢ w imieniu Chrystusa
z szacunkiem i uczuciem; nie
oznacza to jednak, zZe nalezy patrzec
na kaplana jak na ikone Chrystusa w
jego fizycznej postaci. Musi on starac
sie by¢ ikona Chrystusa poprzez
swoje zycie, ale czescia tego jest to, ze
on sam, wraz z wiernymi, powinien
patrzec na Chrystusa, aby Go



nasladowac. Przeniesienie z
przedstawienia Chrystusa na
fizyczna postac kaplana, ktore
proponuja nam o. Farnés i inni,
prowadzi do falszywej deifikacji
kaplana, ktorej powinniSmy sie jak
najszybciej pozby¢. Nie, coraz
bardziej nie do zniesienia jest dla
mnie widok krzyza pozostawionego
na uboczu, aby mozna bylo zobaczy¢
kaplana. Istotny charakter Kosciola
jako procesji, jako kroczenia w
modlitwie ku Panu, jest w ten sposob
nieodpowiednio zamazany" (JOSEPH
RATZINGER, Odpowiedz kardynata
Josepha Ratzingera na pytanie Pere
Farnésa, Faza 252 (2002) 511-512).

“7I PAPIEZ FRANCISZEK, Audiencja
generalna, 5-11-2014.

481 SW. JOSEMARIA, Kaptanem na
zawsze, W Kochac Kosciot, pkt 47b.

9 Sw. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 89d



9 Thid. W innym miejscu zwraca
uwage na podobna kwestie,
wlaczajac w ten zryw uwielbienia
cale stworzenie: ,,Gdy odprawiam
Msze Swieta z udzialtem tylko tego
kto mi pomaga, takze jest tam lud
bozy. Czuje razem ze mng wszystkich
katolikow, wszystkich wierzacych i
takze tych, co nie wierzg. Jest obecne
kazde stworzenie — ziemia i ocean
zwierzeta 1 rosliny, ktére Panu
chwale oddaje. I specjalnie, powiem
stowami Soboru Watykanskiego II,
najscislej bodaj jednoczymy sie ze
czcig oddawang Bogu przez Kosciol
w niebie, wchodzac w Swiete
obcowanie z Nim i czczgc pamiec
przede wszystkim chwalebnej
zawsze Dziewicy Maryi, a takze
$wietego Jozefa, Swietych Apostoléw
1 Meczennikow oraz wszystkich
Swietych” (SW. JOSEMARIA,
Kaptanem na zawsze, w Kochac¢
Kosciot, pkt 44/45)



51 JOSEPH RATZINGER, Convocados
en el camino de la fe, Ed. Cristiandad,
Madrid 2004, s. 172.

521 SW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 88a.

531 SW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 145b.

54 SW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 90a. To wlasnie modlitwa
wstawiennicza, wedlug papieza
Franciszka, "szczegdlnie pobudza nas
do poswiecenia sie ewangelizacji i
motywuje do szukania dobra innych
[...]. Wstawiennictwo nie oddziela
nas od prawdziwej kontemplacji,
poniewaz kontemplacja, ktdra
pomija innych, jest oszustwem".
(Papiez Franciszek, Adhortacja
apostolska Evangelii Gaudium, 24
czerwca 2013 r., 281).

551 SW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 90a.



561 SW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 90c.

571 SW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 90b.

58 Mszat Rzymski, OWMR, 79d.

591 92 stycznia 1968 roku papiez
Pawel VI zaproponowat ten
rubrycyzm dotyczacy sposobu
wymawiania stow Panskich (por.
ANNIBALE BUGNINI, La riforma della
liturgia (1948-1975), s. 408, przypis
15). W ten sposob "podkresla sie
transcendencje momentu
konsekracji, wyrazistosc i
odmiennos$c tych stow w stosunku do
innych, poniewaz sa one punktem
kulminacyjnym catej modlitwy
eucharystycznej, a takze calej
celebracji" (FELIX MARIA AROCENA,
En el corazon de la liturgia. La
celebracion eucaristica, Palabra,
Madrid 1999, s. 178).



% SW. JAN PAWEL II, Dominicae
Cenae, 24-11-1980, 8.

€11 SW. JOSEMARIA, Kaptanem na
zawsze, W Kochac¢ Kosciot, 44c.

€21 SW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 90c.

%3 KKK, 2639.
%4 KKK, 1361.
%1 SW. JOSEMARIA, Kuznia, 541.

%l ERNST BURKHART - JAVIER
LOPEZ, Vida cotidiana y santidad en
la ensefianza de san Josemaria, tom. I,
str. 557.

671 SW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 87c

8 por. JOSE ANTONIO ABAD,
Liturgia y vida espiritual, w: JOSE
LUIS ILLANES (wspdired.),
Diccionario de san Josemaria Escriva
de Balaguer, s. 758-759.



%1 SW. JOSEMARIA , Zapiski Osobiste
(Apuntes intimos) , Quaderno V, n.
496, 23-X11-1931; cyt. w: Camino.
Edicion critico-historica, komentarz
do 536, s. 687.

701 Thid.
"1 por. Mszat Rzymski, OWMR, 80.

21 SW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 91a.

31 i, ktorzy przyjmujg Eucharystie,
sa Scislej zjednoczeni z Chrystusem, a
tym samym Chrystus taczy ich ze
wszystkimi wiernymi w jedno Cialo,
czyli Koscioél. Por. KKK, 1396.

741 BENEDYKT XVI1, Przemdéwienie do
Kurii Rzymskiej, 22-X11-2005.

751 SW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 91b.

761 1hid. 91d.



"1 SW. JOSEMARIA, Es Cristo que
pasa. Edicion critico-historica,
komentarz do nr 91d, s. 512.

781 SW. JOSEMARIA, List 2-11-1945, nr
11, cytowany w ERNST BURKHART -
JAVIER LOPEZ,Vida cotidiana y
santidad en la ensefianza de san
Josemaria, tom. I, str.. 565-566.

"5 PAPIEZ FRANCISZEK, Przestanie
do uczestnikow sympozjum
"Sacrosanctum Concilium.
Wdziecznosc i zaangazowanie na
rzecz wielkiego ruchu koscielnego”,
18-11-2014 r.

51 SW. JOSEMARIA, To Chrystus
Przechodzi, 91e.

81 1hid. 92a.

Juan José Silvestre Valor.
Pontificia Universita della Santa
Croce, Roma.


https://es.romana.org/63/estudio/aprender-en-la-misa-a-tratar-a-dios/

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/spotkanie-z-bogiem-we-mszy-
swietej/ (06-02-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/spotkanie-z-bogiem-we-mszy-swietej/
https://opusdei.org/pl-pl/article/spotkanie-z-bogiem-we-mszy-swietej/
https://opusdei.org/pl-pl/article/spotkanie-z-bogiem-we-mszy-swietej/

	Spotkanie z Bogiem we Mszy Świętej
	1. Wartość mistagogiczna obrzędu
	2. Msza święta - synowskie spotkanie miłości
	3. Przygotowanie do miłosnego spotkania
	4. Nawiązywanie miłosnego dialogu
	5. Pełne miłości spotkanie Chrystusa i Jego Kościoła
	6. Komunia: kiedy spotkanie staje się adoracją i zjednoczeniem


