
opusdei.org

Spójrz na Niego...
zatrzymaj na Nim
wzrok

Teksty bł. Álvaro w których
omawia niektóre aspekty Męki
Pańskiej.

17-02-2021

Przygotować się do Wielkiego
Postu (2.2.1985)
Pierwsza niedziela Wielkiego
Postu (1.2.1989) Zwiększenie
intensywności osobistej walki
ascetycznej i praktyki dzieł
miłosierdzia, szczególnie w

• 

• 



praktyki szerzenia dobrej
nauki.
Druga niedziela Wielkiego
Postu (1.2.1993) Miłość
braterska i służba bliźnim
okazywane w drobiazgach
pomagają rozwinąć ducha
pokuty.
Trzecia niedziela Wielkiego
Postu (16.1.1984) Wyznanie
grzechów w Sakramencie
Pokuty jest źródłem radości
Czwarta niedziela Wielkiego
Postu (1.3.1984) Uroczystość św.
Józefa zachęca nas do
odnowienia naszego
poświęcenia się Bogu i do
podjęcia na nowo walki
ascetycznej.
Piąta niedziela Wielkiego
Postu
Wielki Tydzień Towarzyszyć
Chrystusowi w Jego Męce

• 

• 

• 

• 

• 



WIELKI TYDZIEŃ

Towarzyszyć Chrystusowi w Jego
Męce

(Tekst z 1 kwietnia 1987 r.,
opublikowany w “Caminar con Jesús
al compás del año litúrgico", Ed.
Cristiandad, Madryt 2014 str.
152-157).

Nadchodzą dni Wielkiego Tygodnia,
podczas których Kościół w uroczysty
sposób obchodzi chwalebne
misterium Męki, Śmierci i
Zmartwychwstania Pana naszego
Jezusa Chrystusa. Szczególnie w tych
dniach właściwe jest zastosowanie
rady naszego Ojca: „Czy chcesz
towarzyszyć Panu Jezusowi z
bliska, z bardzo bliska? Otwórz
Świętą Ewangelię i czytaj opis
Męki Pańskiej. Ale nie tylko czytaj,
lecz przeżywaj. Różnica jest
wielka. “Czytać" tylko — znaczy
wspominać rzecz minioną;
natomiast “przeżywać" — to być



obecnym podczas wydarzeń, które
się dzieją tu i teraz, być
uczestnikiem tych wydarzeń."[wt-1]

Tak, moje dzieci. Musimy starać się
być tą kolejną osobą, która szczerze
angażując swoje uczucia, przeżywa
kolejne etapy Męki naszego Mistrza.
Która towarzyszy z serdeczną
bliskością, sercem i umysłem
naszemu Panu i Najświętszej Maryi
Pannie w tych straszliwych
wydarzeniach, przy których byliśmy
obecni również i my już wówczas,
gdy się działy, ponieważ Pan cierpiał
i umarł za grzechy każdej i każdego z
nas. Proście Trójcę Przenajświętszą o
łaskę głębokiego rozważania
cierpienia, które każdy z nas sprawił
Chrystusowi. O łaskę nawyku
wzbudzania skruchy, którą tak
głęboko praktykował nasz święty
Założyciel i która wyniosła go do
heroicznych stopni Miłości.



Głęboko i intensywnie rozważajmy
wszystkie wydarzenia tych dni.
Kontemplujmy Jezusa w Ogrójcu,
patrzmy na Niego, gdy w modlitwie
stara się odnaleźć siły, by stawić
czoła strasznym cierpieniom. Jest
świadom, że są już bardzo bliskie. W
tych chwilach Jego Najświętsze
Człowieczeństwo potrzebowało
fizycznej i duchowej bliskości
przyjaciół, a apostołowie pozostawili
Go samego: „Szymonie, śpisz? Jednej
godziny nie mogłeś czuwać?"[2] Te
słowa kieruje również do ciebie i do
mnie, bo wielokrotnie tak samo jak
św. Piotr zapewnialiśmy Go, że
jesteśmy gotowi iść za Nim choćby na
śmierć, a jednak często zostawiamy
Go samego, zasypiamy. Te nasze
osobiste dezercje, a także te, których
dopuścili się inni, powinny sprawiać
nam ból, powinniśmy też dostrzec, że
opuszczamy Pana - być może zdarza
się to nam nawet codziennie - gdy
zaniedbujemy wypełnianie naszych
obowiązków zawodowych,



apostolskich; gdy nasza pobożność
jest powierzchowna, prostacka; gdy
usprawiedliwiamy się odczuwanym
w wymiarze ludzkim ciężarem i
zmęczeniem; gdy brak nam Bożej
perspektywy pozwalającej
realizować Wolę Bożą nawet, gdy
dusza i ciało się opierają.

Nasiąknijmy zamiast tego tą
rzeczywistością - tak samo aktualną
wówczas, jak i teraz. Wrogowie Boga
czuwają: Judasz - zdrajca, i tłuszcza,
ani myślą spocząć, zjawiają się
pośród nocy, by pocałunkiem wydać
Syna Człowieczego. Wciąż nie mogę
zatrzeć wrażenia, jakie wywarł na
mnie meksykański wizerunek
Chrystusa ukrzyżowanego z okropną
raną na policzku - pocałunkiem
Judasza - tak wyobraźnia pobożnego
ludu chrześcijańskiego symbolicznie
zilustrowała rany, którą uczyniło w
Sercu Jezusowym odstępstwo
jednego z tych, których On sam
osobiście wybrał.



Dzieci moje, nigdy nie oddzielajmy
się od Pana! Pozwólcie, że powtórzę -
starajmy się naśladować go z bliska,
jak najbliżej, by nie powtórzyła się -
w tym, co zależy od nas - obojętność,
opuszczenie, pocałunki zdrady… W
tych dniach, i zawsze „pozwól, żeby
twoje serce otworzyło się i
towarzyszyło Panu. A kiedy
zauważysz, że twoje serce ucieka
—że stajesz się tchórzem jak inni—
błagaj o przebaczenie twojego i
mojego tchórzostwa",[wt-3] mocno
trzymając rękę twojej Matki, Maryi,
by ona wlała w twą duszę silne i
szczere - skuteczne! - pragnienie
wierności Chrystusowi, który
ofiaruje się za nas.

Po pojmaniu w Getsemani
towarzyszymy Jezusowi w domu
Kajfasza i jesteśmy świadkami -
bluźnierczej parodii - sądu przed
Sanhedrynem. Mnożą się obelgi ze
strony faryzeuszów i kapłanów,
oszczerstwa fałszywych świadków,



policzki takie, jak z ręki sługi
Arcykapłana, słychać zaskakujące
zaprzeczenia Piotra - jakiż ból dla
naszego Jezusa, a jakież nauki dla
każdego z nas! Potem - proces przed
Piłatem: ten człowiek jest tchórzem,
nie znajduje winy w Chrystusie, ale
nie chce się odważyć stawić czoła
konsekwencjom uczciwego
zachowania. Najpierw próbuje
podstępu: kogo uwolnimy,
Barabasza, czy Jezusa?[wt-4] A gdy
wybieg mu się nie udaje, rozkazuje
żołnierzom umęczyć Pana
biczowaniem i ukoronowaniem
cierniem. „Spójrz na Niego,
przypatrz Mu się... Zatrzymaj na
Nim wzrok"[wt-5] - zachęca nasz Ojciec
w odniesieniu do umęczonego ciała
Zbawiciela. Zadajmy sobie też
pytanie: „Ty i ja... czyż na nowo nie
ukoronowaliśmy Go cierniem, czy
nie biliśmy Go, nie pluliśmy na
Niego?"[wt-6] Na koniec Ukrzyżowanie.
„Ciało przybite gwoździami do
drzewa. Bok otwarty... Z Jezusem



pozostali tylko: Jego Matka, kilka
niewiast i jeden młodzieniec. Gdzie
są apostołowie? A ci, którzy
zostali uleczeni ze swoich chorób:
chromi, niewidomi, trędowaci?.. A
ci, którzy wznosili na Jego cześć
okrzyki? Nikt się nie odzywa!"[wt-7]

W modlitwie pomaga mi opis
cierpień naszego Pana opracowany
w zwięzłym stylu przez św. Tomasza
z Akwinu[wt-8]. Doktor Anielski
wyjaśnia, że Jezus cierpiał od
wszystkich grup ludzi, bo ranili go
poganie i Żydzi, mężczyźni i kobiety,
kapłani i pospólstwo, nieznajomi i
przyjaciele, jak Judasz, który Go
wydał i Piotr, który się Go zaparł.
Cierpiało Jego dobre imię, poprzez
bluźnierstwa, które wypowiadano,
Jego cześć, gdyż stał się obiektem
drwin żołnierzy i obelg, jakie na
Niego miotali, cierpiał w wymiarze
zewnętrznym, został bowiem z szat
obnażony, chłostany i męczony, i
cierpiał na duszy, poprzez lęk i



trwogę. Wszystkie członki Jego ciała
doświadczały męczeństwa: głowa -
koronę z cierni, ręce i nogi - rany od
gwoździ, oblicze - policzkowanie i
plwanie, pozostałe części ciała -
biczowanie. Cierpienia dotykały
wszystkich zmysłów: zmysłu dotyku -
rany, smaku - żółć i ocet; słuchu -
bluźnierstwa i obelgi; powonienia -
gdyż ukrzyżowano Go w cuchnącym
miejscu; wzroku - bo widział łzy
swojej Matki i - dodam od siebie -
małość naszej współpracy, naszą
obojętność.

Gdy rozważamy, dzieci moje, Mękę
Pańską, w duszy naszej
spontanicznie budzi się pragnienie
zadośćuczynienia, pocieszenia Pana,
ulżenia Jego cierpieniu. Jezus cierpi
za grzechy wszystkich ludzi. A w
naszych czasach, ludzie z przykrą
zawziętością jakby starali się jak
najbardziej obrazić swojego Stwórcę.
Podejmujmy zadośćuczynienie!
Prawda, że wszyscy odczuwacie



pragnienie ofiarowania wielu
radości za naszą Miłość? Prawda, że
rozumiecie, że każda nasza wina -
nawet najmniejsza - musi oznaczać
dla Jezusa wielki ból? Powtarzam
zatem, byście wysoce cenili to, co
małe, byście hojnie dbali o
drobnostki, byście popadnięcia w
rutynę naprawdę się obawiali. Bóg
tak hojnie nas obdarzył - a przecież
za Miłość należy odpłacać miłością!
Zwracam się ku Jezusowi
kontemplując Go na Krzyżu Świętym
i proszę Go, by sprawił, żeby w
naszych spowiedziach
sakramentalnych było więcej
skruchy, bo - jak nas nauczał nasz
Ojciec - wisi na tym Drzewie od
dwudziestu wieków i czas, byśmy my
też na Nie poszli. Proszę Go też, by
wzmógł w nas naglące pragnienie
przyprowadzenia do Spowiedzi
jeszcze większej liczby dusz.

Sitio![wt-9] - mówi Jezus na Krzyżu.
Pragnę. A nasz Ojciec przypomina



nam, że „Teraz odczuwa
pragnienie... pragnie, miłości,
dusz."[wt-10] Odkupienie się dokonuje
a my otrzymaliśmy Boże powołanie,
które nas uzdalnia i zobowiązuje do
udziału we zbawczej misji Kościoła w
określony sposób - który Bóg
przewidział dla swojego Dzieła - tak,
jak przekazał nam to nasz Ojciec.

Chrystus Pan i Kościół oczekują, że
będziemy w tej misji wierni, że
całkowicie się wyniszczymy w
naszych zmaganiach apostolskich.
Oczekują, że z radością weźmiemy
na ramiona Krzyż Jezusowy i że
„obejmiemy go siłą Miłości, niosąc
w triumfie po wszystkich drogach
świata."[wt-11]

Dusze potrzebują naszego trudu
apostolskiego i ewangelizacyjnego,
potrzebują, byśmy podejmowali go
więcej i bardziej intensywnie - to
nagląca potrzeba! A trudności wokół
nas? Wiecie, że fakt istnienia w



otoczeniu większej czy mniejszej
wrogości wobec zaangażowania i
poświęcenia nie jest powodem,
byśmy ograniczali naszą gorliwość
apostolską. Przeciwnie! Montes sicut
cera fluxerunt a facie Domini[wt-12];
przeszkody stopnieją niczym wosk w
ogniu Bożej łaski. Pamiętajcie
zawsze, że Chrystusowe dzieło nie
kończy się na Krzyżu i w grobie, że
nie są one klęską. Osiąga ono swój
szczyt w Zmartwychwstaniu, we
Wniebowstąpieniu, w Zesłaniu
Ducha Świętego: Zielonych
Świątkach, niosących przeobfity
plon, który wprost musi się
powtarzać w życiu wszystkich
chrześcijan, bo „jeżeli umarliśmy
razem z Chrystusem, wierzymy, że z
Nim również żyć będziemy"[wt-13], i z
Chrystusem, i przez Chrystusa, i w
Chrystusie poniesiemy
nieprzeliczonym rzeszom mężczyzn i
kobiet radosną nowinę o
Odkupieniu: radość i pokój, jakie



Duch Święty wylewa w serca
wiernych.

[wt-1] Św. Josemaría, Droga Krzyżowa,
stacja IX, p. 3

[wt-2] Mk 14,37

[wt-3] Św. Josemaría, Droga Krzyżowa,
stacja IX, p. 3

[wt-4] Por. Mt 17,17

[wt-5] Św. Josemaría, Różaniec Święty, II
Tajemnica Bolesna

[wt-6] Ibidem, III Tajemnica Bolesna

[wt-7] Św. Josemaría, Droga Krzyżowa,
stacja XII, p. 2

[wt-8] Por. Św. Tomasz z Akwinu, S.Th.,
III, q. 46, a. 5 c.

[wt-9] J 19,28

[wt-10] Św. Josemaría, Różaniec Święty,
V Tajemnica Bolesna



[wt-11] Św. Josemaría, Droga Krzyżowa,
stacja IV

[wt-12] Ps 96,5

[wt-13] Rz 6,8

______________________________________________________________________

V NIEDZIELA WIELKIEGO POSTU

(Tekst z 1 kwietnia 1993 r.,
opublikowany w “Caminar con Jesús
al compás del año litúrgico", Ed.
Cristiandad, Madryt 2014 str.
164-168).

Stanęliśmy już u progu Wielkiego
Tygodnia. Za kilka dni, biorąc udział
w obchodach liturgicznych
uroczystego Triduum Paschalnego,
będziemy uczestniczyć w ostatnich
godzinach ziemskiego życia naszego
Pana Jezusa Chrystusa, gdy ofiarował
się On Ojcu Przedwiecznemu jako
Kapłan i Ofiara Nowego Przymierza,
pieczętując swoją Krwią pojednanie



wszystkich ludzi z Bogiem. Mimo
swojej przejmującej treści - Niewinny
obciążony winami grzeszników,
Sprawiedliwy, który umiera zamiast
niesprawiedliwych! - tragedia
Wielkiego Tygodnia jest dla
chrześcijan źródłem najczystszej
radości. O, szczęśliwa wina, skoro ją
zgładził tak wielki Odkupiciel![V-1],
śpiewa Kościół w Orędziu
Wielkanocnym o grzechu naszych
pierwszych rodziców i to samo my
chcemy powiedzieć o naszych
osobistych, codziennych błędach,
jeśli służą nam do tego, byśmy pełni
skruchy poprawiali się i wzrastali w
duchu skruchy.

Zachęcam was, moje dzieci, byście
podczas tych świętych dni, które się
zbliżają, starali się wzbudzać w
waszych duszach jak najwięcej
aktów zadośćuczynienia i skruchy -
tego bólu miłości - prosząc Pana o
wybaczenie waszych win osobistych
i win całej ludzkości. Myślami i



pragnieniami stańcie obok
Chrystusa, w tych gorzkich
doświadczeniach paschalnych, i
pocieszajcie Go waszymi czułymi
słowami, waszymi dziełami
wierności, waszym hojnym
umartwieniem i pokutą, przede
wszystkim wypełniając wszystkie
obowiązki chwili. Jeśli tak będziecie
czynić, bądźcie pewni, że pomożecie
Jezusowi dźwigać Krzyż - ten Krzyż,
który ciąży i do końca czasów będzie
ciążył na barkach Mistycznego Ciała
Chrystusa - stając się razem z Nim
współodkupicielami. Będziecie
uczestniczyć w chwale Jego
Zmartwychwstania, bowiem z Nim
cierpieliście[V-2], i zostaniecie
przepełnieni radością - radością,
której wam nie zdoła odebrać.[V-3]

Nigdy nie zapomnijmy, moje
duchowe dzieci, że gaudium cum
pace, radość i pokój, które obiecał
nam Pan o ile dochowamy Mu
wierności, nie zależą od dobrobytu



materialnego, ani od tego, czy rzeczy
spełniają się nasze pragnienia. Nie
wynikają z tego, że jesteśmy zdrowi
czy osiągamy sukces z ludzkiego
punktu widzenia. Byłoby to szczęście
ulotne, podczas gdy my pragniemy
szczęśliwości wiecznej. Źródłem owej
głębokiej radości, która całkowicie
wypełnia duszę, jest jedność z
naszym Panem. Pamiętajcie o tym, co
nasz najukochańszy Założyciel
przekazał nam podczas jednego ze
swoich ostatnich spotkań: „Jeśli
chcesz być szczęśliwy, bądź święty;
jeśli chcesz być bardziej szczęśliwy,
bądź bardziej święty, jeśli chcesz być
bardzo szczęśliwy - już na ziemi! -
bądź bardzo święty.[V-4]

Moja córko, mój synu. Rada ta jest
bardzo dobrze potwierdzona
praktyką, bowiem nasz święty
Założyciel, który tyle wycierpiał dla
Pana, był najszczęśliwszym
człowiekiem na ziemi! Mówiąc ściślej
- właśnie dzięki ścisłemu



zjednoczeniu z Jezusem Chrystusem
na Krzyżu (na tym polega świętość,
na utożsamieniu się z
Ukrzyżowanym Chrystusem) -
otrzymał nagrodę radości i pokoju.

Posłuchajcie, co wyznał nam w
Wielki Piątek 1960 roku, prowadząc
tego dnia medytację. Wspominał na
swojej osobistej modlitwie tę kuźnię
cierpienia, jaką było jego życie
zachęcając nas, byśmy „nie obawiali
się bólu, zniewag, bez cienia pychy.
Pan, gdy wzywa stworzenie, by stało
się Jego własnością, pozwala mu
poczuć brzemię krzyża. Nie stawiając
się w roli przykładu mogę wam
powiedzieć, że podczas swego życia
doświadczyłem bólu, goryczy. Ale
pośród tego wszystkiego zawsze
byłem szczęśliwy, Panie, bo Tyś był
mi Cyrenejczykiem.

Odrzuć, mój synu, lęk przed
Krzyżem! Widzisz Chrystusa
przybitego do krzyża i mimo to



szukasz tylko tego, co przyjemne?
Tak nie może być!

Panie, na nowo przyjmujemy to, co
określa się mianem cierpienia
ascetycznego - choć nie podoba mi
się to określenie. Nie miałem nic. Ani
lat, ani doświadczenia, ani pieniędzy,
byłem upokorzony, nie było…
niczego, niczego! A bryzgi tego bólu
ochlapywały tych, którzy byli wokół
mnie. Były to straszne lata, podczas
których jednak nigdy nie czułem się
nieszczęśliwy. Panie, niech moje
dzieci nauczą się przez moje nędzne
doświadczenie. Choć nędzny, nigdy
nie byłem rozgoryczony. Zawsze
szedłem naprzód szczęśliwy.
Szczęśliwy w płaczu. Szczęśliwy w
cierpieniu. Dzięki, Jezu! I przebacz,
że nie wykorzystałem lepiej tej
nauki![V-5]

Powinniśmy wysnuć z tego
rozważania słów naszego Ojca
oczywisty wniosek: nigdy, w żadnych



okolicznościach, nie powinniśmy
tracić nadprzyrodzonej radości,
która wypływa z faktu, że jesteśmy
dziećmi Bożymi. Jeśli kiedykolwiek
nam jej zabraknie, przystąpmy
natychmiast do modlitwy, do dobrze
wykonanego rachunku sumienia,
skorzystajmy z kierownictwa
duchowego, by wykryć przyczynę i
zastosować właściwe środki.

Oczywiście czasami ten brak radości
może wynikać z choroby czy
zmęczenia; wówczas obowiązkiem
dyrektorów jest umożliwienie tym
ich braciom i siostrom wypoczynku i
okazanie właściwej troski czuwając,
by nikt - z powodu nadmiernego
obciążenia pracą, z powodu braku
snu, z powodu wyczerpania czy z
jakiejkolwiek innej przyczyny
znalazł się w sytuacji, w której
wyrządza szkodę swojemu życiu
wewnętrznemu.



W innych chwilach, jak zauważał
nasz Ojciec, utrata radości może
skrywać przyczyny natury
ascetycznej. Wiecie jaka jest
najczęstsza? Nadmierne
przejmowanie się o własną osobą,
obracanie się wokół własnej osi.
Skoro każdy z nas jest czymś tak
małym, jak to się dzieje, mój synu,
moja córko, że nieraz kręcisz się
wokół swojego własnego ja? “Jeśli
miłujemy samych siebie w sposób
nieuporządkowany - pisze nasz
Ojciec - jest powód, by się smucić.
Cóż za upadek, cóż za małość!
Obsesja na punkcie tej naszej nędzy
musi wzbudzać smutek,
przygnębienie. Ale jeśli miłujemy
Boga nade wszystko, a bliźnich i
samych siebie w Bogu i dla Boga,
jakiż to powód do radości!"[V-6]

Św. Josemaría był przykładem
Mistrza, który oddał życie za nas.
Winniśmy więc postąpić w taki sam
sposób wobec Niego i wobec



bliźnich. Musimy odsunąć poza nasz
codzienny horyzont przejmowanie
się jakimikolwiek troskami
osobistymi, a jeśli się jakimiś
przejmujemy, oddajmy je z pełną
ufnością Najświętszemu Sercu
Jezusowemu i Najsłodszemu Sercu
Maryi, naszej Matki, a odzyskamy
pokój. My, moje córki, moi synowie,
mamy przejmować się, czy, lepiej to
ujmując - zajmować się - tylko
sprawami Bożymi, którymi są
sprawy Kościoła, sprawy Dzieła,
sprawy dusz. Czy nie zdajecie sobie
sprawy z tego, że nawet w ludzkim
sensie ostatecznie wygrywamy? A
ponadto tylko w ten sposób
będziemy zawsze pełni gaudium cum
pace i sprowadzimy wielu innych na
naszą drogę.

[V-1]Mszał Rzymski, Wigilia Paschalna
(Orędzie Wielkanocne)

[V-2] Por Rz 8,18

[V-3] Por J 16,22



[V-4] Św. Josemaría, Notatki ze
spotkania rodzinnego, 7 VI 1975
(biblioteka AGP, P01, VII 1975, str.
219).

[V-5] Św. Josemaría, Notatki z
medytacji, 15 IV 1960.

[V-6] Św. Josemaría, List z 24 III 1931,
25.

IV NIEDZIELA WIELKIEGO POSTU

Uroczystość św. Józefa zachęca nas
do odnowienia naszego poświęcenia
się Bogu i do podjęcia na nowo walki
ascetycznej.

(Tekst z 1 marca 1984 r.,
opublikowany w “Caminar con Jesús
al compás del ano litúrgico", Ed.
Cristiandad, Madryt 2014 str.
116-120).



Jednym z wymagań naszego Bożego
powołania jest wzrastanie w życiu
wewnętrznym. Wzrost oznacza
odnowę, porzucenie tego, co się
zestarzało - starością
przyzwyczajenia, rutyny, letniości - i
ponowne odnalezienie młodości
ducha, która może wykiełkować
jedynie z zakochanego serca. Tak, jak
podkreślał nasz Założyciel, który
codziennie umiał odnaleźć we Mszy
Świętej - tym, jak mówił, «najbardziej
osobistym spotkaniu z Miłością w
mojej duszy»[IV-1] - bodziec do
odnowienia i stałego umacniania
swojego oddania i poświęcenia, bo -
jak dodawał - «jestem, i zawsze będę,
młody, bo młodość moja pochodzi od
Boga, który jest wieczny. Z tą
miłością nigdy nie będę mógł się
poczuć staro»[IV-2].

Również nasza, moje drogie dzieci,
odpowiedź na otrzymane wezwanie,
nasze poświęcenie, musi być pełna
młodości i życia, bez oszczędzania



niczego dla siebie: zamiarów, uczuć,
wspomnień, marzeń… jeśli
rzeczywiście pragniemy dochować
wierności temu Bożemu powołaniu,
wszystko to należy oddać Panu - 
relictis omnibus![IV-3]

Dokonujcie odważnego, szczerego,
głębokiego rachunku sumienia. Jak
realizowałem przez ostatni rok
zobowiązania - chętnie przecież
podejmowane - wynikające z
miłości? Czy dokładałem wobec Pana
starań, z czułością zakochanego, czy,
przeciwnie, pomijałem jakąkolwiek
spośród konkretnych konsekwencji
mojej decyzji o poświęceniu się
Jemu? Czy zdecydowanie walczyłem
przeciw temu wszystkiemu, co mogło
ostudzić tę miłość?

Wzbudzajcie podczas swojego
rachunku sumienia ból miłości,
wszyscy bowiem mogliśmy włożyć w
naszą relację z Bogiem więcej
uczucia i wysiłku. A jeśli odkryjecie



coś, co przywiązuje was do rzeczy,
które nie są Boże (…), reagujcie
energicznie, ponieważ zostaliśmy
wybrani, by być naprawdę święci, by
podążyć za miłością, która nie zna
końca: tą miłością, która co dzień nas
rozpala, która sprawia, że zawsze
jesteśmy młodzi - młodością duszy i
ducha - choć czas płynie i w ciele
można dostrzec ów upływ lat.

Odnawiając 19-go marca wasze
postanowienia[IV-4], wspomnijcie św.
Józefa i jego wierność swojemu
konkretnemu powołaniu, mając
przed oczami heroiczny przykład
naszego Ojca. Rozważajcie na
medytacji osobistej - jak to czyniliście
już przez te tygodnie - życie świętego
Patriarchy, który nie oszczędzał
wysiłków wypełniając misję, która
została mu powierzona. «Zobaczcie
(uczył nas nasz Założyciel) co czyni
Józef, z Maryją i z Jezusem, by
wypełnić polecenie Ojca, poruszenie
Ducha Świętego? Oddaje całe swoje



istnienie, oddaje na służbę swoje
życie jako człowieka pracującego.
Józef, który jest stworzeniem, żywi
Stwórcę; ten, który jest ubogim
rzemieślnikiem uświęca swoją
osobistą pracę (...). Oddaje Mu swoje
życie, oddaje miłość swojego serca,
swoją czułość i troskę, ofiaruje mu
siłę swoich ramion, oddaje Mu...
wszystko to, czym jest i co może»[IV-5]

(…).

Gdy walka jest łatwa i gdy okazuje
się ciężka, gdy towarzyszy nam
entuzjazm i gdy ludzka nadzieja
zawodzi, gdy odnosimy zwycięstwa i
gdy wydaje się nam, że osiągamy
jedynie klęski..., niech wasze
poczucie obowiązku będzie żywe:
bądźmy wierni! Pan nigdy się nami
nie męczy: przebacza nam raz za
razem, wzywa nas codziennie
poprzez następujące po sobie
nieprzerwanie natchnienia, które
nas przekształcają - o ile staramy się
odpowiedzieć na te łaski - w



użyteczne narzędzia, nawet jeśli tego
nie zauważamy (…).

Proszę was także o wytrwanie na co
dzień w tym apostolacie Spowiedzi,
którego oczekuje od nas Kościół i
który jest nieodłącznym
wymaganiem intensywnej pracy dla
dusz. Wobec osób, z którymi się
stykacie, bądźcie rozrzutni, jeśli
chodzi o cierpliwość, nie
zniechęcając się brakiem ich reakcji.
Poświęcajcie im czas, autentyczną
miłość, a w końcu poddadzą się Bożej
Miłości, którą odkryją w waszym
postępowaniu.

[IV-1] Św. Josemaría, Notatki ze
spotkania rodzinnego, 15 III 1969
(biblioteka AGP, P01, 1969, str. 403).

[IV-2]ibidem, str. 405-406.

[IV-3] Łk 5,11

[IV-4] W Uroczystość św. Józefa wierni
Opus Dei osobiście - bez żadnego



formalnego rytuału - odnawiają
zobowiązania, które dobrowolnie
przyjęli na siebie wstępując do Dzieła
Jest to dla wszystkich chrześcijan
dobra okazja do odnowienia
przyrzeczeń Chrztu Świętego.

[IV-5] Św. Josemaría, Notatki z
medytacji, 19 III 1968 (biblioteka
AGP, P09, str. 99).

III NIEDZIELA WIELKIEGO POSTU

Wyznanie grzechów w Sakramencie
Pokuty jest źródłem radości

(Tekst z 16 stycznia 1984, opublik. w
“Caminar con Jesús al compás del año
litúrgico", Ed. Cristiandad, Madryt
2014 str. 122-124).

Pragnę, moje dzieci, by wasza dusza
zawsze tryskała radością, i byście
przekazywali tę radość tym, którzy



was otaczają. nie zapominajcie
jednak, że radość jest konsekwencją
pokoju wewnętrznego, a tym samym,
walki każdego i każdej z was z
samym sobą; i że w tej wewnętrznej
walce nieodłącznym elementem
prawdziwego pokoju jest skrucha,
szczery i pełen pokory ból
spowodowany naszymi winami i
grzechami, które Bóg przebacza w
Świętym Sakramencie Pokuty
udzielając nam przy tym swojej
mocy do walki z większą
determinacją.

Dzieci moje, dbajcie skrupulatnie o
Spowiedź sakramentalną (...),
stanowiącą jedną z Norm naszego
planu życia; podejmujcie
autentyczny wysiłek uwolnienia tego
Świętego Sakramentu od rutyny czy
przyzwyczajenia; doskonalcie się w
punktualności, przygotowujcie się do
Spowiedzi z miłością, prosząc Ducha
Świętego o światło, które pozwoli
wam dotrzeć do źródła błędów i



przewinień; wzbudzajcie w sobie
skruchę, nigdy nie zakładając, że ten
warunek spełnia się automatycznie;
podejmujcie własne postanowienia i
walczcie o ich realizację, zawsze
współdziałając z łaską
sakramentalną, która, jeśli nie
będziemy stawiać przeszkód jej
działaniu, dokona w naszej duszy
cudów.

I z tą odnowioną determinacją
czynienia waszej własnej spowiedzi
lepszą - podejmijcie niestrudzony
apostolat Spowiedzi, tak bardzo
potrzebny na obecnym etapie życia
świata i Kościoła. Z jakąż mocą
nauczał o tym nasz Ojciec! «Pan na
tak wielu czeka, by obmyli się w
Sakramencie Pokuty. I ma dla nich
przygotowaną wielką ucztę, ucztę
weselną, Ucztę Eucharystyczną,
pierścień wiecznego przymierza,
wiecznej wierności i wiecznej
przyjaźni. Niech idą do spowiedzi!
Niech wielu będzie takich, którzy



przychodzą do Boga po
przebaczenie!»[III-1].

Powrót do przyjaźni z Bogiem,
niepełnej z powodu grzechu, jest
źródłem autentycznej i najgłębszej
radości, której tak wiele kobiet i
mężczyzn poszukuje bezskutecznie.
Przypominajcie to, moje dzieci, ze
świętym męstwem waszym
krewnym, waszym przyjaciołom,
waszym kolegom w pracy, tym
wszystkim, z którymi macie okazję
się stykać, pewni, że obfite łaski [tych
dni] (…), które celebrujemy w
jedności z Kościołem powszechnym,
mają moc pobudzenia sumień,
poruszenia serc, wzbudzenia żalu i
woli podjęcia postanowień
nawrócenia. Nie ograniczajmy z
powodu fałszywie rozumianej
roztropności czy z powodu względów
ludzkich tego charyzmatu spowiedzi,
który, jak powiedział Ojciec Święty
Jan Paweł II, wyróżnia członków
Opus Dei. Rozmyślajcie często nad



tym, że przyjaźń z Bogiem - i tym
samym nabożne przystępowanie do
Sakramentu Pokuty - musi być
nieodzownym punktem wyjścia
waszego osobistego apostolatu, jeśli
ma on przynieść trwałe owoce (…).

Moich synów stanu kapłańskiego -
wszystkich - usilnie wzywam, by
wiele czasu, cały czas, jaki mogą,
poświęcali na udzielanie Bożego
przebaczenia w tym Sakramencie
pojednania i radości. Bądźcie zawsze
dostępni, by służyć duszom.
Szukajcie z pasją - bo przecież
sprawowanie Świętego Sakramentu
Pokuty i kierownictwo duchowe to
jedna z naszych “głównych pasji" -
okazji do zwiększania waszego
wysiłku wkładanego w posługę w
konfesjonale. W ten sposób
doświadczycie radości Dobrego
pasterza, który idzie szukać
zgubionej owcy, a gdy ją znajduje,
bierze ją na ramiona z wielką
radością.[III-2] Starajcie się też by



uczestnikami tej radości stało się jak
najwięcej waszych braci w
kapłaństwie, aby coraz więcej
spośród nich udzielało Bożego
miłosierdzia w tym Sakramencie
przebaczenia

[III-1] Św. Josemaría, Notatki ze
spotkania rodzinnego, 6 VII 1974
(biblioteka, AGP, P04, 1974 tom II, str.
214).

[III-2] Łk 15,5

II NIEDZIELA WIELKIEGO POSTU

Miłość braterska i służba bliźnim
okazywane w drobiazgach pomagają
rozwinąć ducha pokuty

(Tekst z 1 lutego 1993, opublikowany
w “Caminar con Jesús al compás del
año litúrgico", Ed. Cristiandad,
Madryt 2014, str. 120-121).



Służba bliźnim realizowana poprzez
troskę o ich potrzeby duchowe i
materialne stanowi jedną z
tradycyjnych praktyk pobożności
chrześcijańskiej, którą szczególnie w
Wielkim Poście Kościół stawia na
pierwszym planie. W kontekście tego
okresu liturgicznego pragnę, byście
w szczególny sposób troszczyli się -
obok doskonalenia się w modlitwie i
umartwieniu - o okazywanie miłości
braterskiej w konkretnych, małych
rzeczach, jak nas nauczał nasz święty
i umiłowany Założyciel, «by nasze
rozmowy nie obracały się wokół nas
samych, byśmy niewygody zawsze
przyjmowali z uśmiechem, by
uprzyjemniać życie innym»a[II-1].

Ponadto wzywam was - wzywa nas
wszystkich do tego Trójca
Przenajświętsza - byśmy szukali
okazji do rozwijania naszego ducha
pokuty właśnie w służbie tym, którzy
nas otaczają, z jakiegokolwiek
powodu, nawet gdyby chodziło o



krótkie chwile - w naszej rodzinie, w
rodzinach moich synów i córek
Przyłączonych i Supernumerariuszy,
w codziennym współżyciu z
kolegami i towarzyszami pracy.
Słowem, stosujcie radę Apostoła:
“Jeden drugiego brzemiona noście i
tak wypełniajcie prawo
Chrystusowe"[II-2]. Nasz Ojciec mówił
o tym następująco: «Musicie
podejmować wysiłek, wysiłek bardzo
konkretny, uprzyjemniania życia
innym nie umartwiając przy tym
jedni drugich. Mówiąc: potrudzę się
nieco, by uprzyjemnić innym Bożą
drogę»[II-3]. I dodawał: «Umiejcie się
trudzić uprzyjemnianiem życia
innym, uprzyjemnianiem Bożej drogi
na ziemi, z radością i dyskretnie.
Takie działanie jest autentyczną
miłością Chrystusową[II-4].

Doskonalcie się, moje dzieci, w tej
dziedzinie, doceniając wielką wagę
małych umartwień, które czynią
drogi naszych bliźnich bardziej



radosnymi, bardziej przyjemnymi.
Widząc w nich zawsze Chrystusa, nie
zapominając, że «jeden uśmiech
może być czasami najlepszym
wyrazem ducha pokuty»[II-5]. W ten
sposób, wasze małe ofiary wzniosą
się ku Niebu in odorem suavitatis[II-6],
jak kadzidło, które spala się na cześć
Pana, wzmacniając siłę waszych
modlitw za Kościół, za Dzieło i w
moich intencjach.

[II-1] Św. Josemaría, Notatki z
medytacji, 13 IV 1954 (biblioteka
AGP, P01, IV 1963, str. 10).

[II-2] Ga 6,2

[II-3] Św. Josemaría, Notatki z
medytacji, 13 IV 1954 (biblioteka
AGP, P01, IV 1963, str. 12).

[II-4]ibidem, str 11

[II-5] Św. Josemaría, Kuźnia, 149

[II-6] Ef 5,2



I NIEDZIELA WIELKIEGO POSTU

Zwiększenie intensywności
osobistej walki ascetycznej i
praktyki dzieł miłosierdzia,
szczególnie w praktyki szerzenia
dobrej nauki

(tekst z 1 lutego 1989 opublikowany
w “Caminar con Jesús al compás del
año litúrgico", Wyd. Cristiandad,
Madrid 2014, str. 126-130).

Oto teraz czas upragniony, oto teraz
dzień zbawienia[I-1], [usłyszeliśmy] (…)
w liturgii Mszy na początku
Wielkiego Postu. Choć nie ma w
ciągu roku okresu, który by nie
obfitował w dary Boże, obecny okres
obfituje w nie w sposób szczególny,
gdyż służy do bezpośredniego
przygotowania do Wielkiej Nocy,
najważniejszej uroczystości roku
liturgicznego. W Wielkim Tygodniu
Kościół wspomina i przeżywa Mękę,



Śmierć i Zmartwychwstanie Jezusa
Chrystusa, poprzez które pokonał On
demona, odkupił świat z grzechów
ludzkich, a ludzi uczynił dziećmi
Bożymi.

«Wchodzimy w okres Wielkiego
Postu, to znaczy w czas większej
wierności w służbie Panu.
Powinniśmy — pisze Papież św. Leon
— podjąć walkę o świętość»[I-2]. Jakże
znajomo brzmią te słowa, stanowiące
wyraźne odbicie żywej Tradycji
Kościoła, w uszach dzieci Bożych w
Opus Dei! Są to wezwania, byśmy nie
ustali w wewnętrznej walce, byśmy
nie wstrzymywali ognia w bitwie
przeciw wrogom naszego
uświęcenia.

A wiemy dobrze, że walka ta stanowi
obowiązek wszystkich chrześcijan.
Przyjmując wody Chrztu obiecaliśmy
— i potwierdziliśmy tę obietnicę w
Sakramencie Bierzmowania —
wyrzec się Szatana i wszystkich jego



dzieł, by służyć wyłącznie Jezusowi
Chrystusowi. Zobowiązanie to
wymaga ciągłej walki. «To jest
właśnie naszym przeznaczeniem na
ziemi: walczyć, z miłości, do
ostatniego momentu. Deo
gratias!»[I-3], pisał nasz Ojciec
ostatniego dnia 1971 roku, ujmując w
tym zdaniu swoje pragnienia i
intencje wielu lat ciągłej, osobistej
walki (…).

Ponieważ, jak już wcześniej wam
przypomniałem, Wielki Post jest
okresem wzmożonej dyscypliny w tej
walce, pragnę zachęcić was do
podjęcia jej, z pomocą Pana, na nowo
w tych tygodniach przygotowujących
nas do Wielkiej Nocy. Jak to uczynić?
Każdy z was, moje dzieci,
odpowiedzialnie i dobrowolnie
powinien postarać się nadać
konkretny kształt tym wskazaniom
— «uszyć sobie strój na miarę»,
mawiał nasz ukochany Ojciec —
odpowiedni do potrzeb swojej duszy,



zgodny ze światłem porad, które
otrzymuje podczas Spowiedzi
sakramentalnej, rozmowy
braterskiej [osobistego kierownictwa
duchowego] oraz na Kręgach.

Asceza chrześcijańska zawsze
uznawała za właściwe szczególnie
dla tego właśnie okresu
liturgicznego: modlitwę, post i
jałmużnę; to znaczy miłość do Boga
przejawiającą się w modlitwie
umysłu, modlitwie zmysłów, bo tym
właśnie jest umartwienie i miłością
wobec wszystkich dusz poprzez
hojne praktykowanie dzieł
miłosierdzia i apostolstwa.

Chciałbym zatem, byśmy wszyscy
razem, synchronizując nasze serca w
jeden rytm, zdecydowanie
realizowali w czasie tego Wielkiego
Postu postanowienie
intensywniejszego życia, codziennie,
modlitwą myślną i ustną;
postanowienie większej hojności w



umartwieniu zmysłów wpatrując się
w Krzyż Chrystusowy i większej
gorliwości w praktykowaniu
duchowych i cielesnych uczynków
miłosierdzia. Napisałem o większej
gorliwości, ponieważ codziennie, na
różne sposoby, trafiamy na wiele
okazji, by nieść Chrystusa innym
duszom lub też by spotykać Go i
służyć Mu w osobach, które na co
dzień nas otaczają.

Chciałbym, moje dzieci, przypomnieć
wam jeszcze o jednym z głównych
uczynków miłosierdzia wobec duszy:
nieumiejętnych pouczać. Potrzeba
hojnego realizowania apostolstwa
doktryny, tym większa, im lepszą
otrzymujemy formację, apostolstwa
tak miłowanego i pożądanego przez
wszystkich w Opus Dei, przypomina
nam o tym, co wielokrotnie
powtarzał nasz Ojciec: że «najlepszą
posługą, jaką możemy uczynić
Kościołowi i ludzkości jest
rozszerzanie znajomości doktryny.



Wielka część zła trapiącego świat
wynika z niedostatku doktryny (...).
Cała nasza praca ma zatem wymiar i
funkcję katechetyczną. Musimy
szerzyć doktrynę we wszystkich
środowiskach»[I-4].

W tym celu potrzebujemy, przede
wszystkim dobrej znajomości czystej,
pewnej doktryny, w szerokim
zakresie. Dbajcie o środki
formacyjne, których Prałatura
udziela wam hojną ręką!
Uczestniczcie w wykładach i
Kręgach, w medytacjach i
rozmowach braterskich, w
rekolekcjach… z «radością
pierwszego razu», choćby minęło już
od tego momentu wiele lat, i ze
szczerym pragnieniem przyswojenia
wszelkich płynących z nich
pożytków. Tylko w ten sposób
będziecie w stanie pomóc tak wielu
osobom, które Boża Opatrzność
codziennie stawia obok was, byście



oświecili ich intelekt i postępowanie
światłem nauki katolickiej.

Hojny siew doktryny na wszystkich
polach działalności ludzkiej stanowi
pilną potrzebę. Każdy chrześcijanin
winien poczuć się osobiście
odpowiedzialny za dotarcie do
swojego konkretnego otoczenia, do
swojego środowiska, z nauczaniem,
jakie Jezus Chrystus pozostawił
swojej Oblubienicy, by zachowała je
w stanie nienaruszonym i
przekazywała z pokolenia na
pokolenie. W istocie wszyscy na
mocy otrzymanego Chrztu jesteśmy
wezwani do udziału w misji
ewangelizacyjnej Kościoła. Pomyś
teraz, moja córko, mój synu, jaki jest
Twój osobisty wkład w realizację
tego Bożego zadania: idźcie na cały
świat i głoście Ewangelię wszelkiemu
stworzeniu...[I-5], we wszelkich
okolicznościach twojej pracy
zawodowej, twojej drogi, którą



kroczysz wspólnie z innymi poprzez
obecny etap historii.

[I-1] Mszał Rzymski, Środa
Popielcowa (Drugie Czytanie: 2 Kor 6,
2).

[I-2] Św. Leon Wielki, Homilia 39, 3.

[I-3] Św. Josemaría, notatka odręczna
z 31 XII 1971.

[I-4] San Josemaría, Carta 9-I-1932,
nn. 27-28.

[I-5] Mk 16, 15.

PRZYGOTOWAĆ SIĘ DO
WIELKIEGO POSTU

(Tekst z dn. 2 lutego 1985,
opublikowany w Caminar con Jesús
al compás del año litúrgico,
Wydawnictwo Cristiandad, Madryt
2014, str. 109-112).



Niebawem rozpocznie się czas
Wielkiego Postu, który jest dla
Kościoła okresem oczyszczenia i
pokuty, gdy nawiązuje do
czterdziestu dni modlitwy i postu,
poprzez który Jezus Chrystus
przygotowywał się do działalności
publicznej. Chciałbym, byśmy w
ciągu nadchodzących tygodni,
wypełniając wiernie ducha
Ewangelii, wszyscy - również ci,
którzy znajdują się w zasięgu
promieniowania naszej drogi -
naprawdę postanowili wypełniać
wskazania Pana zawarte w liturgii
Mszy Świętej w Środę
Popielcową[ws-1]. Zachęcają nas one do
intensywniejszego postu, modlitwy i
dzieł miłosierdzia - trzech praktyk
pokutnych w pełnym tego słowa
znaczeniu - z czystą intencją i
radością, prosząc Boga, aby nasze
wyrzeczenia umocniły nas do walki
ze złym duchem[ws-2].



Wielki Post to bezkompromisowe
wezwanie do - zbrojnej w oręż
modlitwy i pokuty - czujności wobec
sideł Złego. Słowami naszego Ojca
[św. Josemaríi] wielokrotnie
przypominałem wam, że „diabeł nie
bierze urlopu", że nigdy nie ustaje w
wysiłku odłączenia dusz od Boga. I
popatrzcie, jakie osiąga w tym
sukcesy: miliony ludzi opanowane są
nienasyconą żądzą szaleństwa
zapominając, że ich celem jest
wieczność. Fala hedonizmu -
niepohamowanego pragnienia
jakiejkolwiek przyjemności - rozlewa
się po całym świecie, wśród ubogich i
bogatych, mężczyzn i kobiet,
młodych, starych, a nawet dzieci. My,
dzięki łasce Bożej winniśmy dawać -
naszym kolegom, przyjaciołom i
krewnym - zdecydowane i hojne
świadectwo siły i wstrzemięźliwości,
świadectwo powściągliwości w
korzystaniu z dóbr ziemskich oraz
umiaru w jedzeniu i piciu. Stawką
jest autentyczność naszego



powołania i rzeczywistość naszej
posługi Kościołowi, ponieważ gdy
ktoś daje się uwieść urokowi rzeczy
materialnych, traci skuteczność
apostolską w tej walce, którą
toczymy o chwałę Bożą i zbawienie
dusz (...).

[Rocznice związane z historią Opus
Dei] mają wspólny mianownik, jakim
jest duch modlitwy i pokuty naszego
umiłowanego Ojca [św. Josemaríi].
Duch Święty popychał go - w
pierwszych latach i zawsze - do
praktykowania heroicznej pokuty, bo
miał on stać się fundamentem tej
boskiej budowli, która ma przetrwać
wieki. Ilekroć, opowiadając o
rozwoju Dzieła, mówił, że
rozszerzało się ono wszędzie śladami
Boga, dzięki modlitwie i
umartwieniu jego i wielu innych
osób! Wspomniał również, że ślady
te znaczył dźwięk dyscypliny... -
dodam od siebie - heroiczna
wstrzemięźliwość naszego



Założyciela, który w sposób
niewymowny umiał umartwiać się w
jedzeniu, w piciu, w odpoczynku,
zawsze z uśmiechem, by stać się
stosownym narzędziem w ręku Boga
i czynić w ten sposób Dzieło Boże -
Opus Dei - na ziemi.

Również dziś, moje dzieci,
obowiązuje ta sama zasada. Również
dziś umartwienie i pokuta,
wstrzemięźliwość, są niezbędne do
tego, by Dzieło rozwijało się śladami
Boga. Dziś nasza kolej - twoja i moja,
każdej i każdego z nas - byśmy
kroczyli śladami naszego ojca, w
sposób najodpowiedniejszy z punktu
widzenia naszej osobistej sytuacji.
Od wszystkich nas wymagany jest,
zwykle, heroizm praktykowania
małych umartwień, a ponadto 
«umartwień zwyczajnych, umartwień
nadzwyczajnych, za pozwoleniem
kierownika, w tych okresach - które
łatwo zauważyć! - gdy Bóg żąda od
nas więcej. Zawsze - tak nas uczy nasz



Ojciec - za pozwoleniem kierownika,
ponieważ to on powinien je
miarkować, co nie zawsze znaczy, że
zmniejszać, ale również zwiększać,
jeśli uzna to za pożyteczne»[ws-3].
Pragnę, byście zastanowili się,
konkretnie, nad tym, jak realizujecie
wskazówki dotyczące
powściągliwości, które przekazuję
wam od jakiegoś czasu, by pomóc
wam realizować tę cnotę w sposób
misterny. Nie postrzegajcie tego,
dzieci, w sposób negatywny.
Przeciwnie, dostrzeżcie w nich
wskazania, które, jeśli będziecie je
wypełniać hojnie i radośnie - ujmą
naszym duszom brzemienia i
uczynią je bardziej zdolnymi wznieść
się - «niczym te ptaki o
majestatycznym locie, które wydają
się przenikliwie patrzeć w słońce» - ku
wyżynom życia wewnętrznego i
apostolstwa.

Odważnie i szczerze rób sobie
rachunek sumienia: Czy zachowuję



umiarkowanie we wszystkich
chwilach życia? Czy z naturalnością,
bez dziwactw, ale autentycznie
umartwiam wzrok idąc ulicą czy
czytając gazetę? Czy walczę ze
skłonnością do wygód? Czy unikam
stwarzania sobie potrzeb? Czy
umiem «między składnikami posiłku
umieścić «„pikantną" przyprawę
umartwienia»[ws-4], i czy umartwiam
się dobrowolnie w piciu? Czy
pozwalam sobie na wymówkę, że
takie zachowanie mogłoby zwrócić
uwagę otoczenia, kręgu przyjaciół,
moich relacji społecznych? Pragnę,
by wszystkie moje córki i wszyscy
moi synowie - Numerariusze,
Przyłączeni i Supernumerariusze 
[ws-5]- w swojej osobistej modlitwie
podążali za stałym przykładem i
nauką naszego umiłowanego Ojca; i
proszę Boga, by, jako konsekwencja
tego szczerego rachunku sumienia -
wymagali od siebie w tym obszarze
więcej, bez lęku o to, że ich
zachowanie na niwie rodzinnej czy



społecznej zderzy się z obyczajami
innych ludzi: jak napisał nasz
Założyciel, «właśnie na tym
zderzeniu, kiedy swoją wiarę
będziesz potwierdzać czynami,
polega naturalność, o którą cię
proszę» [ws-6].

Ponadto nie zapominajcie, że wasz
przykład umiaru stanowi bonus odor
Christi [ws-7][miłą woń Chrystusa],
która przyciąga inne dusze. Wiele
osób, młodych i nie tak już młodych
jest już wyczerpanych
prowadzeniem łatwego,
komfortowego życia, bez wyraźnego
wymiaru ludzkiego ni
nadprzyrodzonego. Świadectwo
naszego zaangażowania, atmosfera
naszych Ośrodków, naszych domów -
atmosfera radosnego umiarkowania,
atmosfera jednoczesnego wymagania
i wyrozumiałości, bez ustępstw
wobec niedbalstwa - stanie się
magnesem przyciągającym
najszlachetniejszych, najszczerszych,



najsilniej pragnących wielkich
rzeczy. A to są właśnie osoby,
którymi Pan pragnie się posłużyć, by
nasza praca, niczym ferment, dotarła
do ludzkich mas - a przecież
interesują nas wszystkie dusze.

[ws-1] Cfr. Mszał Rzymski, Środa
Popielcowa (Ewangelia: Mt 6, 1-6.
16-18).

[ws-2] Mszał Rzymski, Środa
Popielcowa (Kolekta).

[ws-3]Św. Josemaría, Zapiski z
medytacji, 13 IV 1954 (AGP,
biblioteka, P01, IV 1964, s. 8).

[ws-4] Św. Josemaría, Kuźnia, nr 783.

[ws-5]. Jedno i to samo powołanie do
Opus De jest dla wszystkich jego
członków. Numerariuszami nazywa
się tych, którzy żyją w celibacie



apostolskim oraz są w pełnej
dyspozycji do zajmowania się
różnymi pracami apostolskimi
Prałatury. Przyłączonymi nazywa się
tych wiernych, którzy również
otrzymawszy dar celibatu
apostolskiego mogą zajmować się
różnymi pracami apostolskim, z
dyspozycyjnością ograniczoną przez
ich osobiste okoliczności.
Supernumerariuszami nazywa się
tych, którzy bez zobowiązania się do
celibatu apostolskiego, mogą również
zajmować się pracami apostolskimi,
z dyspozycyjnością ograniczoną
przez ich osobiste okoliczności; mogą
to być osoby stanu wolnego, żonaci i
wdowcy.

[ws-6] Św. Josemaría, Droga, nr 380.

[ws-7] 2 Kor 2, 15.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/spojrz-na-niego-zatrzymaj-na-

nim-wzrok/ (20-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/spojrz-na-niego-zatrzymaj-na-nim-wzrok/
https://opusdei.org/pl-pl/article/spojrz-na-niego-zatrzymaj-na-nim-wzrok/
https://opusdei.org/pl-pl/article/spojrz-na-niego-zatrzymaj-na-nim-wzrok/

	Spójrz na Niego... zatrzymaj na Nim wzrok

