
opusdei.org

SPES NON
CONFUNDIT

Bulla ogłaszająca jubileusz
zwyczajny roku 2025.

10-05-2024

Franciszek

biskup Rzymu

sługa sług bożych

wszystkim, którzy przeczytają ten list

niech nadzieja napełni serce



1. „Spes non confundit”, „nadzieja
zawieść nie może” (Rz 5, 5). W imię
nadziei Paweł Apostoł napełnia
odwagą chrześcijańską wspólnotę
Rzymu. Nadzieja jest również
głównym przesłaniem zbliżającego
się Jubileuszu, który zgodnie ze
starożytną tradycją papież ogłasza co
dwadzieścia pięć lat. Myślę o
wszystkich pielgrzymach nadziei,
którzy przybędą do Rzymu, aby
przeżyć Rok Święty, a także o tych,
którzy nie mogąc dotrzeć do miasta
Apostołów Piotra i Pawła, będą go
obchodzić w Kościołach
partykularnych. Niech to będzie dla
wszystkich wydarzenie żywego i
osobistego spotkania z Panem
Jezusem, „bramą” zbawienia (por. J
10, 7.9); z Tym, którego Kościół ma
misję głoszenia zawsze, wszędzie i
wszystkim jako „naszą nadzieję” (1
Tm 1, 1).

Wszyscy mają nadzieję. Nadzieja jest
obecna w sercu każdego człowieka



jako pragnienie i oczekiwanie dobra,
nawet jeśli nie wie, co przyniesie ze
sobą jutro. Nieprzewidywalność
przyszłości rodzi jednak niekiedy
sprzeczne uczucia: od ufności do
lęku, od pogody ducha do
zniechęcenia, od pewności do
zwątpienia. Często spotykamy osoby
zniechęcone, które patrzą w
przyszłość ze sceptycyzmem i
pesymizmem, jakby nic nie mogło
dać im szczęścia. Oby Jubileusz był
dla wszystkich okazją do ożywienia
nadziei. Słowo Boże pomaga nam
znaleźć ku temu powody. Pozwólmy,
aby poprowadziło nas słowo, które
Apostoł Paweł napisał właśnie do
chrześcijan Rzymu.

Słowo nadziei

2. „Dostąpiwszy więc
usprawiedliwienia dzięki wierze,
zachowajmy pokój z Bogiem przez
Pana naszego Jezusa Chrystusa;
dzięki Niemu uzyskaliśmy na



podstawie wiary dostęp do tej łaski,
w której trwamy, i chlubimy się
nadzieją chwały Bożej. (...) Nadzieja
zawieść nie może, ponieważ miłość
Boża rozlana jest w sercach naszych
przez Ducha Świętego, który został
nam dany” (Rz 5, 1-2.5). Św. Paweł
proponuje tutaj wiele punktów do
refleksji. Wiemy, że List do Rzymian
stanowi decydujący krok w jego
działalności ewangelizacyjnej. Do tej
pory prowadził ją we wschodniej
części Imperium, a teraz czeka na
niego Rzym ze wszystkim, co
reprezentuje w oczach świata:
wielkie wyzwanie, któremu należy
stawić czoła w imię głoszenia
Ewangelii, które nie może mieć
przeszkód ani granic. Kościół w
Rzymie nie został założony przez
Pawła, a on odczuwa gorące
pragnienie, by wkrótce do niego
dotrzeć, żeby nieść wszystkim
Ewangelię Jezusa Chrystusa, który
umarł i zmartwychwstał, jako
przepowiadanie nadziei, która



wypełnia obietnice, wprowadza do
chwały i, opierając się na miłości, nie
zawodzi.

3. Nadzieja rodzi się w istocie z
miłości i opiera się na miłości, która
wypływa z Serca Jezusa przebitego
na krzyżu: „Jeżeli bowiem, będąc
nieprzyjaciółmi, zostaliśmy
pojednani z Bogiem przez śmierć
Jego Syna, to tym bardziej, będąc już
pojednani, dostąpimy zbawienia
przez Jego życie” (Rz 5, 10). A Jego
życie objawia się w naszym życiu
wiary, które zaczyna się od chrztu,
rozwija się w uległości wobec łaski
Bożej, i dlatego jest ożywiane
nadzieją, która, dzięki działaniu
Ducha Świętego, jest stale odnawiana
i niewzruszona.

To właśnie Duch Święty, swoją
nieustanną obecnością na drodze
Kościoła, promieniuje w wierzących
światłem nadziei: podtrzymuje ją jak
pochodnię, która nigdy nie gaśnie,



aby wspierać i ożywiać nasze życie.
Istotnie, nadzieja chrześcijańska nie
zwodzi ani nie rozczarowuje,
ponieważ opiera się na pewności, że
nic i nikt nigdy nie będzie w stanie
oddzielić nas od Bożej miłości: „Któż
nas może odłączyć od miłości
Chrystusowej? Utrapienie, ucisk czy
prześladowanie, głód czy nagość,
niebezpieczeństwo czy miecz? [...]
Ale we wszystkim tym odnosimy
pełne zwycięstwo dzięki Temu, który
nas umiłował. I jestem pewien, że ani
śmierć, ani życie, ani aniołowie, ani
Zwierzchności, ani rzeczy
teraźniejsze, ani przyszłe, ani Moce,
ani co [jest] wysoko, ani co głęboko,
ani jakiekolwiek inne stworzenie nie
zdoła nas odłączyć od miłości Boga,
która jest w Chrystusie Jezusie, Panu
naszym” (Rz 8, 35.37-39). Dlatego
nadzieja ta nie ustępuje w obliczu
trudności: opiera się na wierze i
karmi się miłością, a tym samym
pozwala iść naprzód w życiu. Św.
Augustyn pisze na ten temat: „Nie



można żyć w jakimkolwiek stanie
bez tych trzech uczuć duszy:
wierzenia, ufania i kochania” [1].

4. Św. Paweł jest wielkim realistą.
Wie, że życie składa się z radości i
smutków, że miłość jest poddawana
próbie, gdy wzrastają trudności, a
nadzieja wydaje się załamywać w
obliczu cierpienia. Mimo to pisze:
„Chlubimy się także z ucisków,
wiedząc, że ucisk wyrabia
wytrwałość, a wytrwałość –
wypróbowaną cnotę, wypróbowana
zaś cnota – nadzieję” (Rz 5, 3-4). Dla
Apostoła, ucisk i cierpienie są
typowymi warunkami tych, którzy
głoszą Ewangelię w kontekście
niezrozumienia i prześladowań (por.
2 Kor 6, 3-10). Ale w takich
sytuacjach, przez ciemność przebija
się światło: odkrywamy, jak
ewangelizacja podtrzymywana jest
przez moc płynącą z krzyża i
zmartwychwstania Chrystusa. A to
prowadzi do rozwoju cnoty ściśle

https://www.vatican.va/content/francesco/pl/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftn1


związanej z nadzieją: cierpliwości.
Nawykliśmy już, by chcieć
wszystkiego i natychmiast, w świecie,
w którym pośpiech stał się czymś
stałym. Nie mamy już czasu na
spotkania, a często nawet w
rodzinach trudno jest być razem i
spokojnie porozmawiać. Cierpliwość
została wygnana przez pośpiech,
wyrządzając ludziom wielką
krzywdę. Niecierpliwość,
nerwowość, czasem nieuzasadniona
przemoc biorą górę, rodząc
niezadowolenie i zamknięcie.

Ponadto, w dobie internetu, gdzie
przestrzeń i czas są wypierane przez
„tu i teraz”, cierpliwość nie jest
czymś zawsze obecnym w naszym
domu. Gdybyśmy nadal byli w stanie
patrzeć z zadziwieniem na
stworzenie, moglibyśmy zrozumieć,
jak bardzo decydujące znaczenie ma
cierpliwość. Trzeba czekać na
zmianę pór roku z ich owocami;
obserwować życie zwierząt i cykle



ich rozwoju; mieć proste oczy św.
Franciszka, który w swojej Pieśni
słonecznej, napisanej dokładnie 800
lat temu, postrzegał stworzenie jako
jedną wielką rodzinę i nazywał
słońce „bratem”, a księżyc „siostrą” 
[2]. Odkrycie cierpliwości na nowo
jest bardzo dobre dla nas samych i
dla innych. Św. Paweł często
odwołuje się do cierpliwości, aby
podkreślić znaczenie wytrwałości i
zaufania do tego, co Bóg nam obiecał,
ale przede wszystkim świadczy o
tym, że Bóg jest cierpliwy wobec nas,
On jest „Bogiem, który daje
cierpliwość i pociechę” (Rz 15, 5).
Cierpliwość, będąca również owocem
Ducha Świętego, podtrzymuje
nadzieję i umacnia ją jako cnotę i
sposób życia. Dlatego uczmy się
często prosić o łaskę cierpliwości,
która jest córką nadziei i
jednocześnie ją wspiera.

Droga nadziei



5. Z tego przeplatania się nadziei i
cierpliwości jasno wynika, że życie
chrześcijańskie jest drogą, która
potrzebuje również chwil mocnych,
aby posilać i wzmacniać nadzieję,
niezastąpioną towarzyszkę, która
pozwala dostrzec cel: spotkanie z
Panem Jezusem. Lubię myśleć, że
droga łaski, ożywiona duchowością
ludową, poprzedziła ogłoszenie
pierwszego Jubileuszu w 1300 r. Nie
możemy bowiem zapomnieć o
różnych formach, poprzez które
łaska przebaczenia została obficie
wylana na święty wierny Lud Boży.
Przypomnijmy na przykład wielkie
„przebaczenie”, którego św. Celestyn
V udzielił tym, którzy udali się do
Bazyliki Santa Maria di Collemaggio
w L'Aquila, w dniach 28 i 29 sierpnia
1294 r., sześć lat przed
ustanowieniem Roku Świętego przez
papieża Bonifacego VIII. Kościół
doświadczał już zatem jubileuszowej
łaski miłosierdzia. Jeszcze wcześniej,
w 1216 r., papież Honoriusz III



przyjął prośbę św. Franciszka o
odpust dla tych, którzy odwiedzą
Porcjunkulę w pierwszych dwóch
dniach sierpnia. To samo można
powiedzieć o pielgrzymce do
Santiago de Compostela: w
rzeczywistości papież Kalikst II w
1122 r. zezwolił na obchodzenie
jubileuszu w tym sanktuarium za
każdym razem, gdy święto Apostoła
Jakuba przypadało w niedzielę.
Dobrze, że ten „rozpowszechniony”
sposób obchodów jubileuszowych
jest kontynuowany, aby moc Bożego
przebaczenia wspierała i
towarzyszyła drodze wspólnot i osób.

To nie przypadek, że 
pielgrzymowanie wyraża
fundamentalny element każdego
wydarzenia jubileuszowego.
Wyruszanie w drogę jest typowe dla
tych, którzy poszukują sensu życia.
Piesze pielgrzymowanie bardzo
sprzyja odkrywaniu na nowo
wartości milczenia, wysiłku i tego, co



istotne. Również w nadchodzącym
roku pielgrzymi nadziei nie
omieszkają przemierzyć dróg
starożytnych i współczesnych, aby
intensywnie przeżyć doświadczenie
jubileuszowe. W samym Rzymie,
oprócz tradycyjnych szlaków w
katakumbach i Siedmiu Kościołach,
pojawią się także szlaki wiary.
Przechodzenie z jednego kraju do
drugiego, jakby granice zostały
pokonane, przechodzenie z jednego
miasta do drugiego w kontemplacji
stworzenia i dzieł sztuki, pozwoli
docenić różne doświadczenia i
kultury, nosić w sobie piękno, które
zharmonizowane z modlitwą,
prowadzi do dziękczynienia Bogu za
cuda, których dokonał. Kościoły
jubileuszowe, wzdłuż szlaków oraz w
Wiecznym Mieście, będą mogły być
oazami duchowości, w których
można odświeżyć drogę wiary i
napić się ze źródeł nadziei, przede
wszystkim przystępując do
sakramentu pojednania,



niezastąpionego punktu wyjścia dla
prawdziwej drogi nawrócenia. W
Kościołach partykularnych należy
zwrócić szczególną uwagę na
przygotowanie kapłanów i wiernych
do spowiedzi oraz na dostępność
tego sakramentu w formie
indywidualnej.

Podczas tej pielgrzymki chciałbym
skierować szczególne zaproszenie do
wiernych Kościołów Wschodnich,
zwłaszcza tych, którzy są już w
pełnej komunii z Następcą Piotra.
Oni, którzy tak wiele wycierpieli,
często aż do śmierci, za swoją
wierność Chrystusowi i Kościołowi,
muszą czuć się szczególnie mile
widziani w tym Rzymie, który jest
Matką także dla nich, i który
przechowuje wiele pamiątek ich
obecności. Kościół katolicki, który
jest ubogacony ich starożytnymi
liturgiami, teologią i duchowością
Ojców, mnichów i teologów, pragnie
symbolicznie wyrazić gościnność dla



nich i ich prawosławnych braci i
sióstr, w czasie, gdy już doświadczają
pielgrzymki Drogi Krzyżowej, przez
którą często są zmuszeni do
opuszczenia swoich ojczyzn, swoich
świętych ziem, z których przemoc i
niestabilność wypędzają ich do
krajów bezpieczniejszych. Dla nich
doświadczenie bycia miłowanymi
przez Kościół, który ich nie opuści,
ale pójdzie za nimi, dokądkolwiek się
udadzą, czyni znak Jubileuszu
jeszcze mocniejszym.

6. Rok Święty 2025 nawiązuje do
wcześniejszych wydarzeń łaski. W
ostatnim zwyczajnym Jubileuszu
przekroczono próg dwutysięcznej
rocznicy narodzin Jezusa Chrystusa.
Następnie, 13 marca 2015 roku
ogłosiłem Jubileusz nadzwyczajny,
którego celem było ukazanie i
umożliwienie ludziom spotkania z
„Obliczem Miłosierdzia” Boga [3],
centralnym przepowiadaniem
Ewangelii dla każdego człowieka w



każdej epoce. Teraz nadszedł czas
nowego Jubileuszu, w którym Drzwi
Święte zostaną ponownie otwarte,
aby dać żywe doświadczenie Bożej
miłości, która wzbudza w sercu
pewną nadzieję zbawienia w
Chrystusie. Jednocześnie ten Rok
Święty skieruje nas ku kolejnej
fundamentalnej rocznicy dla
wszystkich chrześcijan: w 2033 r.
obchodzone będzie bowiem dwa
tysiące lat Odkupienia dokonanego
przez mękę, śmierć i
zmartwychwstanie Pana Jezusa.
Przed nami zatem droga naznaczona
wielkimi etapami, w której łaska
Boża poprzedza i towarzyszy
ludziom gorliwie kroczącym w
wierze, czynnym w miłości i
wytrwałym w nadziei (por. 1 Tes 1,
3).

Wspierany tak długą tradycją i mając
pewność, że ten Rok Jubileuszowy
będzie dla całego Kościoła
intensywnym doświadczeniem łaski i



nadziei, zarządzam, aby Drzwi
Święte Bazyliki Świętego Piotra w
Watykanie zostały otwarte 24
grudnia bieżącego roku,
rozpoczynając w ten sposób
Jubileusz Zwyczajny. W niedzielę, 29
grudnia 2024 r., otworzę Drzwi
Święte mojej katedry Świętego Jana
na Lateranie, która 9 listopada tego
roku będzie obchodzić 1700. rocznicę
poświęcenia. Następnie, 1 stycznia
2025 r., w uroczystość Świętej Bożej
Rodzicielki Maryi zostaną otwarte
Drzwi Święte papieskiej Bazyliki
Matki Bożej Większej. Na koniec, w
niedzielę 5 stycznia, zostaną otwarte
Drzwi Święte papieskiej Bazyliki
Świętego Pawła za Murami. Te trzy
ostatnie Drzwi Święte zostaną
zamknięte przed niedzielą 28
grudnia tego samego roku.

Postanawiam również, że w niedzielę
29 grudnia 2024 r., we wszystkich
katedrach i konkatedrach, biskupi
diecezjalni będą sprawować



Eucharystię jako uroczyste otwarcie
Roku Jubileuszowego, zgodnie z
Rytuałem, który zostanie
przygotowany na tę okazję. Podczas
celebracji w kościele
konkatedralnym, biskupa może
zastąpić jeden z jego specjalnie
wyznaczonych delegatów. Niech
pielgrzymka z kościoła wybranego
na collectio [tj. zgromadzenie], do
katedry, będzie znakiem drogi
nadziei, która oświecona Słowem
Bożym jednoczy wierzących. Niech
podczas tej pielgrzymki odczytywane
będą niektóre fragmenty niniejszego
Dokumentu i niech będzie ogłoszony
ludowi Odpust Jubileuszowy, który
będzie można uzyskać w Kościołach
partykularnych, zgodnie z
przepisami zawartymi w tym samym
Rytuale obchodów Jubileuszu.
Podczas Roku Świętego, który w
Kościołach partykularnych zakończy
się w niedzielę 28 grudnia 2025 r.,
należy zatroszczyć się o to, aby Lud
Boży mógł przyjąć z pełnym



udziałem zarówno głoszenie nadziei
łaski Bożej, jak i znaki
potwierdzające jej skuteczność.

Jubileusz Zwyczajny zakończy się
zamknięciem Drzwi Świętych
Papieskiej Bazyliki Świętego Piotra w
Watykanie, 6 stycznia 2026 r., w
uroczystość Objawienia Pańskiego.
Oby światło chrześcijańskiej nadziei
dotarło do każdego człowieka, jako
orędzie Bożej miłości skierowane do
wszystkich! Niech Kościół będzie
wiernym świadkiem tego orędzia na
całym świecie!

Znaki nadziei

7. Oprócz czerpania nadziei z łaski
Bożej, jesteśmy wezwani do
odkrywania jej także w znakach
czasu, które daje nam Pan. Jak
stwierdza Sobór Watykański II,
„Kościół zawsze jest zobowiązany do
badania znaków czasu i ich
interpretowania w świetle Ewangelii,
tak aby w sposób dostosowany do



każdego pokolenia mógł
odpowiedzieć na odwieczne pytania
ludzi o sens życia doczesnego i
przyszłego oraz o ich wzajemną
relację” [4]. Konieczne jest zatem
zwrócenie uwagi na wiele dobra
obecnego w świecie, aby nie ulec
pokusie przekonania o byciu
pokonanym przez zło i przemoc.
Jednak znaki czasu, które zawierają
tęsknotę ludzkiego serca,
potrzebującego zbawczej obecności
Boga, domagają się, by zostały
przekształcone w znaki nadziei.

8. Niech pierwszy znak nadziei
przełoży się na pokój dla świata,
który po raz kolejny pogrąża się w
tragedii wojny. Ludzkość niepomna
na dramaty przeszłości, poddawana
jest nowej i trudnej próbie, w której
wiele ludów jest uciskanych przez
brutalność przemocy. Czego jeszcze
brakuje tym narodom, czego by
jeszcze nie doznały? Jak to możliwe,
że ich rozpaczliwe wołanie o pomoc



nie pobudza przywódców narodów
do zakończenia zbyt wielu
regionalnych konfliktów, mimo
świadomości konsekwencji, które
mogą z nich wyniknąć na poziomie
globalnym? Czy to zbyt wiele, by
marzyć, aby broń umilkła i przestała
przynosić zniszczenie i śmierć?
Jubileusz przypomina nam, że ci,
którzy stają się „wprowadzającymi
pokój”, mogą być „nazwani dziećmi
Bożymi” (Mt 5, 9). Potrzeba pokoju
stanowi wyzwanie dla wszystkich i
wymaga realizacji konkretnych
projektów. Niech nie zabraknie
zaangażowania dyplomacji w
odważne i twórcze budowanie
przestrzeni negocjacji, zmierzających
do trwałego pokoju.

9. Spoglądanie w przyszłość z
nadzieją oznacza również posiadanie
wizji życia, pełnej entuzjazmu, którą
trzeba przekazywać. Niestety,
musimy ze smutkiem zauważyć, że w
wielu sytuacjach, takiej perspektywy



brakuje. Pierwszą konsekwencją jest 
utrata pragnienia przekazywania
życia. Ze względu na szalone tempo
życia, obawy o przyszłość, brak
gwarancji zatrudnienia i
odpowiedniej ochrony socjalnej oraz
modele społeczne, w których
program dyktuje pogoń za zyskiem, a
nie pielęgnowanie relacji, w wielu
krajach jesteśmy świadkami
niepokojącego spadku wskaźnika
urodzeń. Z drugiej strony, w innych
kontekstach, „obwinianie wzrostu
demograficznego, a nie skrajnego i
selektywnego konsumpcjonizmu, jest
sposobem na uniknięcie stawienia
czoła problemom” [5].

Otwartość na życie z
odpowiedzialnym macierzyństwem i
ojcostwem, jest projektem, który
Stwórca wpisał w serca i ciała
mężczyzn i kobiet, jest misją, którą
Pan powierza małżonkom oraz ich
miłości. Jest sprawą pilną, aby oprócz
pracy legislacyjnej państw, nie



zabrakło niepodważalnego wsparcia
wspólnot wierzących i całej
wspólnoty obywatelskiej we
wszystkich jej elementach, ponieważ 
pragnienie młodych ludzi rodzenia
nowych synów i córek, jako owoc
płodności ich miłości, daje przyszłość
każdemu społeczeństwu i jest
kwestią nadziei: zależy od nadziei i
rodzi nadzieję.

Wspólnota chrześcijańska nie może
zatem ustępować nikomu miejsca we
wspieraniu potrzeby społecznego
przymierza na rzecz nadziei, które
byłoby inkluzywne, a nie
ideologiczne, i niech działa na rzecz
przyszłości naznaczonej uśmiechem
wielu chłopców i dziewczynek,
którzy przychodzą, by wypełnić
nazbyt wiele pustych kołysek w
wielu częściach świata. Ale wszyscy,
w rzeczywistości, potrzebują
odzyskać radość życia, ponieważ
istota ludzka, stworzona na obraz i
podobieństwo Boga (por. Rdz 1, 26),



nie może zadowolić się
przetrwaniem lub wegetacją,
dostosowaniem się do
teraźniejszości, pozwalając
zadowolić się jedynie
rzeczywistością materialną. To
zamyka w indywidualizmie i niszczy
nadzieję, rodząc smutek, który
zagnieżdża się w sercu, czyniąc ludzi
zgorzkniałymi i niecierpliwymi.

10. W Roku Jubileuszowym
będziemy wezwani do bycia
namacalnymi znakami nadziei dla
wielu braci i sióstr żyjących w
trudnych warunkach. Myślę o 
więźniach, którzy pozbawieni
wolności doświadczają każdego dnia,
oprócz surowości osadzenia, pustki
emocjonalnej, nałożonych
ograniczeń i, w wielu przypadkach,
braku szacunku. Proponuję rządom,
aby w Roku Jubileuszowym podjęły
inicjatywy przywracające nadzieję;
formy amnestii lub umorzenia
wyroków, które mają pomóc ludziom



odzyskać wiarę w siebie i w
społeczeństwo; procesy reintegracji
osadzonych ze wspólnotą, którym
odpowiadałyby konkretne
zobowiązania więźniów do
przestrzegania prawa.

Jest to starożytne wezwanie, które
pochodzi ze Słowa Bożego i
zachowuje całą swoją wartość
mądrościową w przywoływaniu
aktów łaski i wyzwolenia,
pozwalające zacząć od nowa:
„Będziecie święcić pięćdziesiąty rok,
obwieścicie wyzwolenie w kraju dla
wszystkich jego mieszkańców” (Kpł
25, 10). To, co zostało ustanowione
przez Prawo Mojżeszowe, zostało
podjęte przez proroka Izajasza:
„Posłał mnie Pan, abym głosił dobrą
nowinę ubogim, bym opatrywał rany
serc złamanych, żebym zapowiadał
wyzwolenie jeńcom i więźniom
swobodę; abym obwieszczał rok łaski
Pańskiej” (Iz 61, 1-2). Są to słowa,
które Jezus uczynił własnymi na



początku swojej służby, ogłaszając w
sobie wypełnienie „roku łaski
Pańskiej” (por. Łk 4, 18-19). Niech w
każdym zakątku ziemi, wierzący,
zwłaszcza Pasterze, będą
wyrazicielami tych próśb, tworząc
jeden głos, który odważnie domaga
się godnych warunków dla
uwięzionych, poszanowania praw
człowieka, a przede wszystkim
zniesienia kary śmierci, środka
nieprzystającego do wiary
chrześcijańskiej i niszczącego
wszelką nadzieję na przebaczenie i
odnowę[6] . Aby ofiarować więźniom
konkretny znak bliskości, sam
pragnę otworzyć Drzwi Święte w
więzieniu, aby były one dla nich
symbolem zachęcającym do
patrzenia w przyszłość z nadzieją i z
odnowionym życiowym
zaangażowaniem.

11. Niech znaki nadziei będą
oferowane chorym, znajdującym się
w domu, czy w szpitalu. Niech ich



cierpienie znajdzie ulgę w bliskości
osób, które ich odwiedzają i w
czułości, jaką otrzymują. Dzieła
miłosierdzia są również dziełami
nadziei, które budzą w sercach
uczucia wdzięczności. A wdzięczność
niech dotrze do wszystkich
pracowników służby zdrowia, którzy
w nierzadko trudnych warunkach
pełnią swoją misję, troskliwie
opiekując się chorymi i słabymi.

Niech nie zabraknie inkluzywnej
troski o tych, którzy znajdując się w
szczególnie trudnych warunkach
życia, doświadczają swej słabości,
zwłaszcza jeśli cierpią z powodu
chorób lub niepełnosprawności,
które znacznie ograniczają osobistą
autonomię. Troska o nich jest
hymnem na cześć ludzkiej godności,
pieśnią nadziei, która domaga się
zgodnego chóru całego
społeczeństwa.



12. Znaki nadziei są również
potrzebne tym, którzy sami w sobie
ją reprezentują: młodym. Niestety
często widzą oni, jak rozpadają się
ich marzenia. Nie możemy ich
zawieść: na ich entuzjazmie opiera
się przyszłość. Miło widzieć, jak
wyzwalają z siebie energię, na
przykład gdy zakasują rękawy i
dobrowolnie angażują się w
sytuacjach katastrof i trudności
społecznych. Ale smutno widzieć
młodych ludzi pozbawionych
nadziei. Z drugiej strony, gdy
przyszłość jest niepewna i
niedostępna dla marzeń, gdy studia
nie oferują dobrego startu, a brak
pracy lub zatrudnienia
wystarczająco stabilnego, grozi
zniwelowaniem pragnień, dochodzi
wtedy do nieuniknionego zagrożenia
przeżywania teraźniejszości w
melancholii i nudzie. Iluzja
narkotyków, ryzyko wykroczeń i
pogoń za tym, co krótkotrwałe,
powodują w nich większy zamęt niż



w innych, i ukrywają piękno i sens
życia, powodując, iż wpadają w
mroczne otchłanie, i popychają ich
do czynów autodestrukcyjnych.
Dlatego niech Jubileusz będzie dla
Kościoła okazją do impulsu wobec
nich: z odnowioną pasją zatroszczmy
się o chłopców i dziewczęta, o
studentów, narzeczonych, o młode
pokolenia! Bliskość wobec młodych,
którzy są radością oraz nadzieją
Kościoła i świata!

13. Nie może zabraknąć znaków
nadziei dla migrantów, którzy
opuszczają swoją ziemię w
poszukiwaniu lepszego życia dla
siebie i swoich rodzin. Niech ich
oczekiwania nie będą niweczone
przez uprzedzenia i zamknięcia.
Przyjęciu, które otwiera szeroko
ramiona dla każdego, zgodnie z jego
godnością, powinna towarzyszyć
odpowiedzialność, aby nikomu nie
odmawiano prawa do godnego życia.
Niech liczni wygnańcy, uchodźcy i 



uciekinierzy, których spory
międzynarodowe zmuszają do
ucieczki, by uniknąć wojny,
przemocy i dyskryminacji, mają
zapewnione bezpieczeństwo oraz
dostęp do pracy i edukacji, będących
niezbędnymi narzędziami do ich
integracji w nowym kontekście
społecznym.

Niech wspólnota chrześcijańska
będzie zawsze gotowa bronić praw
najsłabszych. Niech z
wielkodusznością otwiera szeroko
drzwi gościnności, aby nikomu nigdy
nie zabrakło nadziei na lepszą
przyszłość. Niech rozbrzmiewa w
naszych sercach słowo Pana, który w
wielkiej przypowieści o sądzie
ostatecznym powiedział: „Byłem
przybyszem, a przyjęliście Mnie”,
ponieważ „wszystko, co uczyniliście
jednemu z tych braci moich
najmniejszych, Mnieście
uczynili” (Mt 25, 35.40).



14. Na znaki nadziei zasługują osoby
starsze, które często doświadczają
samotności i poczucia opuszczenia.
Docenianie skarbu, jakim są, ich
doświadczenia życiowego, mądrości,
którą niosą i wkładu, jaki mogą
wnieść, jest zobowiązaniem dla
wspólnoty chrześcijańskiej i
społeczeństwa obywatelskiego,
wezwanych do współpracy na rzecz
przymierza między pokoleniami.

Szczególną myśl kieruję do dziadków
i babć, którzy przekazują wiarę i
mądrość życiową młodszym
pokoleniom. Niech będą wspierani
wdzięcznością dzieci oraz miłością
wnuków, które znajdują w nich
zakorzenienie, zrozumienie i otuchę.

15. Z całego serca błagam o nadzieję
dla miliardów ubogich, którym często
brakuje tego, co konieczne do życia.
W obliczu coraz to nowych fal
zubożenia istnieje ryzyko
przyzwyczajenia się i rezygnacji. Nie



możemy jednak odwracać wzroku od
sytuacji tak bardzo dramatycznych,
które występują obecnie wszędzie, a
nie tylko w niektórych regionach
świata. Każdego dnia spotykamy
ludzi ubogich lub zubożałych, a
niekiedy mogą to być nasi sąsiedzi.
Często nie mają domu ani
odpowiedniego pożywienia na co
dzień. Doznają wykluczenia i
obojętności wielu osób. To skandal,
że w świecie obdarzonym
ogromnymi zasobami, z których
większość idzie na zbrojenia, ubodzy
są „większością [...], to miliardy
ludzi. Wspomina się dziś o nich w
międzynarodowych debatach
politycznych i gospodarczych, ale
najczęściej wydaje się, że ich
problemy są poruszane jako dodatek,
jako kwestia, którą się dodaje niemal
z obowiązku lub w sposób
marginalny, o ile nie są one
postrzegane jako zwykły «negatywny
efekt uboczny». W rzeczywistości,
kiedy dochodzi do konkretnych



działań, często pozostają na ostatnim
miejscu”[7] . Nie zapominajmy:
ubodzy są niemal zawsze ofiarami, a
nie winnymi.

Apele o nadzieję

16. Podejmując starożytne słowa
proroków, Jubileusz przypomina, że 
dobra ziemi nie są przeznaczone dla
nielicznych uprzywilejowanych, lecz
dla wszystkich. Trzeba, aby ci, którzy
posiadają bogactwo, byli hojni,
dostrzegając oblicze swoich braci i
sióstr w potrzebie. Myślę w
szczególności o tych, którym brakuje
wody i żywności: głód jest
skandaliczną plagą w ciele naszego
człowieczeństwa i zachęca
wszystkich do wstrząśnienia
sumieniami. Ponawiam mój apel, aby
„z pieniędzy, wykorzystywanych na
broń i inne wydatki wojskowe,
stworzyć Światowy Fundusz na rzecz
ostatecznego wyeliminowania głodu
i rozwoju krajów najuboższych, aby



ich mieszkańcy nie uciekali się do
przemocy lub rozwiązań
podstępnych i nie byli zmuszani do
opuszczania swoich krajów w
poszukiwaniu bardziej godnego
życia”[8].

W związku z Rokiem Jubileuszowym
chciałbym skierować jeszcze jedną
serdeczną zachętę: jest ona
zaadresowana do najbogatszych
narodów, aby uznały powagę tak
wielu podjętych decyzji i zgodziły się 
umorzyć długi krajów, które nigdy
nie będą mogły ich spłacić. Jest to nie
tylko kwestia wielkoduszności, ale
przede wszystkim sprawiedliwości,
zaostrzonej dziś przez nową formę
niesprawiedliwości, której staliśmy
się świadomi: „Istnieje bowiem
prawdziwy «dług ekologiczny», w
szczególności między Północą a
Południem, związany z mającym
konsekwencje w dziedzinie ekologii
brakiem równowagi handlowej oraz
z nieproporcjonalnym



wykorzystywaniem zasobów
naturalnych, jakiego niektóre kraje
dopuszczały się w przeszłości” [9]. Jak
naucza Pismo Święte, ziemia należy
do Boga, a my wszyscy mieszkamy
na niej jako „przybysze i
osadnicy” (Kpł 25, 23). Jeśli naprawdę
chcemy przygotować drogę pokoju
na świecie, zaangażujmy się w
usuwanie odległych przyczyn
niesprawiedliwości, regulowanie
niesprawiedliwych i
niewypłacalnych długów oraz w
zaspokajanie głodu.

17. Podczas nadchodzącego
Jubileuszu przypadnie bardzo ważna
rocznica dla wszystkich chrześcijan.
Upłynie bowiem 1700 lat od
obchodów pierwszego wielkiego
soboru powszechnego, Soboru
Nicejskiego. Warto pamiętać, że od
czasów apostolskich pasterze
wielokrotnie zbierali się na
zgromadzeniach w celu rozpatrzenia
kwestii doktrynalnych i



dyscyplinarnych. W pierwszych
wiekach wiary, synody mnożyły się
zarówno na chrześcijańskim
Wschodzie, jak i na Zachodzie,
pokazując, jak ważne było
zachowanie jedności Ludu Bożego i
wierne głoszenie Ewangelii. Rok
Jubileuszowy może być ważną okazją
do ukonkretnienia tej formy
synodalnej, którą wspólnota
chrześcijańska postrzega dziś jako
coraz bardziej konieczny wyraz, aby
lepiej odpowiedzieć na pilną
potrzebę ewangelizacji: wszyscy
ochrzczeni, każdy z własnym
charyzmatem i posługą,
współodpowiedzialni, aby wielorakie
znaki nadziei świadczyły o obecności
Boga w świecie.

Sobór Nicejski miał za zadanie
zachowanie jedności, poważnie
zagrożonej przez zaprzeczenie pełnej
boskości Jezusa Chrystusa i Jego
współistotności z Ojcem.
Uczestniczyło w nim około trzystu



biskupów, którzy zebrali się w pałacu
cesarskim zwołanym przez cesarza
Konstantyna, w dniu 20 maja 325 r.
Po różnych debatach, wszyscy oni,
dzięki łasce Ducha Świętego, uznali
Symbol Wiary, który do dziś
wyznajemy w niedzielnej celebracji
eucharystycznej. Ojcowie Soboru
chcieli rozpocząć ten Symbol od
użycia po raz pierwszy wyrażenia
„Wierzymy” [10], aby zaświadczyć, że
w tym „My” wszystkie Kościoły były
w jedności, a wszyscy chrześcijanie
wyznawali tę samą wiarę.

Sobór Nicejski jest kamieniem
milowym w dziejach Kościoła. Jego
rocznica zachęca chrześcijan do
zjednoczenia się w uwielbieniu i
dziękczynieniu Trójcy Świętej, a w
szczególności Jezusowi Chrystusowi,
Synowi Bożemu, „z substancji Ojca” 
[11], który objawił nam tę tajemnicę
miłości. Ale Nicea stanowi również
zaproszenie dla wszystkich
Kościołów i Wspólnot kościelnych,



aby podążały drogą ku widzialnej
jedności, niestrudzenie poszukując
odpowiednich form, które w pełni
odpowiadałyby modlitwie Jezusa:
„Aby wszyscy stanowili jedno, jak Ty,
Ojcze, we Mnie, a Ja w Tobie, aby i
oni stanowili w Nas jedno, by świat
uwierzył, że Ty Mnie posłałeś” (J 17,
21).

Sobór Nicejski zajmował się również
datowaniem Wielkanocy. W tym
względzie, jeszcze do dziś istnieją
różne stanowiska, które
uniemożliwiają świętowanie
wydarzenia założycielskiego wiary
tego samego dnia. Dzięki
opatrznościowym okolicznościom
nastąpi to dokładnie w 2025 r. Niech
będzie to wezwaniem dla wszystkich
chrześcijan Wschodu i Zachodu do
podjęcia zdecydowanego kroku w
kierunku jedności wokół wspólnej
daty Wielkanocy. Należy pamiętać, że
wiele osób nie jest już świadomych
diatryb z przeszłości i nie rozumie,



jak mogą istnieć podziały w tym
względzie. Wielu, o czym warto
pamiętać, nie jest już świadomych
tyrad z przeszłości i nie rozumie, jak
w tym względzie mogą istnieć
podziały.

Zakotwiczeni w nadziei

18. Nadzieja, wraz z wiarą i miłością,
tworzy tryptyk „cnót teologalnych”,
które wyrażają istotę życia
chrześcijańskiego (por. 1 Kor 13, 13; 1
Tes 1, 3). W ich nierozerwalnym
dynamizmie, nadzieja jest tą, która
niejako nadaje orientację, wskazuje
kierunek i cel chrześcijańskiej
egzystencji. Dlatego Paweł Apostoł
zachęca nas: „Weselcie się nadzieją.
W ucisku bądźcie cierpliwi, w
modlitwie – wytrwali!” (Rz 12, 12).
Tak, musimy „być bogaci w
nadzieję” (por. Rz 15, 13), aby w
sposób wiarygodny i pociągający
dawać świadectwo wiary i miłości,
które nosimy w naszych sercach; aby



wiara była radosna, miłość
entuzjastyczna; aby każdy był w
stanie podarować choćby tylko
uśmiech, gest przyjaźni, braterskie
spojrzenie, szczere wysłuchanie,
bezinteresowną posługę, wiedząc, że
w Duchu Jezusa może to stać się
owocnym ziarnem nadziei dla tych,
którzy je przyjmują. Ale jaki jest
fundament naszej nadziei? Aby to
zrozumieć, dobrze zastanowić się
nad motywami naszej nadziei (por. 1
P 3,15).

19. „Wierzę w żywot wieczny” [12]. W
ten sposób wyznajemy naszą wiarę,
a chrześcijańska nadzieja znajduje w
tych słowach fundamentalną
podstawę. Jest ona bowiem „cnotą
teologalną, dzięki której pragniemy
jako naszego szczęścia [...] życia
wiecznego” [13]. Powszechny Sobór
Watykański II stwierdza: „Jeżeli
brakuje Bożego fundamentu i nadziei
życia wiecznego, godność człowieka,
jak to się często dzisiaj stwierdza,



doznaje bardzo poważnego
uszczerbku, a tajemnice życia i
śmierci, winy i cierpienia pozostają
bez rozwiązania, tak że ludzie
nierzadko popadają w zwątpienie” 
[14]. My natomiast, na mocy nadziei, w
której zostaliśmy zbawieni, patrząc
na upływający czas, mamy pewność,
że dzieje ludzkości i każdego z nas
nie biegną w kierunku ślepego
zaułku czy ciemnej otchłani, ale są
ukierunkowane na spotkanie z
Panem chwały. Żyjmy zatem w
oczekiwaniu na Jego powrót i w
nadziei życia wiecznego w Nim: to w
tym duchu czynimy naszym
poruszające wezwanie pierwszych
chrześcijan, którym kończy się Pismo
Święte: „Przyjdź, Panie Jezu!” (Ap 22,
20).

20. Jezus, który umarł i
zmartwychwstał, jest centrum naszej
wiary. Św. Paweł, wyrażając tę treść
w kilku słowach, używając tylko
czterech czasowników przekazuje



nam „rdzeń” naszej nadziei:
„Przekazałem wam na początku to,
co przejąłem: że Chrystus umarł –
zgodnie z Pismem – za nasze grzechy,
że został pogrzebany, że
zmartwychwstał trzeciego dnia,
zgodnie z Pismem; i że ukazał się
Kefasowi, a potem Dwunastu” (1 Kor
15, 3-5). Chrystus umarł, został
pogrzebany, zmartwychwstał, ukazał
się. Dla nas przeszedł przez dramat
śmierci. Miłość Ojca wskrzesiła Go w
mocy Ducha, czyniąc z Jego
człowieczeństwa pierwociny
wieczności dla naszego zbawienia.
Chrześcijańska nadzieja polega
właśnie na tym: w obliczu śmierci,
gdzie wszystko wydaje się kończyć,
otrzymujemy pewność, że dzięki
Chrystusowi, dzięki Jego łasce
przekazanej nam w chrzcie, „życie
[…] zmienia się, ale się nie kończy” [15]

na zawsze. W chrzcie bowiem,
pogrzebani razem z Chrystusem,
otrzymujemy w Nim
zmartwychwstałym dar nowego



życia, które burzy mur śmierci,
czyniąc z niej przejście do
wieczności.

I o ile w obliczu śmierci, bolesnej
rozłąki, która zmusza nas do
opuszczenia najdroższych nam osób,
nie jest dozwolona jakakolwiek
retoryka, to Jubileusz da nam
możliwość odkrycia na nowo, z
ogromną wdzięcznością, daru tego
nowego życia otrzymanego w
chrzcie, które jest w stanie
przekształcić ten dramat. Ważne, aby
w kontekście Jubileuszu zastanowić
się, jak rozumiano tę tajemnicę od
pierwszych wieków wiary. Na
przykład, przez długi czas
chrześcijanie budowali chrzcielnicę
w kształcie ośmiokąta, i także dzisiaj
możemy podziwiać wiele
starożytnych baptysteriów, które
zachowały ten kształt, jak w Rzymie
u Świętego Jana na Lateranie.
Wskazuje on, że w chrzcielnicy
inaugurowany jest ósmy dzień, to



znaczy dzień zmartwychwstania,
dzień, który wykracza poza zwykły
rytm, naznaczony upływem każdego
tygodnia, otwierając w ten sposób
cykl czasu na wymiar wieczności, na
życie, które trwa wiecznie: jest to cel,
do którego dążymy w naszej
ziemskiej pielgrzymce (por. Rz 6, 22).

Najbardziej przekonujące
świadectwo tej nadziei dają nam 
męczennicy, którzy niezachwiani w
wierze w zmartwychwstałego
Chrystusa, byli w stanie wyrzec się
życia tu na ziemi, aby nie zdradzić
swego Pana. Są oni obecni we
wszystkich wiekach i są liczni, być
może bardziej niż kiedykolwiek, w
naszych czasach, jako wyznawcy
życia, które nie zna końca. Musimy
strzec ich świadectwa, aby nasza
nadzieja była owocna.

Ci męczennicy, należący do różnych
tradycji chrześcijańskich, są także
ziarnami jedności, ponieważ



wyrażają ekumenizm krwi. Dlatego
moim gorącym życzeniem jest, aby
podczas Jubileuszu nie zabrakło
celebracji ekumenicznej, która
umożliwi ukazanie bogactwa
świadectwa tych męczenników.

21. Co zatem stanie się z nami po
śmierci? Z Jezusem za tym progiem
jest życie wieczne, które polega na
pełnej komunii z Bogiem, na
kontemplacji i uczestnictwie w Jego
nieskończonej miłości. To, czym teraz
żyjemy w nadziei, zobaczymy w
rzeczywistości. Św. Augustyn pisał na
ten temat: „Kiedy do Ciebie przywrę
całą moją istotą, skończy się dla mnie
wszelki ból i wszelki trud. Wtedy
moje życie będzie naprawdę żywe,
całe napełnione Tobą” [16]. Co zatem
będzie charakteryzować taką pełnię
komunii? Bycie szczęśliwym. 
Szczęście jest powołaniem istoty
ludzkiej, celem, który dotyczy
każdego.



Ale czym jest szczęście? Jakiego
szczęścia oczekujemy i pragniemy?
Nie przelotnej radości, ulotnej
satysfakcji, która raz osiągnięta,
domaga się coraz więcej, w spirali
chciwości, w której ludzka dusza
nigdy nie jest nasycona, lecz coraz
bardziej pusta. Potrzebujemy
szczęścia, które jest definitywnie
spełnione w tym, co nas spełnia, to
znaczy w miłości, abyśmy mogli
powiedzieć, już teraz: Jestem
kochany, a zatem istnieję; i będę
istniał na zawsze w Miłości, która nie
zawodzi i od której nic i nikt nigdy
nie będzie w stanie mnie oddzielić.
Przypomnijmy raz jeszcze słowa
Apostoła: „Jestem pewien, że ani
śmierć, ani życie, ani aniołowie, ani
Zwierzchności, ani rzeczy
teraźniejsze, ani przyszłe, ani Moce,
ani co wysokie, ani co głębokie, ani
jakiekolwiek inne stworzenie nie
zdoła nas odłączyć od miłości Boga,
która jest w Chrystusie Jezusie, Panu
naszym” (Rz 8, 38-39).



22. Inną rzeczywistością związaną z
życiem wiecznym jest sąd Boży,
zarówno na końcu naszego życia, jak
i na końcu czasów. Sztuka często
próbowała to przedstawić –
pomyślmy o arcydziele Michała
Anioła w Kaplicy Sykstyńskiej –
przyjmując teologiczną koncepcję
czasu i przekazując widzowi
poczucie lęku. Jeśli słuszne jest
przygotowanie się z wielką
świadomością i powagą na moment,
który podsumowuje życie, to
jednocześnie musimy zawsze czynić
to w wymiarze nadziei, cnoty
teologalnej, która podtrzymuje życie
i pozwala nam nie popaść w lęk. Sąd
Boga, który jest miłością (por. 1 J 4,
8.16), nie może nie opierać się na
miłości, zwłaszcza na tym, czy
praktykowaliśmy ją wobec
najbardziej potrzebujących, w
których Chrystus, sam Sędzia, jest
obecny (por. Mt 25, 31-46). Idzie
zatem o osąd inny niż osąd ludzi i
ziemskich sądów; należy go rozumieć



jako relację prawdy z Bogiem-
miłością i z samym sobą w
niezgłębionej tajemnicy Bożego
miłosierdzia. Pismo Święte stwierdza
w tym względzie: „Nauczyłeś lud
swój [...], że sprawiedliwy powinien
być dobrym dla ludzi. I wlałeś synom
swym wielką nadzieję, że po
występkach dajesz nawrócenie. [...]
byśmy oczekiwali miłosierdzia, gdy
na nas sąd przyjdzie” (Mdr 12, 19.22).
Jak napisał Benedykt XVI, „W chwili
Sądu Ostatecznego doświadczamy i
przyjmujemy, że Jego miłość
przewyższa całe zło świata i zło w
nas. Ból miłości staje się naszym
zbawieniem i naszą radością” [17].

Sąd dotyczy więc zbawienia, w które
ufamy i które Jezus dla nas wyjednał
przez swoją śmierć i
zmartwychwstanie. Jego celem jest
zatem otwarcie nas na ostateczne
spotkanie z Nim. A ponieważ w tym
kontekście nie można myśleć, że
wyrządzone zło pozostałoby ukryte,



musi ono zostać oczyszczone, aby
umożliwić nam ostateczne przejście
do Bożej miłości. Rozumiemy zatem
potrzebę modlitwy za tych, którzy
zakończyli swoją ziemską wędrówkę,
solidarności w modlitewnym
wstawiennictwie, które znajduje
swoją skuteczność w komunii
świętych, we wspólnej więzi, która
jednoczy nas w Chrystusie,
pierworodnym wobec każdego
stworzenia. Tak więc odpust
jubileuszowy, na mocy modlitwy, jest
przeznaczony w szczególny sposób
dla tych, którzy odeszli przed nami,
aby mogli otrzymać pełnię
miłosierdzia.

23. Odpust, istotnie, pozwala nam
odkryć, jak nieograniczone jest
miłosierdzie Boga. To nie przypadek,
że w starożytności termin
„miłosierdzie” był używany
zamiennie z terminem „odpust”,
właśnie dlatego, że ma wyrażać



pełnię Bożego przebaczenia, które
nie zna granic.

Sakrament pokuty upewnia nas, że
Bóg gładzi nasze grzechy. Słowa
Psalmu powracają ze swoim
ładunkiem pocieszenia: „On
odpuszcza wszystkie twoje winy, On
leczy wszystkie twe niemoce. On
życie twoje wybawia od zguby, On
wieńczy Cię łaską i zmiłowaniem.
[…] Miłosierny Pan i łagodny,
nieskory do gniewu i bogaty w łaskę.
[…] Nie postępuje z nami według
naszych grzechów, ani według win
naszych nam nie odpłaca. Bo jak
wysoko niebo wznosi się nad ziemią,
tak trwała jest Jego łaska dla tych, co
się Go boją. Jak jest odległy schód od
zachodu, tak daleko odsuwa od nas
nasze występki” (Ps 103, 3-4.8.10-12).
Sakramentalne pojednanie jest nie
tylko piękną sposobnością duchową,
ale stanowi decydujący, istotny i
niezbędny krok na drodze wiary
każdego człowieka. Tam pozwalamy



Panu zniszczyć nasze grzechy,
uleczyć nasze serca, podnieść nas i
objąć, abyśmy poznali Jego czułe i
współczujące oblicze. Nie ma
bowiem lepszego sposobu na
poznanie Boga niż pozwolenie Mu,
by nas pojednał ze sobą (por. 2 Kor 5,
20), rozkoszując się Jego
przebaczeniem. Nie rezygnujmy
zatem ze spowiedzi, ale odkryjmy na
nowo piękno sakramentu
uzdrowienia i radości, piękno
przebaczenia grzechów!

Jednakże, jak wiemy z osobistego
doświadczenia, grzech „pozostawia
ślad”, pociąga za sobą konsekwencje:
nie tylko zewnętrzne, jeśli chodzi o
następstwa popełnionego zła, ale
także wewnętrzne, ponieważ „każdy
grzech, nawet powszedni, powoduje
ponadto nieuporządkowane
przywiązanie do stworzeń, które
wymaga oczyszczenia, albo na ziemi,
albo po śmierci, w stanie
nazywanym czyśćcem” [18]. Tak więc



w naszym słabym i skłonnym do zła
człowieczeństwie trwają „pozostałe
skutki grzechu”. Są one usuwane
przez odpust, zawsze dzięki łasce
Chrystusa, który, jak pisał św. Paweł
VI, jest „naszym «odpustem»” [19].
Penitencjaria Apostolska wyda
przepisy umożliwiające uzyskanie i
skuteczne praktykowanie
jubileuszowego odpustu.

Takie doświadczenie, pełne
przebaczenia, pozwala otworzyć
serce i umysł na przebaczenie.
Przebaczenie nie zmienia
przeszłości, nie może zmienić tego,
co już się wydarzyło; a mimo to
przebaczenie może umożliwić
przemianę przyszłości i życie w
odmienny sposób, bez urazy,
rozgoryczenia i zemsty. Przyszłość
oświecona przebaczeniem pozwala
na odczytanie przeszłości innymi,
bardziej pogodnymi oczami, choć
wciąż wyżłobionymi łzami.



Podczas ostatniego Nadzwyczajnego
Jubileuszu ustanowiłem Misjonarzy
Miłosierdzia, którzy nadal
wypełniają ważną misję. Niech
pełnią swoją posługę także podczas
nadchodzącego Jubileuszu,
przywracając nadzieję i przebaczając
za każdym razem, gdy grzesznik
zwraca się do nich z otwartym
sercem i skruszoną duszą. Niech
nadal będą narzędziami pojednania i
pomagają patrzeć w przyszłość z
nadzieją serca, która pochodzi z
miłosierdzia Ojca. Mam nadzieję, że
biskupi będą mogli skorzystać z ich
cennej posługi, zwłaszcza wysyłając
ich do miejsc, w których nadzieja jest
poddawana ciężkiej próbie, takich
jak więzienia, szpitale i miejsca, w
których deptana jest godność osoby,
w najtrudniejszych sytuacjach i w
kontekstach największej degradacji,
aby nikt nie był pozbawiony
możliwości otrzymania przebaczenia
i pocieszenia Boga.



24. Nadzieja znajduje swoje
najwznioślejsze świadectwo w Matce
Bożej. W Niej widzimy, że nadzieja
nie jest łatwowiernym optymizmem,
lecz darem łaski w realizmie życia.
Jak każda mama, za każdym razem,
gdy patrzyła na swego Syna, myślała
o Jego przyszłości i z pewnością w Jej
sercu pozostały wyryte te słowa,
które Symeon skierował do Niej w
świątyni: „Oto Ten przeznaczony jest
na upadek i na powstanie wielu w
Izraelu, i na znak, któremu
sprzeciwiać się będą. A Twoją duszę
miecz przeniknie” (Łk 2, 34-35). A u
stóp krzyża, gdy widziała, jak
niewinny Jezus cierpi i umiera,
chociaż odczuwała potworny ból,
powtórzyła swoje „tak”, nie tracąc
nadziei i ufności w Panu. W ten
sposób współpracowała dla nas w
wypełnianiu tego, co powiedział Jej
Syn, zapowiadając, że będzie musiał
„wiele cierpieć, że będzie odrzucony
przez starszych, arcykapłanów i
uczonych w Piśmie; że będzie zabity,



ale po trzech dniach
zmartwychwstanie” (Mk 8, 31). A w
udręce tego bólu, ofiarowanego z
miłości, stała się naszą Matką, Matką
nadziei. To nie przypadek, że
pobożność ludowa stale przyzywa
Najświętszą Dziewicę jako Stella
Maris [tj. Gwiazdę Morza], tytuł
wyrażający pewną nadzieję, że w
burzliwych wydarzeniach życia
Matka Boża przychodzi nam na
pomoc, wspiera nas i zaprasza do
ufności i do zachowania nadziei.

W tym kontekście chciałbym
przypomnieć, że Sanktuarium Matki
Bożej z Gwadelupy, w Mieście
Meksyku, przygotowuje się do
obchodów 500. rocznicy pierwszego
objawienia Dziewicy w 2031 r. Za
pośrednictwem młodego Juana
Diego, Matka Boża zaniosła
rewolucyjne przesłanie nadziei,
które do dziś powtarza wszystkim
pielgrzymom i wiernym: „Czyż oto
nie ma tu mnie, twojej Matki?” [20].



Podobne przesłanie jest odciśnięte w
sercach wielu sanktuariów
maryjnych na całym świecie,
będących celem licznych
pielgrzymów, którzy powierzają
Matce Bożej swoje troski, cierpienia i
oczekiwania. Niech w tym Roku
Jubileuszowym sanktuaria będą
świętymi miejscami gościnności i
uprzywilejowanymi przestrzeniami
budzenia nadziei. Zachęcam
pielgrzymów przybywających do
Rzymu, do zatrzymania się na
modlitwie w sanktuariach
maryjnych Wiecznego Miasta, aby
oddać cześć Dziewicy Maryi i
przyzywać Jej opieki. Jestem
przekonany, że wszyscy, zwłaszcza
cierpiący i udręczeni, będą mogli
doświadczyć bliskości najczulszej z
mam, która nigdy nie opuszcza
swoich dzieci, która dla świętego
Ludu Bożego jest „znakiem
niezachwianej nadziei i pociechy” [21].



25. Podążając w kierunku Jubileuszu,
powróćmy do Pisma Świętego i
usłyszmy te słowa skierowane do
nas: „My, którzyśmy się uciekli do
uchwycenia zaofiarowanej nadziei,
trzymajmy się jej jak bezpiecznej i 
silnej dla duszy kotwicy, która
przenika poza zasłonę, gdzie Jezus
poprzednik wszedł za nas” (Hbr 6,
18-20). Jest to mocne wezwanie, aby
nigdy nie tracić nadziei, którą
otrzymaliśmy, aby trzymać się jej,
znajdując schronienie w Bogu.

Obraz kotwicy jest sugestywny, aby
zrozumieć stabilność i
bezpieczeństwo, jakie mamy pośród
wzburzonych wód życia, jeśli
polegamy na Panu Jezusie. Burze
nigdy nie mogą zwyciężyć, ponieważ
jesteśmy zakotwiczeni w nadziei
łaski, która jest w stanie uczynić nas
żyjącymi w Chrystusie,
przezwyciężając grzech, lęk i śmierć.
Ta nadzieja, znacznie większa niż
satysfakcje każdego dnia i poprawa



warunków życia, przenosi nas ponad
próby i zachęca, byśmy szli, nie
tracąc z oczu wielkości celu, do
którego jesteśmy powołani – Nieba.

Zbliżający się Jubileusz będzie zatem
Rokiem Świętym, charakteryzującym
się nadzieją, która nie gaśnie,
nadzieją w Bogu. Oby pomógł nam
odkryć na nowo niezbędną ufność,
zarówno w Kościele, jak i w
społeczeństwie, w relacjach
międzyludzkich, w stosunkach
międzynarodowych, w promowaniu
godności każdej osoby i w szacunku
dla stworzenia. Niech świadectwo
wiary będzie w świecie zaczynem
prawdziwej nadziei, głoszeniem
nowych niebios i nowej ziemi (por. 2
P 3, 13), gdzie możemy mieszkać w
sprawiedliwości i zgodzie między
narodami, dążąc do wypełnienia
obietnicy Pana.

Pozwólmy, by od teraz pociągnęła
nas nadzieja i pozwólmy, by przez



nas stała się zaraźliwa dla tych,
którzy jej pragną. Niech nasze życie
mówi im: „Ufaj Panu, bądź mężny,
niech się twe serce umocni, ufaj
Panu!” (Ps 27, 14). Niech moc nadziei
wypełnia naszą teraźniejszość, w
ufnym oczekiwaniu na powrót Pana
Jezusa Chrystusa, któremu niech
będzie cześć i chwała teraz i na
przyszłe wieki.

W Rzymie, u Świętego Jana na
Lateranie, dnia 9 maja 2024, w
uroczystość Wniebowstąpienia Pana
naszego Jezusa Chrystusa, w
jedenastym roku mego Pontyfikatu.

FRANCISZEK

[1] Mowa 198, w: Wybór Mów, tłum.
ks. Jan Jaworski, Warszawa 1973, s.
69.

[2] Por. Pieśń słoneczna, 6. 10, w: 
Pisma św. Franciszka z Asyżu. Teksty
łacińskie i starowłoskie w polskim
przekładzie, Kraków 2009, s. 237.



[3] Por. Misericordiae Vultus, Bulla
ogłaszająca Nadzwyczajny Jubileusz
Miłosierdzia, 1-3.

[4] Konst. duszp. Gaudium et spes o
Kościele w świecie współczesnym (7
grudnia 1965), 4.

[5] Enc. Laudato si’ (24 maja 2015), 50.

[6] Por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, 2267.

[7] Enc. Laudato si’, 49.

[8] Enc. Fratelli tutti (3 października
2020), 262.

[9] Enc. Laudato si’, 51.

[10] Breviarium Fidei, Poznań 1989, s.
611.

[11] Tamże.

[12] Breviarium Fidei, dz. cyt., s. 608.

https://www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


[13] Katechizm Kościoła Katolickiego,
1817.

[14] Konst. duszpast. Gaudium et spes,
21.

[15] Mszał Rzymski, 1. Prefacja o
zmarłych.

[16] Wyznania, X, 28, tłum. Z. Kubiak,
Warszawa 1992, s. 312-313.

[17] Enc. Spe salvi, 47.

[18] Katechizm Kościoła Katolickiego,
1472.

[19] List apost. Apostolorum limina (23
maja 1974), II.

[20] Nican Mopohua, 119.

[21] Sobór Wat. II, Konst. dogmat. 
Lumen gentium o Kościele, 68.

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pl/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html


pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/spes-non-confundit/
(16-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/spes-non-confundit/
https://opusdei.org/pl-pl/article/spes-non-confundit/

	SPES NON CONFUNDIT

