
opusdei.org

Słowa Benedykta XVI
na Wielki Post 2008

6 lutego rozpoczyna się Wielki
Post: okres 40 dni, w którym
chrześcijanie przygotowują się
na Święta Wielkanocne. W tym
roku Ojciec Święty zachęca do
odkrycia na nowo "wartości
życia chrześcijańskiego" i
rozważa, czym jest jałmużna.

04-02-2008

1. Wielki Post każdego roku stwarza
nam opatrznościową okazję do
refleksji nad sensem i wartością
naszego życia chrześcijańskiego i



pobudza nas do odkrywania
miłosierdzia Bożego, abyśmy sami z
kolei stawali się bardziej miłosierni
względem braci. W okresie
Wielkiego Postu Kościół przypomina
pewne szczególne zobowiązania,
które w konkretny sposób mają
pomagać wiernym w tym procesie
wewnętrznej odnowy; są nimi
modlitwa, post i jałmużna. W tym
roku w tradycyjnym orędziu
wielkopostnym pragnę wziąć pod
rozwagę praktykę jałmużny, która
jest konkretnym sposobem przyjścia
z pomocą temu, kto jest w potrzebie,
a zarazem praktyką ascetyczną,
pozwalającą uwolnić się od
przywiązania do dóbr ziemskich. O
tym, jak wielka jest siła przyciągania
bogactw materialnych i jak wyraźna
musi być nasza decyzja nieczynienia
z nich bóstwa, mówi w sposób
kategoryczny Jezus: „Nie możecie
służyć Bogu i Mamonie!” (Łk 16, 13).



Jałmużna pomaga nam
przezwyciężyć tę nieustanną pokusę,
ucząc nas wychodzenia naprzeciw
potrzebom bliźniego i dzielenia się z
innymi tym, co dzięki dobroci Bożej
posiadamy. Taki jest cel specjalnych
zbiórek na rzecz ubogich,
organizowanych w okresie Wielkiego
Postu w wielu częściach świata. I tak
z wewnętrznym oczyszczeniem łączy
się konkretny wyraz komunii
kościelnej, tak jak było już w
pierwotnym Kościele. Mówi o tym
św. Paweł w swoich Listach odnośnie
do zbiórki na rzecz wspólnoty w
Jerozolimie (por. 2 Kor 8-9; Rz 15,
25-27).

2. Ewangelia naucza, że nie jesteśmy
właścicielami, lecz zarządcami dóbr,
które posiadamy; nie można zatem
traktować ich jako wyłącznej
własności, lecz trzeba uznać je za
środki, którymi posługuje się Pan,
wzywając każdego z nas, by stał się
pośrednikiem Jego opatrzności



względem bliźniego. Jak przypomina
Katechizm Kościoła Katolickiego,
dobra materialne zyskują wartość
społeczną zgodnie z zasadą ich
powszechnego przeznaczenia (por. n.
2404).

W Ewangelii Jezus jasno napomina
tych, którzy posiadają bogactwa
ziemskie i je wykorzystują jedynie
dla siebie. Wobec wielkiej rzeszy
ludzi, którzy cierpią głód,
pozbawieni wszystkiego, brzmią
niczym mocny wyrzut słowa św.
Jana: „Jeśliby ktoś posiadał na
świecie majątek i widział, że brat
jego cierpi niedostatek, a zamknął
przed nim swe serce, jak może trwać
w nim miłość do Boga?” (1 J 3, 17).
Tym mocniejsze jest wezwanie do
dzielenia się w krajach, gdzie
większość ludności stanowią
chrześcijanie, albowiem ich
odpowiedzialność za tłumy, które
cierpią z powodu nędzy i
opuszczenia, jest jeszcze większa.



Przyjście im z pomocą, bardziej niż
aktem miłosierdzia, jest wymogiem
sprawiedliwości.

3. Ewangelia uwydatnia
charakterystyczną cechę jałmużny
chrześcijańskiej: ma być ona dawana
w ukryciu. „Niech nie wie lewa twoja
ręka, co czyni prawa – mówi Jezus –
aby twoja jałmużna pozostała w
ukryciu” (Mt 6, 3-4). A nieco
wcześniej powiedział, że nie należy
chlubić się własnymi dobrymi
czynami, aby nie ryzykować utraty
nagrody w niebie (por. Mt 6, 1-2).
Uczeń ma troszczyć się o to, aby
wszystko służyło większej chwale
Boga. Jezus napomina: „Tak niech
wasze światło jaśnieje przed ludźmi,
aby widzieli wasze dobre uczynki i
chwalili Ojca waszego, który jest w
niebie” (Mt 5, 16). Wszystko zatem
należy czynić na chwałę Boga, a nie
własną. Niech świadomość tego,
drodzy bracia i siostry, towarzyszy
każdemu gestowi pomocy bliźniemu,



nie dopuszczając do tego, aby służył
zwracaniu uwagi na samych siebie.
Jeżeli wypełniając dobre uczynki nie
mamy na względzie chwały Bożej i
prawdziwego dobra braci, lecz
zabiegamy o korzyści osobiste czy po
prostu poklask, nie postępujemy
zgodnie z optyką ewangeliczną. We
współczesnym społeczeństwie
ekspresji wizualnej trzeba zachować
dużą czujność, gdyż ta pokusa
pojawia się często. Ewangeliczna
jałmużna nie jest zwykłą filantropią;
jest raczej konkretnym wyrazem
miłosiernej miłości, cnoty
teologalnej, która wymaga
wewnętrznego nawrócenia się na
miłość Boga i braci, do naśladowania
Jezusa Chrystusa, który umierając na
krzyżu, oddał za nas całego siebie.
Jak nie dziękować Bogu za tak liczne
osoby, które po cichu, z dala od
reflektorów medialnego
społeczeństwa spełniają w tym
duchu wielkoduszne uczynki,
wspierając bliźniego w potrzebie? Na



niewiele zdaje się dawanie własnych
dóbr innym, jeżeli z tego powodu
serce napełnia się dumą; dlatego nie
szuka u ludzi uznania za swe czyny
miłosierdzia ten, kto wie, że Bóg
„widzi w ukryciu” i w ukryciu
wynagrodzi.

4. Pismo Święte zachęcając nas,
abyśmy popatrzyli na jałmużnę w
sposób głębszy, sięgając poza wymiar
czysto materialny, poucza nas, że
więcej radości jest w dawaniu aniżeli
w braniu (por. Dz 20, 35). Kiedy
naszym postępowaniem powoduje
miłość, wyrażamy prawdę naszego
istnienia: zostaliśmy bowiem
stworzeni nie dla samych siebie, lecz
dla Boga i dla braci (por. 2 Kor 5, 15).
Ilekroć z miłości do Boga dzielimy się
naszymi dobrami z potrzebującym
bliźnim, zawsze doświadczamy, że
pełnię życia rodzi miłość i że
wszystko zwraca się jako
błogosławieństwo w postaci pokoju,
wewnętrznego zadowolenia i



radości. Ojciec niebieski wynagradza
nasze jałmużny swoją radością. I jest
jeszcze coś więcej: św. Piotr wśród
duchowych owoców jałmużny
wymienia przebaczenie grzechów.
Pisze: „Miłość zakrywa wiele
grzechów” (1 P 4, 8). Jak często
przypomina liturgia Wielkiego Postu,
Bóg daje nam grzesznikom
możliwość uzyskania przebaczenia.
Dzielenie się z ubogimi tym, co
posiadamy, przygotowuje nas do
przyjęcia tego daru. Mam na myśli w
tej chwili tych, którym ciąży
wyrządzone zło i właśnie z tego
powodu czują się dalecy od Boga,
pełni lęku i niemal niezdolni do
Niego się uciec. Zbliżając nas do
innych, jałmużna zbliża nas do Boga
i może stać się narzędziem
prawdziwego nawrócenia i
pojednania z Nim i z braćmi.

5. Jałmużna uczy wielkodusznej
miłości. Św. Józef Benedykt
Cottolengo napominał



niejednokrotnie: „Nie liczcie nigdy
monet, które dajecie, bowiem ja
zawsze powtarzam: jeśli przy
dawaniu jałmużny lewa ręka nie ma
wiedzieć o tym, co czyni prawa, także
prawa nie powinna wiedzieć tego, co
sama czyni” (Detti e pensieri,
Edilibri, n. 201). W związku z tym
niezwykle wymowny jest
ewangeliczny epizod, w którym
uboga wdowa wrzuca do skarbca
świątyni „wszystko, co miała na swe
utrzymanie” (Mk 12, 44). Jej mała i
niewiele znacząca moneta staje się
wiele mówiącym symbolem: ta
wdowa daje Bogu nie z tego, co jej
zbywa, nie tyle coś, co posiada, lecz
to, czym jest – całą siebie.

Ten poruszający epizod jest włączony
w opis dni bezpośrednio
poprzedzających mękę i śmierć
Jezusa, który – jak pisze św. Paweł –
stał się ubogi, aby nas swoim
ubóstwem ubogacić (por. 2 Kor 8, 9);
dał za nas całego siebie. Wielki Post,



również poprzez praktykę jałmużny,
nakłania nas do tego, abyśmy z Niego
brali przykład. Od Niego możemy się
nauczyć, jak czynić z naszego życia
całkowity dar. Poprzez naśladowanie
Go stajemy się zdolni i skłonni dać
nie tyle trochę z tego, co posiadamy,
lecz nas samych. Czyż cała Ewangelia
nie streszcza się w jedynym
przykazaniu miłości? Wielkopostna
praktyka jałmużny ma być zatem
środkiem służącym pogłębianiu
naszego chrześcijańskiego
powołania. Gdy chrześcijanin
ofiaruje bezinteresownie samego
siebie, daje świadectwo, że to nie
bogactwo materialne dyktuje prawa
istnienia, lecz miłość. A zatem tym,
co nadaje wartość jałmużnie, jest
miłość, która inspiruje różne formy
daru, odpowiednio do możliwości i
warunków każdego.

6. Drodzy bracia i siostry, Wielki Post
zachęca nas, abyśmy „ćwiczyli
ducha”, również przez praktykę



jałmużny, co pozwoli nam wzrastać
w miłości i rozpoznać w ubogich
samego Chrystusa. Dzieje Apostolskie
opowiadają, że do chromego, który u
drzwi świątyni prosił o jałmużnę,
apostoł Piotr rzekł: „Nie mam srebra
ani złota (...) ale co mam, to ci daję:
W imię Jezusa Chrystusa
Nazarejczyka, chodź!” (Dz 3, 6).
Jałmużna, którą dajemy, to rzecz,
będąca znakiem większego daru, jaki
możemy ofiarować innym, głosząc
Chrystusa i dając o Nim świadectwo –
o Tym, w którego imieniu jest
prawdziwe życie. Starajmy się zatem
w tym okresie indywidualnie i
wspólnotowo bardziej przylgnąć do
Chrystusa, abyśmy byli świadkami
Jego miłości. Niech Maryja, Matka i
wierna Służebnica Pańska, pomaga
wierzącym toczyć wielkopostną
„duchową walkę” bronią modlitwy,
postu i jałmużny, aby mogli
obchodzić święta wielkanocne
odnowieni w duchu. Życząc tego, z



radością udzielam wszystkim
Apostolskiego Błogosławieństwa.

Watykan, 30 października 2007 r.

Benedictus PP XVI

KEP

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/sowa-benedykta-xvi-na-wielki-
post-2008/ (20-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/sowa-benedykta-xvi-na-wielki-post-2008/
https://opusdei.org/pl-pl/article/sowa-benedykta-xvi-na-wielki-post-2008/
https://opusdei.org/pl-pl/article/sowa-benedykta-xvi-na-wielki-post-2008/

	Słowa Benedykta XVI na Wielki Post 2008

