
opusdei.org

Śmierć Chrystusa,
życie chrześcijanina

"Wielki Tydzień nie może
sprowadzać się tylko do
zwykłego wspomnienia,
ponieważ jest rozważaniem
tajemnicy Chrystusa, która
znajduje swoje przedłużenie w
naszych duszach; chrześcijanin
ma obowiązek być ‘alter
Christus, ipse Christus’, drugim
Chrystusem, samym
Chrystusem." Homilia na Wielki
Piątek, wygłoszona przez św.
Josemaríę i publikowana w
książce To Chrystus przechodzi.



22-03-2016

"Wielki Tydzień nie może
sprowadzać się tylko do zwykłego
wspomnienia, ponieważ jest
rozważaniem tajemnicy Chrystusa,
która znajduje swoje przedłużenie
w naszych duszach"

Homilia na Wielki Piątek,
wygłoszona przez św. Josemaríę i
publikowana w książce To Chrystus
przechodzi.

Śmierć Chrystusa, życie
chrześcijanina

Ten tydzień, który lud chrześcijański
tradycyjnie nazywa wielkim, daje
nam raz jeszcze okazję do
rozważenia - i przeżycia na nowo -
chwil,

w których dopełnia się życie Jezusa.
Wszystko, co w tych dniach



przypominają nam najróżniejsze
przejawy pobożności, skierowane
jest nieomylnie ku
Zmartwychwstaniu, które jest
podstawą naszej wiary, jak pisze św.
Paweł. Nie przemierzajmy jednak
zbyt prędko tej drogi; nie pozwólmy,
żeby odeszło w zapomnienie coś
bardzo prostego, co może czasem
nam się wymyka: nie będziemy
mogli mieć udziału w
Zmartwychwstaniu Pana, jeśli nie
zjednoczymy się z Jego Męką i
Śmiercią. Żeby towarzyszyć
Chrystusowi w Jego chwale na końcu
Wielkiego Tygodnia, trzeba, abyśmy
najpierw zagłębili się w Jego
całopalnej Ofierze i poczuli, że
stanowimy jedno z Nim,
umierającym na Kalwarii.

Wspaniałomyślne oddanie się
Chrystusa przeciwstawia się
grzechowi, tej rzeczywistości trudnej
do zaakceptowania, lecz
niezaprzeczalnej: mysterium



iniquitatis, niewytłumaczalnemu złu
stworzenia, które z powodu pychy
powstaje przeciwko Bogu. Ta historia
jest tak stara jak Ludzkość.
Przypomnijmy upadek naszych
pierwszych rodziców, a następnie
cały ten łańcuch nieprawości, które
znaczą wędrówkę ludzi, a wreszcie
nasze własne bunty. Nie jest łatwo
rozważać niegodziwość, jaką stanowi
grzech, i zrozumieć wszystko, co
mówi nam wiara. Musimy zdać sobie
sprawę, że nawet w sprawach
ludzkich wielkość obrazy wyznacza
kondycja obrażonego, jego wartość
osobista, godność społeczna, cechy
charakteru. A człowiek obraża
samego Boga: stworzenie odrzuca
swego Stwórcę.

Ale przecież Bóg jest Miłością.
Przepaść zła, które niesie ze sobą
grzech, została pokonana przez
nieskończoną Miłość. Bóg nie
opuszcza ludzi. Boże plany
przewidywały, że dla



zadośćuczynienia za nasze grzechy,
dla przywrócenia utraconej jedności,
nie wystarczą ofiary Starego
Przymierza: konieczne było oddanie
człowieka, który jest Bogiem.
Możemy sobie wyobrazić - żeby w
jakiś sposób przybliżyć sobie tę
niezgłębioną tajemnicę - że Trójca
Przenajświętsza, w swojej stałej,
wewnętrznej relacji niezmierzonej
miłości, odbywa naradę. I w wyniku
tego odwiecznego postanowienia,
Jednorodzony Syn Boga Ojca
przyjmuje naszą ludzką naturę,
bierze na siebie nasze nędze i nasze
cierpienia, a w końcu zostaje
przybity gwoździami do drzewa.

Ten ogień, to pragnienie spełnienia
zbawczego postanowienia Boga Ojca
wypełnia całe życie Chrystusa,
począwszy od Jego narodzenia w
Betlejem. W ciągu trzech lat, które
uczniowie z Nim spędzili, słyszeli, jak
niestrudzenie powtarzał, że Jego
pokarmem jest pełnić wolę Tego,



który Go posłał. Wreszcie, wczesnym
popołudniem pierwszego Wielkiego
Piątku, Jego ofiara się dopełniła. 
Skłoniwszy głowę, oddał ducha. Tymi
słowami opisuje śmierć Chrystusa
Apostoł Jan. Jezus, pod ciężarem
Krzyża ze wszystkimi winami ludzi,
umiera z powodu siły

i nikczemności naszych grzechów.

Rozmyślajmy o Panu, od stóp do głów
okrytym ranami z miłości do nas.
Używając określenia, które bliskie
jest rzeczywistości, chociaż nie mówi
wszystkiego, możemy powtórzyć za
autorem sprzed wieków: Ciało Jezusa
jest ołtarzem boleści. Na widok
Jezusa tak sponiewieranego, który
stał się bezwładnym ciałem zdjętym
z Krzyża

i powierzonym swojej Matce; na
widok tego Jezusa zmaltretowanego
można by dojść do wniosku, że ta
scena jest najbardziej oczywistym
dowodem porażki. Gdzie są tłumy,



które za Nim szły i Królestwo,
którego nadejście zapowiadał? A
jednak nie jest to porażka, lecz
zwycięstwo - teraz jest On bliżej
chwili Zmartwychwstania, ukazania
się chwały, którą zdobył przez swoje
posłuszeństwo, niż kiedykolwiek.

Śmierć Chrystusa wzywa nas do
pełni życia chrześcijańskiego

Przeżywaliśmy przed chwilą na
nowo dramat Kalwarii, tego, co
ośmieliłbym się nazwać pierwszą i
najważniejszą Mszą, sprawowaną
przez Jezusa Chrystusa. Bóg Ojciec
wydaje swego Syna na śmierć. Jezus,
Jednorodzony Syn, obejmuje drzewo,
na którym mieli Go stracić i Jego
ofiara zostaje przyjęta przez Ojca:
jako owoc Krzyża zostaje wylany na
ludzkość Duch Święty.

W tragedii Męki dopełnia się także
nasze własne życie i cała historia
ludzkości. Wielki Tydzień nie może
sprowadzać się tylko do zwykłego



wspomnienia, ponieważ jest
rozważaniem tajemnicy Chrystusa,
która znajduje swoje przedłużenie w
naszych duszach; chrześcijanin ma
obowiązek być alter Christus, ipse
Christus, drugim Chrystusem, samym
Chrystusem. Poprzez Chrzest
wszyscy zostaliśmy ustanowieni
kapłanami swojego własnego życia, 
dla składania duchowych ofiar,
przyjemnych Bogu przez Jezusa
Chrystusa, aby każdy z naszych
czynów wykonywać w duchu
posłuszeństwa woli Bożej,
kontynuując w ten sposób misję
Boga-Człowieka.

Przeciwnie, ta rzeczywistość
prowadzi nas do zatrzymania się na
naszych nieszczęściach, na naszych
osobistych błędach. To rozważanie
nie powinno nas zniechęcać ani też
sprawiać, że przybierzemy
sceptyczną postawę człowieka, który
zrezygnował z ambitnych pragnień.
Pan bowiem wzywa nas takich,



jakimi jesteśmy, abyśmy
uczestniczyli w Jego życiu, abyśmy
walczyli o bycie świętymi. Świętość -
ileż razy wymawiamy to słowo tak,
jakby było pustym dźwiękiem! Dla
wielu jest ona nawet nieosiągalnym
ideałem, ascetycznym banałem, a nie
konkretnym celem, żywą
rzeczywistością. Nie myśleli w ten
sposób pierwsi chrześcijanie, którzy
używali słowa "święci”, żeby z całą
naturalnością bardzo często określać
nim samych siebie: pozdrawiają was
wszyscy święci; pozdrówcie każdego
świętego

w Chrystusie Jezusie.

Teraz, kiedy na Kalwarii Jezus już
umarł, a nie objawiła się jeszcze
chwała Jego zwycięstwa, jest dobra
okazja, żeby zbadać nasze pragnienie
życia po chrześcijańsku, świętości;
żeby zareagować aktem wiary wobec
własnych słabości



i ufając w moc Bożą, uczynić
postanowienie wkładania miłości w
nasze codzienne sprawy.
Doświadczenie grzechu powinno
prowadzić nas do bólu, do
dojrzalszego

i głębszego postanowienia bycia
wiernymi, prawdziwego
utożsamienia się z Chrystusem i
wytrwania - choćby to wiele
kosztowało - w tej kapłańskiej misji,
którą On powierzył wszystkim
swoim uczniom bez wyjątku, a która
przynagla nas do bycia solą i
światłem świata.

Rozmyślanie nad śmiercią Chrystusa
staje się zaproszeniem do podejścia

z absolutną szczerością do naszych
codziennych zajęć; do potraktowania
poważnie wiary, którą wyznajemy.
Dlatego Wielki Tydzień nie może być
świętym epizodem wyrwanym z
kontekstu życia kierującego się tylko
ludzkimi sprawami: powinien być



okazją do lepszego zrozumienia głębi
Miłości Boga, żeby móc słowem i
czynem ukazywać ją innym.

Jednak Pan określa warunki. Jest
takie jedno Jego oświadczenie,
zachowane dla nas przez św.
Łukasza, którego nie można
pominąć: Jeśli kto przychodzi do
Mnie, a nie ma w nienawiści swego
ojca i matki, żony i dzieci, braci i
sióstr, nadto i siebie samego, nie może
być moim uczniem. To twarde słowa.
Z całą pewnością hiszpańskie
"nienawidzić” czy też "mieć w
nienawiści” nie wyraża dobrze
pierwotnej myśli Chrystusa W
każdym razie słowa Pana były
mocne, nie sprowadzały się do
znaczenia: kochać mniej, jak czasem
powściągliwie się je interpretuje,
żeby złagodzić to zdanie. To
kategoryczne wyrażenie jest tak
szokujące nie dlatego, że oznacza
postawę negatywną lub bezlitosną,
bo ten Jezus, który teraz mówi, jest



tym samym, który nakazuje kochać
innych jak siebie samego i który
oddaje swoje życie za ludzi: to
wyrażenie wskazuje po prostu, że
wobec Boga nie może być niejasnych
postaw. Można by przetłumaczyć te
słowa Chrystusa raczej jako kochać
bardziej, kochać lepiej, nie kochać
miłością egoistyczną ani o małym
zasięgu: powinniśmy kochać Miłością
Boga.

O to chodzi. Zwróćmy uwagę na
ostatnie wymaganie Jezusa: et
animam suam. Życie, własna dusza -
o to prosi nas Pan. Jeśli jesteśmy
zarozumiali, jeśli troszczymy się
tylko o swoją osobistą wygodę, jeśli
czynimy z siebie samych ośrodek
życia innych, a nawet świata, nie
mamy prawa nazywać się
chrześcijanami ani uważać się za
uczniów Chrystusa. Trzeba oddać się
czynem i prawdą, a nie tylko
językiem. Miłość Boża zaprasza nas
do tego, abyśmy samodzielnie nieśli



krzyż, abyśmy poczuli na sobie
ciężar całej ludzkości i wypełniali - w
okolicznościach właściwych dla
stanu i pracy każdego z nas -
wyraźne, a zarazem pełne miłości
zamysły woli Ojca. W omawianym
fragmencie Jezus mówi dalej: Kto nie
nosi swego krzyża, a idzie za Mną, ten
nie może być moim uczniem.

Przyjmijmy bez lęku wolę Bożą, bez
wahania uczyńmy postanowienie
budowania całego swojego życia
zgodnie z tym, czego nas naucza i
czego od nas wymaga nasza wiara.
Możemy być pewni, że napotkamy
walkę, cierpienie i ból, ale jeśli
naprawdę posiadamy wiarę, nigdy
nie będziemy uważać się za
nieszczęśliwych: także pośród
trudności, a nawet oszczerstw,
będziemy szczęśliwi szczęściem,
które każe nam kochać innych, aby
uczynić ich uczestnikami naszej
nadprzyrodzonej radości.



Chrześcijanin wobec historii
ludzkości

Bycie chrześcijaninem nie jest
powodem do zwykłego osobistego
zadowolenia: ma charakter - naturę -
misji. Już wcześniej wspominaliśmy,
że Pan zaprasza wszystkich
chrześcijan do tego, by byli solą i
światłem świata. Idąc za tym
nakazem i posługując się tekstami
zaczerpniętymi ze Starego
Testamentu, św. Piotr pisze słowa,
które bardzo jasno wyznaczają to
zadanie: Wy zaś jesteście wybranym
plemieniem, królewskim
kapłaństwem, narodem świętym,
ludem Bogu na własność
przeznaczonym, abyście ogłaszali
dzieła potęgi Tego, który was wezwał

z ciemności do przedziwnego
swojego światła.

Bycie chrześcijaninem nie jest czymś
drugorzędnym; jest to Boża
rzeczywistość, która przenika samo



wnętrze naszego życia, dając nam
czyste spojrzenie

i zdecydowaną wolę postępowania
tak, jak chce Bóg. W ten sposób
uczymy się, że pielgrzymowanie
chrześcijanina w świecie powinno
się przemieniać w nieustanną służbę
świadczoną na bardzo różne
sposoby, zależnie od osobistych
okoliczności, ale zawsze z miłości do
Boga i do bliźniego. Bycie
chrześcijaninem - to działanie bez
myślenia o przyziemnych celach
związanych z prestiżem czy
ambicjami, bez pobudek, które mogą
wydawać się bardziej szlachetne, jak
altruizm albo współczucie wobec
cudzego nieszczęścia; to podążanie
ku radykalnemu

i ostatecznemu celowi, jakim jest
miłość, którą Chrystus okazał,
umierając za nas.

Spotyka się czasami postawy będące
wynikiem niezrozumienia tej



tajemnicy Jezusa. Na przykład ci,
którzy postrzegają chrześcijaństwo
jako zbiór pobożnych praktyk lub
uczynków, nie dostrzegając ich
związku z sytuacjami codziennego
życia, z koniecznością troszczenia się
o potrzeby innych oraz starania się o
zaradzenie niesprawiedliwościom.

Powiedziałbym, że ci, którzy
prezentują tę mentalność, nie
zrozumieli jeszcze, co oznacza fakt,
iż Syn Boży stał się człowiekiem, że
przyjął ciało, duszę i głos człowieka,
że dzielił nasz los aż po rozdzierające
w najwyższym stopniu
doświadczenie śmierci. Niektórzy,
być może niechcący, wciąż uważają
Chrystusa za kogoś obcego pośród
ludzi.

Inni - dla odmiany - wyobrażają
sobie, że aby móc być ludzkimi,
trzeba przemilczeć niektóre
centralne aspekty doktryny
chrześcijańskiej, i postępują tak, jak



gdyby życie modlitewne, nieustanne
obcowanie z Bogiem, stanowiło
ucieczkę przed własnymi
obowiązkami i porzucenie świata.
Zapominają, że to właśnie Jezus
pokazał nam, do jakiego krańca
powinny dochodzić miłość i służba.
Jedynie wtedy, gdy postaramy się
zgłębić tajniki miłości Boga, tej
miłości aż do śmierci, będziemy

w stanie oddać się całkowicie innym,
nie dając się pokonać trudnościom
czy obojętności.

To wiara w Chrystusa zmarłego i
zmartwychwstałego, obecna w
każdej chwili naszego życia, oświeca
nasze sumienia, pobudzając nas do
uczestniczenia ze wszystkich sił w
zmiennych kolejach i problemach
ludzkiej historii. W tej historii, która
rozpoczęła się wraz ze stworzeniem
świata i która skończy się wraz

z wypełnieniem się wieków,
chrześcijanin nie jest apatrydą. Jest



obywatelem miasta ludzi, z duszą
pełną pragnienia Boga, którego
miłość zaczyna dostrzegać już w tym
doczesnym życiu i w Nim rozpoznaje
cel, do którego wezwani są wszyscy
żyjący na ziemi.

Jeśli interesuje was moje osobiste
doświadczenie, to mogę powiedzieć,
że swoją pracę kapłana i
duszpasterza pojmowałem zawsze
jako dążenie do stawiania każdego
człowieka wobec wszystkich
wymagań jego życia

i świadczenie mu pomocy

w odkryciu tego, o co konkretnie
prosi go Bóg, bez ograniczania w
jakikolwiek sposób tej świętej
niezależności i tej błogosławionej
odpowiedzialności osobistej, które
charakteryzują chrześcijańskie
sumienie. Ten sposób postępowania i
ten duch opierają się na szacunku
dla transcendencji prawdy
objawionej i na umiłowaniu



wolności istoty ludzkiej. Mógłbym
jeszcze dodać, że opierają się też na
pewności co do braku determinacji
historii, otwartej na wiele
możliwości, których Bóg nie chciał
wykluczać.

Naśladowanie Chrystusa nie oznacza
szukania schronienia w świątyni

i pozostawania obojętnym na rozwój
społeczeństwa, na trafne i błędne
poczynania ludzi i narodów.
Przeciwnie, wiara chrześcijańska
prowadzi nas do postrzegania świata
jako dzieła Pana; do doceniania
wszystkiego, co szlachetne i co
piękne; do uznawania godności
każdej osoby uczynionej na obraz
Boga i do podziwiania tego
szczególnego daru wolności, dzięki
któremu jesteśmy panami własnych
czynów

i możemy - z łaską Nieba - budować
swoje wieczne przeznaczenie.



Byłoby umniejszaniem wiary
sprowadzanie jej do ziemskiej
ideologii i podnoszenie polityczno-
religijnego sztandaru dla potępienia -
nie wiadomo w imię jakiego Bożego
nadania - tych, którzy nie myślą w
ten sam sposób w sprawach, które ze
swej własnej natury mogą mieć
liczne i różne rozwiązania.

Zgłębiać sens śmierci Chrystusa

Dygresja, którą właśnie uczyniłem,
miała jedynie na celu ukazanie
pewnej zasadniczej prawdy: miała
przypomnieć, że życie
chrześcijańskie znajduje swój sens w
Bogu. Ludzie nie zostali stworzeni
tylko po to, żeby zbudować jak
najbardziej sprawiedliwy świat;
zostaliśmy bowiem umieszczeni na
ziemi także po to, aby wejść w
komunię z samym Bogiem. Jezus nie
obiecał nam ani doczesnych wygód,
ani ziemskiej chwały, lecz dom Boga



Ojca, który oczekuje nas na końcu
drogi.

Liturgia Wielkiego Piątku zawiera
przepiękny hymn: Crux fidelis. W
tym hymnie zaprasza się nas do
wyśpiewywania i celebrowania
chwalebnej walki Pana, zwycięstwa
Krzyża, znamienitego tryumfu
Chrystusa: Odkupiciel Wszechświata,
złożony w ofierze, zwycięża. Bóg, Pan
wszelkiego stworzenia, nie
utwierdza swojej obecności siłą
broni ani nawet doczesną potęgą
swoich wyznawców, lecz
wspaniałością swej nieskończonej
miłości.

Pan nie niszczy wolności człowieka:
to właśnie On uczynił nas wolnymi.
Dlatego nie chce wymuszonych
odpowiedzi, chce decyzji
wypływających z głębi serca.

I oczekuje od nas, chrześcijan, że
będziemy żyć w taki sposób, aby
ludzie, którzy



z nami obcują, pomimo naszych
nędz, błędów i wad, dostrzegali echo
dramatu miłości z Kalwarii.
Wszystko, co mamy, otrzymaliśmy od
Boga, żeby być solą, która nadaje
smak; światłem, które zaniesie
ludziom radosną nowinę, że On jest
Ojcem, który miłuje bez miary.
Chrześcijanin jest solą i światłem
świata nie dlatego, że zwycięża lub
tryumfuje, lecz dlatego, że daje
świadectwo miłości Boga. Nie będzie
solą, jeśli nie nada się do solenia; nie
będzie światłem, jeśli przez swój
przykład

i swoje nauczanie nie będzie dawać
świadectwa o Jezusie, jeśli utraci to,
co stanowi rację jego życia.

Wypada, abyśmy zgłębili to, co nam
objawia śmierć Chrystusa, nie
zatrzymując się na zewnętrznych
formach czy stereotypowych
stwierdzeniach. Potrzeba, abyśmy
weszli naprawdę w sceny, które



przeżywamy w tych dniach: ból
Jezusa, łzy Jego Matki, ucieczka
uczniów, odwaga świętych niewiast,
śmiałość Józefa i Nikodema, którzy
proszą Piłata o ciało Pana.

Zbliżmy się więc do martwego
Jezusa, do tego Krzyża
zarysowującego się na szczycie
Golgoty. Ale zbliżmy się ze
szczerością, umiejmy odnaleźć to
wewnętrzne skupienie, które jest
oznaką dojrzałości chrześcijańskiej.
W ten sposób Boskie

i ludzkie wydarzenia Męki przenikną
naszą duszę jak słowo, które kieruje
do nas Bóg, odkryją tajniki naszego
serca i objawią nam, czego oczekuje
On od naszego życia.

Przed wielu laty widziałem pewien
obraz, który wyrył się głęboko w
moim wnętrzu. Przedstawiał Krzyż
Chrystusa, a obok niego trzech
aniołów: jeden płakał niepocieszony;
drugi trzymał w ręku gwóźdź, jakby



po to, aby się przekonać, że to
prawda; trzeci był skupiony na
modlitwie. Oto program zawsze
aktualny dla każdego z nas: płakać,
wierzyć i modlić się.

Wobec Krzyża - ból z powodu
naszych grzechów, z powodu
grzechów ludzkości, które
zaprowadziły Jezusa na śmierć;
wiara, aby zgłębić tę wzniosłą
prawdę, która przewyższa wszelkie
zrozumienie i zachwycić się miłością
Boga; modlitwa, aby życie i śmierć
Chrystusa stały się wzorem i zachętą
dla naszego życia i dla naszego
oddania. Tylko w ten sposób
będziemy mogli nazywać się
zwycięzcami, bowiem Chrystus
zmartwychwstały w nas zwycięży, a
śmierć przemieni się w życie.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/smierc-chrystusa-zycie-
chrzescijanina/ (12-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/smierc-chrystusa-zycie-chrzescijanina/
https://opusdei.org/pl-pl/article/smierc-chrystusa-zycie-chrzescijanina/
https://opusdei.org/pl-pl/article/smierc-chrystusa-zycie-chrzescijanina/

	Śmierć Chrystusa, życie chrześcijanina

