
opusdei.org

Smak pierwotnego
chrześcijaństwa

Rodzinne spotkanie to ta chwila
dnia albo tygodnia, w której
doświadczamy wspólnej
przynależności do ludu Bożego,
jakim jest Kościół, i do tej jego
cząstki, którą jest Dzieło.
Rodzinne spotkanie
przypomina nam, że należymy
do rodziny i sprawia, że
wzrastają nasze pragnienia
dotarcia do wszystkich dusz.

03-05-2022



Przed wstąpieniem do nieba Jezus
zapragnął odbyć krótkie spotkanie z
Apostołami, żeby się z nimi
pożegnać. Niemniej jednak, Jego
pojawienie się zaskoczyło ich,
dlatego że Jedenastu znajdowało się
wówczas «za stołem». Pan
wykorzystał te ostatnie chwile
spędzane z uczniami, żeby
przedstawić im program życia,
którego realizacji oczekiwał od nich
od tej chwili: «Idźcie na cały świat i
głoście Ewangelię wszelkiemu
stworzeniu!» (Mk 16, 15). Czytając
ten ustęp, św. Josemaría zapragnął
kiedyś zakrzyknąć: «To właśnie jest
rodzinne spotkanie!». Nie po raz
pierwszy Ewangelista informował o
spotkaniu tego rodzaju. Przed
rozmnożeniem chleba Pan
powiedział do Dwunastu: «Pójdźcie
wy sami osobno na pustkowie i
wypocznijcie nieco» (Mk 6, 31). «Te
rozmowy – dodawał nasz założyciel –
Chrystusa zmartwychwstałego z
uczniami są również Ewangelią



spotkania. Do dzisiaj nie widziałem
tego w takim świetle»[1].

Aby dotrzeć do serca

Święty Josemaría, wspominając
chwile, w których Jezus spotykał się z
Apostołami jak z rodziną i spędzał z
nimi czas, mówił, że zwyczaj
rodzinnego spotkania ma «smak
pierwotnego chrześcijaństwa»[2]. Od
pierwszych lat Akademii DYA
zwyczaj ten odgrywał kluczową rolę
w życiu rodziny ośrodka. Prałat
Álvaro, w swoim komentarzu do 
Instrukcji z 31 maja 1936 roku,
wskazywał, że nasz Ojciec
przekazywał ducha Dzieła
ówczesnym pierwszym członkom «i
mówił, że zawsze spotkanie stanowi
okazję, żeby patrzeć na sprawy z
nadprzyrodzonym zmysłem, żeby
ożywiać gorliwość apostolską i tak
dalej. Nawet wówczas, kiedy mówi
się o nieistotnych rzeczach (…) albo



żartuje, to mamy do czynienia z
miłością, z dobrym braterstwem»[3].

Chrześcijanin to część ludu Bożego i
w jakiś sposób utrwala swoją
tożsamość wokół tej rzeczywistości.
Walka o świętość nie ma być
prowadzona samotnie — Pan liczy
na relacje, jakie ustanawiamy w
naszym życiu. «Podobało się jednak
Bogu uświęcić i zbawiać ludzi nie
pojedynczo, z wykluczeniem
wszelkiej wzajemnej między nimi
więzi, lecz uczynić z nich lud, który
by Go poznawał w prawdzie i
zbożnie Mu służył»[4].

Podczas rodzinnego spotkania
znajdujemy chwilę, żeby
doświadczać wspólnej
przynależności do ludu Bożego,
jakim jest Kościół, i do tej jego
cząstki, którą jest Dzieło. Dlatego nie
jest to tylko spotkanie. Jest to
konieczność życia w rodzinie, chwila,
w której możemy przyjmować



naszych braci i rozwijać swoje cechy,
żeby dotrzeć do każdego serca.
Dlatego jest to również środek
formacyjny, przy którego pomocy
uczymy się sposobu bycia innych,
rozumiemy różne sposoby patrzenia
na życie i wzbogacamy nasz świat
wewnętrzny. Cieszenie się
towarzystwem innych karmi nasze
relacje, żeby nasza miłość dotarła do
wszystkich: «Dbanie o uprzejmość,
radość, cierpliwość, optymizm,
delikatność i o wszystkie cnoty, które
umilają wspólne życie, jest ważne, by
inni mogli odczuć, że się o nich
troszczymy i być szczęśliwymi»[5].

Jednak nie powinno się tego uważać
za coś oczywistego ani też za owoc
inercji lub samego faktu życia pod
jednym dachem. Pragnienie
zbudowania domu rodzinnego,
którego częścią czują się wszyscy,
prowadzi do wspierania życia
rodzinnego nieustanną
kreatywnością, bez ustalonych z góry



formuł. To właśnie podczas
rodzinnych rozmów, jak również w
innych chwilach, które przeżywamy
razem ze współmieszkańcami, tkwi
kontekst, w którym możemy
realizować to pragnienie.

Strata czasu

Dzielenie wspólnych chwil jest
najbardziej istotną kwestią w życiu
każdej rodziny. Chwile spotkań
pomagają nam właśnie w
nawiązywaniu relacji z innymi
osobami z domu. «Gdybyście nie
odbywali rodzinnych spotkań, (…)
nie bylibyście zjednoczeni, żylibyście
jak nieznajomi»[6]. To prawda, że w
niektórych przypadkach nie zawsze
można uczestniczyć w takim
spotkaniu albo że można w nim
uczestniczyć tylko raz w tygodniu lub
przy okazji środka formacyjnego czy
rekolekcji. W każdym razie jednak,
kiedy już jesteśmy na takim
spotkaniu, zawsze możemy je



zamienić w okazję do kultywowania
tego braterstwa, które prowadzi nas
do wychodzenia poza samych siebie i
interesowania się naszymi braćmi.
Przypomina nam to, pośród zajęć
każdego dnia albo tygodnia, że
jesteśmy częścią nadprzyrodzonej
rodziny.

Z utylitarystycznego punktu
widzenia moglibyśmy uważać, że
rodzinne spotkanie to strata czasu,
dlatego że nie robimy czegoś, co
przełożyłoby się później na kwestie
produktywności lub skuteczności.
Jednak to właśnie ten czas, który 
tracimy z domownikami, sprawia, że
później zyskujemy na radości i
pragnieniach dotarcia do wszystkich
dusz. «Jeżeli dajecie miłość, każdy z
naszych domów będzie domem
rodzinnym, jakiego chcę dla moich
dzieci. Wasi bracia będą odczuwać
święte pragnienie, aby dotrzeć do
domu po dniu pracy. Będą mieć
również ochotę, aby wyjść na ulicę —



wypoczęci i pogodni — na wojnę
miłości i pokoju, o jaką prosi nas
Pan»[7].

Istotnie, wyzwanie polega na
osiągnięciu, żeby intensywne życie
zawodowe i apostolskie umacniało
się w cieple domowego ogniska.
Chodzi o ideał, który próbuje
urzeczywistnić cała rodzina — żeby
praca rodziców rozwijała się w
harmonii z troską o współmałżonka i
dzieci. Dlatego staramy się godzić te
dwa aspekty rzeczywistości, które
zasilają się wzajemnie: pracować,
wiedząc, że utrzymujemy rodzinę,
cieszyć się, tworząc dom, żeby móc
lepiej pracować. W jednym i drugim
miejscu sprawiamy, że świat bardziej
nadaje się do mieszkania dla dzieci
Bożych.

Każdy na swój sposób

Nasza osobista historia jest w dużej
mierze naznaczona przez dom
rodzinny, w którym wzrastaliśmy.



My, chrześcijanie, wiemy też, że
jesteśmy częścią Bożej rodziny.
Papież Franciszek stwierdził, że sam
Kościół to «rodzina wśród rodzin»[8].
W Opus Dei jesteśmy powołani do
tworzenia również domu rodzinnego
opartego na dwóch przejawach
rzeczywistości, które nas łączą:
jesteśmy dziećmi Bożymi w Kościele i
zostaliśmy powołani przez Boga do
Jego Dzieła. Ten zaś dom rodzinny
jest również powołany do
naznaczenia naszej osobistej historii.

Każda rodzina ma coś, co czyni ją
jedyną w swoim rodzaju.
Moglibyśmy jednak również
powiedzieć, że nie wszyscy
członkowie rodziny odgrywają tę
samą rolę. Ojciec i matka działają
jako głowy rodziny w odmienny, ale
komplementarny sposób. Dzieci zaś,
w zależności od charakteru i wieku,
również przyczyniają się do
tworzenia na swój sposób owej
rodzinnej atmosfery.



Coś podobnego dzieje się w życiu
rodzinnym ośrodków, a konkretniej
podczas spotkań. Jedna osoba z
natury jest bardziej skłonna do
rozmów i opowiadania z całym
bogactwem szczegółów czegoś, co
niedawno jej się przydarzyło. Inni
natomiast wolą zachowywać się
dyskretniej, żeby dzięki temu móc
słuchać z większą uwagą opowieści
pozostałych. Niektórzy zaś wolą
pytać o zainteresowania innych.
Ostatecznie wszyscy przyczyniają się
na swój sposób do troski o ciepło
ogniska domowego na każdym
spotkaniu. «Nie dąż do tego, żeby
inni byli na twój obraz i
podobieństwo, tylko na obraz i
podobieństwo Boga, zgodnie
własnymi osobistymi
okolicznościami. Tak samo jak w tej
kolekcji osiołków, które moje córki i
moi synowie przesyłali mi z całego
świata. Są osiołki ze słomy, są ze
złota i są ze srebra. Są takie z
brylantami, są ze szmaragdami, są z



żelaza, są… ze wszystkiego. Są ze
wszystkiego. Rozumiem, że są takie,
że są różne. Wszystkie są niezwykle
urocze»[9].

Chodzi o misję, w którą każdy ma
niezastąpiony wkład. Bóg liczy na
nasze talenty, żeby uszczęśliwiać
innych. Można by powiedzieć, że nie
ma jednej wzorcowej rodziny, ale że
każda powinna być jedyną w swoim
rodzaju mozaiką, tworzoną przez
dary oddawane w służbie
otaczającym nas osobom. Ostatecznie
taka jest logika Świętej Rodziny: «W
Betlejem nikt nie zastrzega niczego
dla siebie. Tam nie słyszy się
mówienia o moim honorze ani o
moim czasie, ani o mojej pracy, ani o
moich pomysłach, ani o moich
upodobaniach, ani o moich
pieniądzach. Tam oddaje się
wszystko na służbę wspaniałej grze
Boga z ludzkością, jaką jest
odkupienie»[10].



Właśnie dlatego że każdy ma swój
osobisty wkład, jest czymś logicznym,
że w rodzinie istnieją różne sposoby
myślenia i działania. Jest to częścią
samego życia. Nie istnieje żadna
społeczna rzeczywistość, w której
wszyscy członkowie byliby
jednakowi. Podobnie można by
również powiedzieć, że nie istnieje
żaden ośrodek, w którym wszyscy
mieliby ten sam sposób bycia i te
same zainteresowania czy
upodobania. Różnice te nie są jednak
przeszkodą w budowaniu domu.
Raczej przeciwnie. Prowadzą nas do
tego, żeby miłować innych nie tylko
ze względów ludzkich, ale dlatego że
są oni braćmi, dziećmi Boga w
Dziele. W ten sposób naśladujemy
bezwarunkowy sposób miłowania
przez Chrystusa, który nie ogranicza
się do małej liczby osób, ale odnosi
się do wszystkich tych, których Bóg
postawił na naszej drodze.

Smakowanie chwil



Budowanie ogniska domowego to nie
zawsze kwestia spędzania większej
ilości czasu w domu albo realizacji
nadzwyczajnych planów. Bardziej
chodzi o docenianie chwil
spędzanych z innymi każdego dnia.
Rodzinne spotkanie to jedna z takich
chwil, ale nie jedyna. Również normy
pobożności, posiłki, chwile sportu
albo zadania to okazje do spędzania
cennego czasu z innymi. Pomagają
nam lepiej ich poznać i uczyć się od
każdego. W ten sam sposób, nawet
jeśli ktoś nie mieszka w ośrodku, ma
szansę często dzielić niektóre z tych
chwil. Chodzi o to, że w tych
codziennych okolicznościach
rozwijamy nasze relacje z ludźmi,
którzy nas otaczają i przekazujemy
im naszą miłość.

Smakowanie tych chwil pozwala
nam również odpocząć i w jakiś
sposób oderwać się od codziennej
krzątaniny. Modlitwa, którą
przypisuje się św. Tomaszowi



Morusowi, głosi, co następuje:
«Panie, daj mi poczucie humoru.
Udziel mi łaski rozumienia żartów,
abym potrafił odkryć w życiu
odrobinę radości i mógł sprawiać
radość innym»[11]. Właśnie wkładając
nadzieję w te elementy
rzeczywistości, odkrywamy te
niewielkie dawki radości, które
ukazują się nam każdego dnia. Zaś
odpoczynek, który jest nam
dawkowany w niewielkich porcjach,
pomaga bardziej niż chwilowa ulewa
pośród wielu dni posuchy.

W tych przerwach możemy odnaleźć
wsparcie brata, który nas pokrzepi,
umocni, zainspiruje… I odwrotnie: to
my możemy być pociechą dla tego,
kto jest bardziej zmęczony. Jest to ta
sama postawa, jaką przyjmował
Jezus, kiedy na widok kogoś
zniechęconego, próbował sprawić,
żeby odzyskał on nadzieję: «Ufaj,
synu!» (Mt 9, 2), «wielka jest twoja
wiara» (Mt 15, 28), «wstań!» (Mk 5,



41), «idź w pokoju» (Łk 7, 50), «nie
bójcie się!» (Mt 14, 27)... Każda
rodzina powinna się nauczyć właśnie
takiego języka. 

Tłum. Bronisław Jakubowski

[1]. Słowa św. Josemaríi cytowane w
przypisie 142 do Instrukcji z 31 maja
1936 r.

[2]. Od naszego Ojca, Spotkanie, 16
czerwca 1974 r.

[3]. Instrukcja z 31 maja 1936 r., 142.

[4]. II Watykański Sobór Powszechny,
Konstytucja dogmatyczna Lumen
gentium, 9.

[5]. List Prałata, List pasterski, 1
listopada 2019 r., 9.

[6]. Od naszego Ojca, Crónica 1980,
618.



[7]. Instrukcja z 31 maja 1936 r., 114.

[8]. Franciszek, Przemówienie, 6 maja
2019 r.

[9]. Od naszego Ojca, Spotkanie, 4
maja 1968 r.

[10]. Od naszego Ojca, List, 14 lutego
1974 r., 2.

[11]. Modlitwa o dobry humor św.
Tomasza Morusa.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/smak-pierwotnego-
chrzescijanstwa/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/smak-pierwotnego-chrzescijanstwa/
https://opusdei.org/pl-pl/article/smak-pierwotnego-chrzescijanstwa/
https://opusdei.org/pl-pl/article/smak-pierwotnego-chrzescijanstwa/

	Smak pierwotnego chrześcijaństwa

