
opusdei.org

Słowo jest darem.
Druga osoba jest
darem

Orędzie Franciszka na Wielki
Post 2017 r.

26-02-2017

Drodzy Bracia i Siostry!

Wielki Post to nowy początek, to
droga prowadząca do bezpiecznego
celu: Paschy Zmartwychwstania,
zwycięstwa Chrystusa nad śmiercią.
Okres ten zawsze kieruje ku nam
stanowczą zachętę do nawrócenia:
chrześcijanin jest wezwany, by



powrócił do Boga „całym swym
sercem” (Jl 2,12), aby nie zadowalał
się życiem przeciętnym, ale wzrastał
w przyjaźni z Panem. Jezus jest
wiernym przyjacielem, który nas
nigdy nie opuszcza, bo nawet kiedy
grzeszymy, czeka cierpliwie na nasz
powrót do Niego, a wraz z tym
oczekiwaniem, ukazuje swoje
pragnienie przebaczenia (por.
Homilia podczas Mszy św., 8 stycznia
2016).

Wielki Post jest czasem sprzyjającym
zintensyfikowaniu życia duchowego
poprzez święte środki, jakie oferuje
nam Kościół: post, modlitwę i
jałmużnę. U podstaw wszystkiego
jest Słowo Boże, do którego słuchania
i bardziej pilnego rozważania
jesteśmy w tym okresie zachęcani.
Chciałbym zwłaszcza zatrzymać się
tutaj nad przypowieścią o bogaczu i
Łazarzu (por. Łk 16,19-31).
Pozwólmy się zainspirować tą tak
znamienną kartą, która daje nam



klucz do zrozumienia, jak działać,
aby osiągnąć prawdziwe szczęście i
życie wieczne, zachęcając nas do
szczerego nawrócenia.

1. Druga osoba jest darem

Przypowieść rozpoczyna się od
przedstawienia dwóch głównych
bohaterów, ale to człowiek ubogi jest
opisany bardziej szczegółowo: jest on
w stanie rozpaczliwym i nie ma siły,
aby się podnieść, leży u bramy
bogacza i je okruszyny, które spadają
z jego stołu, całe jego ciało jest
pokryte ranami a psy przychodzą je
lizać (por. ww. 20-21). Obraz jest więc
ponury, a człowiek jest powalony na
obie łopatki i poniżony.

Scena okazuje się jeszcze bardziej
dramatyczna, jeśli weźmiemy pod
uwagę, że ubogi nazywa się Łazarz:
jest to imię pełne obietnic, które
dosłownie oznacza „Bóg pomaga”.
Zatem nie jest to osoba anonimowa,
ma wyraźnie określone rysy i



ukazuje się jako człowiek, z którym
należy łączyć jakąś historię osobistą.

Chociaż dla bogacza jest on jakby
niewidoczny, dla nas staje się znany i
niemal bliski, staje się obliczem; a
jako takie - darem, bezcennym
bogactwem, istotą chcianą, kochaną,
zapamiętaną przez Boga, nawet
jeżeli jej konkretna kondycja jest
sytuacją odrzucenia przez ludzi (por.
Homilia na Mszy św., 8 stycznia
2016).

Łazarz uczy nas, że druga osoba jest
darem. Właściwa relacja z ludźmi
polega na uznaniu z wdzięcznością
ich wartości. Również ubogi przy
bramie bogacza nie jest irytującą
przeszkodą, ale wezwaniem do
pokuty i przemiany swojego życia.
Pierwszą zachętą jaką kieruje ta
przypowieść jest wezwanie do
otwarcia drzwi naszego serca na
drugą osobę, ponieważ każdy
człowiek jest darem, czy jest to ktoś



nam bliski, czy też obcy biedak.
Wielki Post jest czasem sprzyjającym
otwarciu drzwi każdemu
potrzebującemu i rozpoznaniu w
nim, czy też w niej, oblicza
Chrystusa. Każdy z nas spotyka ich
na swojej drodze. Każde życie, które
napotykamy, jest darem i zasługuje
na akceptację, szacunek, miłość.
Słowo Boże pomaga nam otworzyć
nasze oczy, aby przyjąć życie i je
umiłować, zwłaszcza gdy jest słabe.
By jednak móc to uczynić, trzeba
potraktować poważnie także to, co
Ewangelia mówi nam o bogaczu.

2. Grzech nas zaślepia

Przypowieść bezlitośnie podkreśla
sprzeczności, w których znajduje się
bogacz (por. w. 19). Człowiek ten, w
przeciwieństwie do ubogiego
Łazarza nie ma imienia, jest
określony jedynie jako „bogacz”. Jego
bogactwo przejawia się w noszonych
ubraniach, przesadnym luksusie.



Purpura była rzeczywiście bardzo
ceniona, bardziej niż srebro i złoto, i
dlatego była zastrzeżona dla bogów
(por. Jer 10,9) i królów (por. Sdz
8,26). Bisior był specjalnym rodzajem
tkaniny, która sprawiała, że ubiór
nabierał niemal sakralnego
charakteru. Zatem bogactwo tego
człowieka było przesadne, również
dlatego, że okazywane było
codziennie, rutynowo: „dzień w
dzień świetnie się bawił” (w. 19).
Dostrzega się w nim dramatycznie
zepsucie grzechu, które dokonuje się
w trzech następujących po sobie
etapach: umiłowanie pieniędzy,
próżność i pycha (por. Homilia
podczas Mszy św., 20 września 2013).

Apostoł Paweł powiedział, że
„korzeniem wszelkiego zła jest
chciwość pieniędzy” (1 Tm 6,10). Jest
ona głównym powodem korupcji i
źródłem zawiści, konfliktów i
podejrzeń. Może dojść do tego, że
pieniądz może nad nami zapanować



tak bardzo, iż stanie się tyrańskim
bożkiem (por. Adhort, ap. Evangelii
gaudium, 55). Zamiast być
narzędziem, które nam służy, by
czynić dobro i realizować
solidarność z innymi, pieniądz może
podporządkować nas i cały świat
egoistycznej logice, która nie
pozostawia miejsca dla miłości i
stanowi przeszkodę dla pokoju.

Przypowieść ukazuje nam ponadto,
że chciwość bogacza czyni go
próżnym. Jego osobowość spełnia się
w pozorach, w pokazywaniu innym,
na co może sobie pozwolić. Pozory
jednak maskują wewnętrzną pustkę.
Jego życie jest uwięzione w
zewnętrzności, najbardziej
powierzchownym i ulotnym
wymiarze egzystencji (por. tamże,
62).

Najniższym szczeblem tego upadku
moralnego jest pycha. Bogacz ubiera
się jak by był królem, udaje



zachowanie Boga, zapominając, że
jest po prostu śmiertelnikiem. Dla
człowieka zdemoralizowanego
umiłowaniem bogactwa nie ma nic
oprócz własnego „ja”, i dlatego jego
spojrzenie nie dostrzega
otaczających go osób. Owocem
przywiązania do pieniędzy jest
zatem pewien rodzaj ślepoty: bogacz
nie widzi głodnego biedaka,
poranionego i leżącego w swym
upokorzeniu.

Patrząc na tę osobę możemy
zrozumieć, dlaczego Ewangelia tak
wyraźnie potępia miłość pieniędzy:
„Nikt nie może dwom panom służyć.
Bo albo jednego będzie nienawidził,
a drugiego będzie miłował; albo z
jednym będzie trzymał, a drugim
wzgardzi. Nie możecie służyć Bogu i
Mamonie” (Mt 6,24).

3. Słowo jest darem

Ewangelia o bogaczu i ubogim
Łazarzu pomaga nam dobrze



przygotować się na zbliżające się
Święta Paschalne. Liturgia Środy
Popielcowej zaprasza nas do
przeżycia doświadczenia podobnego,
do tego, jakie w sposób bardzo
dramatyczny było udziałem bogacza.
Kapłan, nakładając popiół na głowę,
powtarza słowa: „Pamiętaj, że
prochem jesteś i w proch się
obrócisz”. Rzeczywiście zarówno
bogacz jak i ubogi umierają, a
zasadnicza część przypowieści ma
miejsce w zaświatach. Obie postacie
nagle odkrywają, że „nic nie
przynieśliśmy na ten świat; nic też
nie możemy [z niego] wynieść” (1 Tm
6,7).

Również nasze spojrzenie otwiera się
na zaświaty, gdzie bogacz prowadzi
długi dialog z Abrahamem, którego
nazywa „Ojcem” (Łk 16,24.27),
wykazując, że należy do ludu Bożego.
Ten szczegół czyni jego życie jeszcze
bardziej niespójnym, ponieważ do tej
pory nic nie powiedziano na temat



jego relacji z Bogiem. W istocie w
jego życiu nie było miejsca dla Boga,
bo jego jedynym bogiem był on sam.

Dopiero pośród udręk zaświatów
bogacz rozpoznał Łazarza i chciałby,
aby biedak ulżył jego cierpieniom
przez odrobinę wody. Gesty, o które
prosi Łazarza są podobne do tych,
których bogacz sam mógł dokonać,
ale których nigdy nie dopełnił.
Abraham jednak wyjaśnia jemu: „za
życia otrzymałeś swoje dobra, a
Łazarz przeciwnie, niedolę; teraz on
tu doznaje pociechy, a ty męki
cierpisz” (w. 25). W zaświatach
zostaje przywrócona pewna
sprawiedliwość i cierpienia życiowe
są równoważone przez dobro.

Przypowieść idzie dalej i tak
przedstawia przesłanie dla
wszystkich chrześcijan. Bogacz
bowiem, który ma braci jeszcze
żyjących, prosi Abrahama, aby posłał
do nich Łazarza, aby ich przestrzec.



Lecz Abraham odparł: „Mają
Mojżesza i Proroków; niechże ich
słuchają” (w. 29). A wobec
sprzeciwów bogacza dodał: „Jeśli
Mojżesza i Proroków nie słuchają, to
choćby kto z umarłych powstał, nie
uwierzą” (w. 31).

W ten sposób ukazuje się prawdziwy
problem bogacza: źródłem jego
nieszczęść jest nie słuchanie Słowa
Bożego. To go doprowadziło do tego,
że już nie kochał Boga, a zatem
gardził innymi. Słowo Boże jest żywą
siłą, zdolną do wzbudzenia
nawrócenia ludzkiego serca i do
ponownego ukierunkowania
człowieka ku Bogu. Konsekwencją
zamknięcia serca na dar
przemawiającego Boga jest
zamknięcie serca na dar brata.

Drodzy bracia i siostry, Wielki Post
jest czasem sprzyjającym
odnowieniu siebie w spotkaniu z
Chrystusem żyjącym w Jego Słowie,



w sakramentach i w bliźnim. Pan –
który podczas czterdziestu dni
spędzonych na pustyni zwyciężył
podstępy kusiciela – wskazuje nam
drogę, którą trzeba pójść. Niech Duch
Święty prowadzi nas do podjęcia
prawdziwej pielgrzymki nawrócenia,
by odkryć na nowo dar Słowa
Bożego, by zostać oczyszczonymi z
grzechu, który nas zaślepia i służyć
Chrystusowi obecnemu w braciach
potrzebujących. Zachęcam
wszystkich wiernych do wyrażenia
tej duchowej odnowy poprzez
uczestnictwo w Kampaniach
Wielkopostnych, promowanych
przez wiele organizacji kościelnych,
w różnych częściach świata, aby
rozwijać kulturę spotkania w jednej
rodzinie ludzkiej. Módlmy się za
siebie nawzajem, abyśmy
uczestnicząc w zwycięstwie
Chrystusa umieli otworzyć nasze
drzwi dla osób słabych i ubogich.
Wówczas będziemy mogli w pełni
żyć i świadczyć o radości paschalnej.



W Watykanie, 18 października 2016
r., w Święto św. Łukasza Ewangelisty

Franciszek

PDF (format ulotka DL)

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/slowo-jest-darem-druga-
osoba-jest-darem/ (14-01-2026)

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/2220170301-071336.pdf
https://opusdei.org/pl-pl/article/slowo-jest-darem-druga-osoba-jest-darem/
https://opusdei.org/pl-pl/article/slowo-jest-darem-druga-osoba-jest-darem/
https://opusdei.org/pl-pl/article/slowo-jest-darem-druga-osoba-jest-darem/

	Słowo jest darem. Druga osoba jest darem

