
opusdei.org

Serce rozgrzane
Słowem: oddychać
Pismem Świętym (II)

Modlitwa Jezusa była głęboko
zakorzeniona w Słowie Bożym.
Takim powinien być i nasz
dialog z Bogiem pośród ulicy.

13-08-2017

Ewangelie pozwalają dojrzeć
częstość, z jaką Pan odnosił się do
Pisma Świętego w swym nauczaniu.
W pewnym momencie mówi jasno o
swym bóstwie, o swym byciu jednym
z Ojcem (por. J 5,19nn). Jego



rozmówcy słuchają go zdumieni, czy
nawet zgorszeni, kiedy im mówi:
«Badacie Pisma, ponieważ sądzicie,
że w nich zawarte jest życie wieczne:
to one właśnie dają o Mnie
świadectwo» (J 5,39). Doktryna,
której słuchali z ust Jezusa wydawała
im się wyzwaniem wobec ich zapału,
by bronić wiary swych ojców, bo
musieli jeszcze wznieść się do
wyższej inteligencji; mieli
przygotować się na otrzymanie od
samego Boga «całej prawdy» (J
16,13): prawdy żywej, prawdy w swej
Osobie, którą jest Jezus Chrystus.
Dlatego Kościół zachęca wszystkich
chrześcijan, «by przez częste czytanie
Pisma świętego nabywali
„wzniosłego poznania Jezusa
Chrystusa” (Flp 3,8)»[1].

Prałat Opus Dei zaprasza nas by
skupiać nasz wzrok coraz bardziej na
Osobie «Jezusa Chrystusa, którego
pragniemy poznać, być z Nim w
osobistej relacji oraz kochać»[2]. A



ponieważ, jak mówił św. Hieronim,
«nieznajomość Pisma Świętego jest
nieznajomością Chrystusa»[3], Pismo
Święte może w nas nabrać wagi o
tyle, o ile w naszym chrześcijańskim
życiu będziemy «oddychali
Ewangelią – Słowem Bożym»[4]. Jeśli
Pismo Święte jest «duszą całej
teologii»[5], również jest to
wezwanie, by być centrum naszego
myślenia i naszego życia. W
graficzny sposób Ojciec Święty
postawił w tym sensie kilka pytań,
które nam dają do myślenia: «co by
się stało, gdybyśmy traktowali Biblię,
tak jak traktujemy nasze telefony
komórkowe? Gdybyśmy nosili ją
zawsze przy sobie, albo przynajmniej
małą Ewangelię kieszonkową, co by
się stało? Gdybyśmy po nią wracali,
gdy jej zapomnimy – kiedy
zapomnisz telefonu komórkowego –
wracasz, żeby go znaleźć! Gdybyśmy
ją otwierali wielokrotnie w ciągu
dnia, gdybyśmy czytali wiadomości
Boga zawarte w Biblii, tak jak



czytamy wiadomości z komórki… Co
by się stało?»[6].

Od Pisma do życia

Pisząc do Tymoteusza, który stał na
czele Kościoła w Efezie, św. Paweł
mu przypomina: «Od lat bowiem
niemowlęcych znasz Pisma święte,
które mogą cię nauczyć mądrości
wiodącej ku zbawieniu przez wiarę
w Chrystusie Jezusie. Wszelkie
Pismo, od Boga natchnione [jest] i
pożyteczne do nauczania, do
przekonywania, do poprawiania, do
kształcenia w sprawiedliwości — aby
człowiek Boży był doskonały,
przysposobiony do każdego dobrego
czynu» (2 Tm 3,15-17). Apostoł mówi
dosłownie, jeśli odwołamy się do
tekstu greckiego, że człowiek Boży –
który żyje jego słowem – jest
„wyposażony” do działania: ma już
to, co naprawdę potrzebne dla
swojego życia jako apostoł. Dobitniej
opisuje to psalmista, w obszernym



rozważaniu o Słowie Bożym, którym
jest psalm 119: «Prawo ust Twoich
jest dla mnie lepsze niż tysiące sztuk
złota i srebra» (Ps 119 [118], 72).

Jezus nas wzywa do utożsamienia się
z Nim, do życia w Nim. I nas
oczekuje, jak często mawiał św.
Josemaría, «poprzez Chleb i poprzez
Słowo»[7]: w swojej skutecznej i
cichej obecności w Eucharystii i w
zawsze otwartym ze strony Boga
dialogu modlitwy. Ten dialog, nawet
gdy roztrząsa tysiące rzeczy naszego
codziennego życia, napotyka swój
najintymniejszy ośrodek w Piśmie.
Taka mogła być modlitwa Jezusa:
głęboko zakorzeniona w Słowie
Bożym. I tak samo nasza jest
wezwana do bycia taką. «Kiedy
otwierasz Ewangelię świętą, pomyśl,
że nie tylko powinieneś znać to, co
ona przekazuje — czyny i słowa
Chrystusa — lecz także tym żyć.
Wszystko, każdy przedstawiony
szczegół, zostało tu zawarte, abyś to



wcielał w konkretnych
okolicznościach swojego życia. —
Pan wezwał nas, katolików, żebyśmy
szli tuż za Nim — i w tej świętej
Księdze odnajdziesz życie Jezusa;
lecz prócz tego powinieneś odnaleźć
swoje własne życie. Nauczysz się
również, tak jak Apostoł, pełen
miłości pytać: “Panie, co chcesz,
abym uczynił...?”. — A wtedy
usłyszysz w swojej duszy stanowczą
odpowiedź: “Wolę Bożą”. Bierz więc
codziennie do ręki Ewangelię, czytaj
ją i żyj nią jako konkretną regułą
postępowania. — Tak robili
święci»[8].

«Viva lectio est vita bonorum»[9],
mawiał św. Grzegorz Wielki: życie
świętych jest żywą lekturą Pisma;
lekturą wcieloną, przekształconą w
gesty, słowa, czyny. Jeśli Ojcowie
Kościoła mawiali, że wraz z
Wcieleniem, Słowo stało się
krótkie[10], również w życiu
świętych skraca się Jezus: umniejsza



się Słowo Boże, by rozprzestrzenić
się później w świecie poprzez ich
czyny i słowa. Wraz z
następowaniem w historii pokoleń
chrześcijan, «dzień dniowi głosi
opowieść, a noc nocy przekazuje
wiadomość (…), ich głos się rozchodzi
na całą ziemię i aż po krańce świata
ich mowy» (Ps 19 [18],3.5).

Nieprzypadkowo, rozważał Benedykt
XVI, «wielkie duchowości, które
naznaczyły dzieje Kościoła, zrodziły
się dzięki wyraźnemu odniesieniu do
Pisma»[11]: żywotność tych gałęzi
wielkiego drzewa Kościoła dokonuje
się «mocą Ducha Świętego» (Rz
15,19), który «przenika wszystko,
nawet głębokości Boga samego» (1
Kor 2,10). Dzieje się tak również z
osobistymi nawróceniami i z tyloma
osobami, których głęboka i
zwyczajna świętość przechodzi
ukryta przed historią, ale które
potężnie oddziałują na nią, na
sposoby, które tylko zna Bóg: «Kościół



jest pełen ukrytych świętych!»[12].
Wszyscy oni żywią się Pismem:
ponieważ bardziej niż chlebem,
człowiek żyje «każdym słowem,
które pochodzi z ust Bożych» (Mt
4,4).

Bogatsi jego słowami

Aby Słowo Boga przekształciło się w
pokarm naszych dusz, potrzebujemy
rozwinąć postawę słuchania, nawet
kiedy nie rozumiemy dobrze, co Bóg
chce nam powiedzieć.
Prawdopodobnie na początku
apostołowie mało rozumieli z mowy
eucharystycznej Pana w Kafarnaum;
ale św. Piotr powiedział mu w
imieniu wszystkich, również naszym:
«Panie, do kogóż pójdziemy? Ty masz
słowa życia wiecznego» (Jn 6,68).
Również Najświętsza Maryja Panna
nie zawsze rozumiała wszystkiego,
co Jezus czynił i mówił, ale spokojnie
słuchała i rozważała: «chowała



wiernie wszystkie te wspomnienia w
swym sercu» (Łk 2,51).

«Wszyscy możemy – komentuje
Papież Franciszek – w większym
stopniu słuchać Słowa Bożego, aby
zrezygnować z obfitości naszych
słów, a stać się bogatszymi w Jego
słowa. Mam na myśli kapłana,
którego misją jest głoszenie. Jak
może głosić, jeśli wcześniej nie
otworzył swego serca w ciszy, nie
posłuchał Słowa Bożego? (...) Myślę o
tacie i mamie, którzy są pierwszymi
wychowawcami: jak mogą
wychowywać, jeśli ich sumienie nie
kieruje się Słowem Bożym, jeśli
Słowo nie ma wpływu na ich sposób
myślenia i działania; jaki przykład
mogą dawać dzieciom? (...) Myślę też
o katechetach, o wszystkich
wychowawcach: jeśli ich serca nie są
rozgrzane przez Słowo, jak mogą
rozgrzewać serca innych ludzi,
dzieci, młodzieży, dorosłych? Nie
wystarczy czytać Pismo Święte,



trzeba słuchać Jezusa, który w nim
mówi»[13]. Jeśli usiłujemy zawsze
wzrastać w tym nastawieniu
słuchania, które karmi się również
nauką i czytaniem duchowym,
będziemy mogli coraz bardziej
mówić z prorokiem Jeremiaszem:
«ilekroć otrzymywałem Twoje słowa,
pochłaniałem je, a Twoje słowo
stawało się dla mnie rozkoszą i
radością serca mego» (Jr 15,16).

Czytanie i rozważanie Pisma
wymaga czasu i spokoju. «W
obecności Bożej, w spokojnej
lekturze tekstu, dobrze jest zapytać
na przykład: „Panie, co mnie mówi
ten tekst? Co chcesz zmienić w moim
życiu przez to przesłanie? Co mnie
denerwuje w tym tekście? Dlaczego
mnie to nie interesuje?” albo „Co mi
się podoba, co mnie inspiruje w tym
Słowie? Co mnie pociąga? Dlaczego
mnie pociąga?”»[14]. Słuchając
pogadanki, lekcji, kazania, osoby są
wdzięczne, gdy cytuje się Pismo, jeśli



się dąży do tego, by te odniesienia nie
były czymś dekoracyjnym, albo
zwykłym pretekstem by mówić o
jakimś temacie: chodzi o to, by Słowo
Boże dało fundament i oświeciło to, o
czym mowa i aby święty tekst był
odziany ciepłem tego, kto go
przestudiował i rozważył, głową i
sercem.

Ważne jest również wsłuchać się w
milczenie Jezusa. «Wiemy z
Ewangelii [napisał niedawno Papież
emeryt Benedykt XVI], że Jezus
często spędzał noce sam ‘na górze’ na
modlitwie, na rozmowie ze swym
Ojcem. Wiemy, że to, co Jezus mówił,
jego słowo, pochodziło z ciszy i tylko
tam mogło dojrzeć. Dlatego jest
logicznym, że jego słowo może być
tylko zrozumiane poprawnie, jeśli
również i my wejdziemy w jego
ciszę: jeśli nauczymy się słuchać Go z
jego ciszy. Oczywiście, aby
interpretować słowa Jezusa, potrzeba
znajomości historycznej, która nas



uczy, by rozumieć czas i język tego
okresu. Ale tylko to samo przez się
nie jest wystarczające, jeśli chcemy
rozumieć głębokość przekazu Pana.
Kto obecnie czyta komentarze o
Ewangeliach, coraz bardziej
obszerniejsze, jest na koniec
rozczarowany. Dowiaduje się wiele o
tej epoce, jak również o wielu
hipotezach, które ostatecznie nie
przyczyniają się w żaden sposób do
zrozumienia tekstu. Na koniec
obserwuje, że w całym tym
nadmiarze słów brakuje czegoś
niezbędnego: wejścia w milczenie
Jezusa, skąd pochodzi jego słowo.
Jeśli nie możemy wejść w tę ciszę,
zawsze usłyszymy słowo tylko na
jego powierzchni i faktycznie go nie
zrozumiemy»[15].

Za rękę ze św. Josemaríą

«Każdy święty jest jakby promieniem
światła wychodzącym ze słowa
Bożego»[16]. A w Dziele, Ewangelia



otrzymuje specjalne światło
nauczania i doświadczenia
życiowego św. Josemaríi. Podobnie
jak on, wchodzimy w życie Jezusa
„jako jeszcze jeden uczestnik”:
jesteśmy Józefem, Szymonem,
Natanaelem, Szymonem z Cyreny,
Marią Magdaleną... a przede
wszystkim samym Chrystusem,
synami w Synu. Ktoś kiedyś
powiedział, że chociaż można
zaradzić głodowi osoby dając jej
rybę, dużo więcej jest warte nauczyć
ją łowić ryby. Podobnie, św.
Josemaría nie tylko dał nam swoje
komentarze do świętego tekstu, ale
także nauczył nas go czytać: jak
dziecko, kontemplując. Jego nauki
pomagają nam zagłębić się w
Ewangelii, a sama Ewangelia
pozwala nam lepiej zrozumieć
ducha, którego Bóg mu powierzył,
który jest „stary jak Ewangelia i jak
Ewangelia nowy”[17]. Stąd, na
przykład, niektóre lekcje formacji
chrześcijańskiej rozpoczynają się od



komentowanego czytania Ewangelii;
jak również, w ośrodkach Dzieła,
dzień kończy się prostym i krótkim
komentarzem do Ewangelii dnia.

Już w roku 1933, św. Josemaría miał
listę 112 tekstów Nowego Testamentu
z pewnymi rzadkimi, bardzo
krótkimi komentarzami. Chodziło o
ośmiostronicowy odręcznie pisany
dokument, który nosił w tytule:
«Słowa Nowego Testamentu,
wielokrotnie rozważane»[18]. Być
może każdy ma, w ten czy inny
sposób, swoją własną metodę,
wypisania na papierze lub w głębi
swej duszy: słowa czy gesty Jezusa,
wydarzenia czy dialogi, które w
wymowny sposób nam mówią, co
pewnego dnia czytaliśmy lub
słyszeliśmy w szczególnym świetle,
bez potrzeby mówienia o zdarzeniu
nadzwyczajnym: ze względu na
konkretny moment, z względu na
atmosferę naszej duszy czy innych
okoliczności... Być może były one



odpowiedzią na coś, czego
szukaliśmy albo nas zaskoczyły, albo
dały nam pewność. Utwierdziły nas
w wierze, w drodze, w Miłości. Czyni
nam wiele dobra karmić się tym
bardzo osobistym czytaniem
Ewangelii, także w rytmie liturgii:
czasem werset Nowego Testamentu
posłuży nam do rozważania w ciągu
dnia i będzie środkiem do
utrzymania obecności Boga.

Najświętsza Panna Maryja
towarzyszy nam w tej drodze, by
poznać Chrystusa i towarzyszyć Mu z
bliska, na podobieństwo pierwszych
Dwunastu[19]: «Maryjo, Niewiasto
słuchająca, otwórz nasze uszy, spraw,
abyśmy umieli słuchać Słowa
Twojego Syna Jezusa pośród tysięcy
słów tego świata (…). Maryjo,
Niewiasto podejmująca decyzje,
oświeć nasz umysł i nasze serce,
abyśmy umieli być posłuszni Słowu
Twojego Syna Jezusa bez wahania
(…). Maryjo, Niewiasto podejmująca



działanie, spraw, aby nasze ręce i
stopy kierowały się „z pośpiechem”
ku innym, aby nieść im miłosierdzie i
miłość Twojego Syna Jezusa, by – tak
jak Ty – nieść światu światło
Ewangelii»[20].

Guillaume Derville

* * *

Lektury do pogłębienia

Na www.collationes.org można
skonsultować listę tytułów
popularyzatorskich do pogłębienia w
różnych aspektach i księgach Pisma
Świętego.

[1] Sobór Watykański II, Konst.
Dogm. Dei Verbum (18-XI-1965), 25.

[2] F. Ocáriz, List pasterski, 14-
II-2017, 8.

https://www.collationes.org
https://www.collationes.org/lectionis-spiritualis/indice-por-fecha/itemlist/category/185-v1-sagrada-escritura?limitstart=0
https://www.collationes.org/lectionis-spiritualis/indice-por-fecha/itemlist/category/185-v1-sagrada-escritura?limitstart=0


[3] Św. Hieronim, Comentariorum in
Isaiam, Prolog (PL 24, 17), cytowany
w KKK 133.

[4] F. Ocáriz, List pasterski, 5-IV-2017.

[5] Sobór Watykański II, Dekret 
Optatam Totius (28-X-1965), 16.

[6] Franciszek, Anioł Pański, 5-
III-2017.

[7] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 122.

[8] Św. Josemaría, Kuźnia, nr 754.

[9] Św. Grzegorz Wielki, Moralia in
Job 24,8,16: PL 76, 295.

[10] Por. Benedykt XVI, Adh. Ap. 
Verbum Domini (30-IX-2010), 12.

[11] Benedykt XVI, Verbum Domini,
48.

[12] Franciszek, Homilia w Świętej
Marcie, 11-V-2017.



[13] Franciszek, Przemówienie, 4-
X-2013.

[14] Franciszek, Adh. Ap. Evangelii
Gaudium (24-XI-2013), 153.

[15] Benedykt XVI, epilog do drugiego
wydania angielskiego R. Sarah, Siła
ciszy (Fayard, 2016; Ignatius, 2017).

[16] Benedykt XVI, Verbum Domini,
48.

[17] Św. Josemaría, List 9-I-1932, 91
(cyt. w E. Burkhart – J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, Rialp, Madrid 2010,
tom I, str. 17).

[18] Por. Francisco Varo, San
Josemaría Escrivá de Balaguer,
“Palabras del Nuevo Testamento,
repetidas veces meditadas. Junio –
1933”, w Studia et Documenta 1
(2007) 259-286.



[19] Por. Św. Josemaría, Przyjaciele
Boga, 299.

[20] Franciszek, Modlitwa do Maryi,
31-V-2013.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/slowo-boze-pismo-swiete-2/

(03-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/slowo-boze-pismo-swiete-2/
https://opusdei.org/pl-pl/article/slowo-boze-pismo-swiete-2/

	Serce rozgrzane Słowem: oddychać Pismem Świętym (II)

