
opusdei.org

Słowa rodzą się w
sercu

Składając życzenia świąteczne
Kurii Rzymskiej, papież
Franciszek wręczył obecnym
książkę o złym nawyku
plotkarstwa. Jest to
powracający temat w jego
kazaniach. W tym tekście są
zawarte pewne rozważania
zarówno z duchowego punktu
widzenia jak i relacji z innymi.

17-02-2022

Podczas spaceru na wsi często zdarza
się, że wśród zielonych krzewów ktoś



wypatrzy mały ciemny owoc. Jeśli
jest to dziecko, które nie ma zbyt
dużego doświadczenia w takich
wycieczkach, nierzadko kończy
przestraszone, poranione przez
gałęzie krzaków jeżyny, pełne
ostrych, ukrytych kolców. Krzak
jeżyny jest rodzajem rośliny
występującej na całym świecie, która
szybko się rozrasta i staje się
inwazyjnym chwastem. Jezus
posługuje się nim, aby mówić o
relacji, jaka może istnieć między
naszym sercem a naszymi słowami:
„Po owocu bowiem poznaje się każde
drzewo; nie zrywa się fig z ciernia
ani z krzaka jeżyny nie zbiera się
winogron. Dobry człowiek z dobrego
skarbca swego serca wydobywa
dobro, a zły człowiek ze złego
skarbca wydobywa zło. Bo z obfitości
serca mówią jego usta” (Łk 6, 44-45).

Wydobycie dźwięków wewnętrznej
muzyki



Rzeczy, które myślimy i czujemy - a
potem mówimy - należą do tak
głębokiej sfery naszej intymności, że
mogą się wydawać obszarami, nad
którymi mamy niewielką kontrolę.
Błędne rozumienie spontaniczności
lub po prostu brak samoświadomości
może podsycać to wrażenie. Jednak
nie tylko my możemy pielęgnować
ten wewnętrzny ogród, nie jesteśmy
w tym osamotnieni: Jezus chce wejść
w tę przestrzeń, aby ją uświęcić, aby
wypełnić ją swoją jednością; to On
chce, aby nasze serca, nasze myśli,
słowa i czyny wyrażały się we
wzajemnej harmonii.

Chrystus przypomina nam na
przykład, że nie można dobrze
kochać innych, a jednocześnie źle o
nich mówić; albo że nie można
chcieć ulepszać świata, a
jednocześnie niszczyć proces jego
rozwoju słowami o podziałach. Ale
Pan posuwa się jeszcze o krok dalej.
Mówi nam wyraźnie, że nie możemy



kochać Boga z całego serca i nie
możemy się szczerze modlić, jeśli
wciąż nosimy w sobie urazę do ludzi
wokół nas:„Jeśli więc przyniesiesz
dar swój przed ołtarz i tam
wspomnisz, że brat twój ma coś
przeciw tobie, zostaw tam dar swój
przez ołtarzem, a najpierw idź i
pojednaj się z bratem swoim! Potem
przyjdź i dar swój ofiaruj!” (Mt
5,23-24). Jezus chce nas uchronić
przed wszelkimi możliwymi
zranieniami powodującymi drobne
pęknięcia w naszym sercu; chce
wyjść naprzeciw i zasklepić wszelkie
szczeliny, przez które mógłby się
wkraść chłód fałszywej miłości. On
wie, że tymi, którzy cierpią
najbardziej jesteśmy my sami, a sam
nie chce niczego więcej jak tylko
uzdrowić nas swoim pokojem.

Pisma pierwszych chrześcijan bardzo
wyraźnie odzwierciedlają te nauki:
„Z tych samych ust wychodzi
błogosławieństwo i przekleństwo.



Tak być nie może, bracia moi! Czyż z
tej samej szczeliny źródła wytryska
woda słodka i gorzka? Czy może,
bracia moi, drzewo figowe rodzić
oliwki albo winna latorośl figi? Także
słone źródło nie może wydać słodkiej
wody” (Jk 3,10-12). List Jakuba
przypomina nam ponownie, że wiara
w Jezusa przemienia nas, że musi się
ona przejawiać w naszych
uczynkach, a w tym przypadku w
naszych słowach. Autor posługuje się
obrazami graficznymi, abyśmy
wszyscy mogli łatwo zrozumieć jego
przesłanie: tak jak można kierować
całym ciałem konia, wkładając mu w
zęby wędzidła, lub jak można
sterować całym okrętem, kierując
niepozornym sterem, tak ważne jest,
aby zwracać uwagę na treść naszych
rozmów (por. Jk 3, 3-4). Nasz język -
podkreśla Jakub na swoich
przykładach - może być jak mały
ogień, który podpala las, albo jak
śmiertelny jad, który zabija (por. Jk
3,5.8). Dlatego ważne jest, abyśmy



często zastanawiali się nad
sposobem, w jaki mówimy o ludziach
i wydarzeniach wokół nas, oraz nad
powodami, które nas do tego
skłaniają. W ten sposób możemy
podążać za wskazówkami, które
prowadzą nas do tego, co naprawdę
jest w naszych sercach.

Podczas homilii w jednej z rzymskich
parafii papież zachęcał wiernych, by
podjęli drogę, która prowadzi od
naszych słów do naszych serc. W ten
sposób możemy szczerze odkryć, czy
jesteśmy przepełnieni miłością, czy
też przeciwnie, obojętnością lub
nienawiścią. Papież zachęcał nas
wszystkich do „bycia szczerymi sami
ze sobą. To nie jest łatwe! Zawsze
bowiem próbujemy się ukryć kiedy
widzimy, że coś wewnątrz nas jest
nie w porządku, prawda? (…)
Możemy prosić Pana o dwie łaski.
Pierwsza to zrozumieć to, co mam w
sercu, żeby nie żyć w zakłamaniu.
Druga to czynić dobro, które mam w



sercu, a nie zło. Pamiętajmy, że złe
słowa i złe życzenia przeciwko
innym zabijają. Często wydaje się, że
grzechy oszczerstwa i zniesławienia
zostały wymazane z Dekalogu.
Mówienie źle o kimś jest
grzechem”[1]. Nie możemy więc
bagatelizować obgadywania, nie
możemy po prostu przyjmować bez
zastanowienia wszystkiego, co
przychodzi nam na język: „Język
również musi być przemieniony,
oczyszczony. Język nadaje brzmienie
muzyce serca”[2].

„Gdy nie będę mógł chwalić, będę
milczał”

Święty Josemaría miał 29 lat, kiedy
definitywnie zrezygnował z
obowiązków kapelana Patronatu
Chorych w Madrycie, aby mieć
więcej czasu na rozwijanie Opus Dei.
Spośród zachowanych osobistych
notatek z tamtych miesięcy kilka
dotyczy tego aspektu wewnętrznego



dojrzewania, jakie przechodził w
kontaktach z innymi w tym
szczególnym czasie: „Będę bardzo
ostrożny we wszystkim, co wiąże się
z formułowaniem sądów o ludziach,
nie dopuszczając do siebie złej myśli
o nikim, nawet jeśli słowa lub czyny
danej osoby stanowiłyby do tego
rozsądną podstawę”[3].
„Postanowienia praktyczne: 1/ Zanim
zacznę rozmowę lub złożę wizytę,
wzniosę serce do Boga. 2/ Nie będę
się upierał, nawet jeśli mam rację.
Tylko jeśli będzie to na chwałę Bożą,
wyrażę swoją opinię, ale bez
pretensji. 3/ Będę unikał
destruktywnej krytyki: gdy nie będę
mógł chwalić, będę milczał”[4].

Te dwie uwagi są źródłem powstania,
odpowiednio, punktów 442 i 443
Drogi, a ponadto rozpoczynają
piętnaście innych rozważań, które
odnoszą się do różnych postaci
krytyki innych. Teksty te odkrywają
przekonanie, że klucz do



przynoszenia dobrych owoców leży
w oczyszczeniu, w głębi duszy, źródła
naszych działań - mówią o
wzniesieniu serca, o szczerym
szukaniu chwały Bożej, o dbaniu o
nasze myśli - z towarzyszącym im
konkretnym celem: nigdy nie mówić
źle o nikim.

Ósme przykazanie prawa Bożego ma
na celu nie tylko wystrzeganie się
poważnych kłamstw, ale także
kształtowanie w nas wewnętrznej
postawy, która szuka tylko tego, co
prawdziwe; wzbudzenie osobistego
pragnienia, aby nasze sądy pozostały
nieskażone cieniem fałszu czy
dwulicowości. Katechizm Kościoła
podkreśla w związku z tym, że 
„poszanowanie dobrego imienia osób
zabrania jakiegokolwiek
niesprawiedliwego czynu lub słowa,
które mogłyby wyrządzić im
krzywdę”[5]. Natychmiast przechodzi
do definicji pochopnego sądu -
bezpodstawnego wydawania sądów



moralnych o bliźnim, obmowy -
ujawniania bez uzasadnionej
przyczyny wad drugiego człowieka
innym osobom oraz oszczerstwa -
wydawania fałszywych sądów o
innych. Kościół, z sercem matki,
przestrzega nas przed tymi
potknięciami, które mogą tylko
zaszkodzić nam i innym.

Jest też inny sposób, w jaki ranimy
prawdę naszymi słowami, co ma
związek z niezachowaniem dyskrecji
wymaganej przez naszą pracę lub
nasze obowiązki. Katechizm
ponownie jasno wskazuje, że „prawo
do ujawniania prawdy nie jest
bezwarunkowe”[6]. Przy każdej okazji
trzeba rozstrzygnąć „czy należy
ujawniać prawdę temu, kto jej żąda,
czy nie” i zdawać sobie sprawę, że
łatwo znaleźć powody do
„przemilczenia tego, co nie powinno
być znane”, szczególnie kiedy
faktycznie „nikt nie jest zobowiązany
do ujawniania prawdy temu, kto nie



ma prawa jej znać” [7]. Może się
przecież zdarzyć, że ze względu na
naszą pozycję w grupie społecznej
lub zawodowej posiadamy
informacje, których nie mają inni
ludzie. Są to sytuacje, w których
trzeba być ostrożnym w określaniu
tego, co można ujawnić. Informacja
daje pewną władzę, a pokusa
nieodpowiedzialnego jej
wykorzystania, przekształcenia w
plotkę, obmowę lub próżność,
zawsze czai się za rogiem. Jest to,
niestety, śmiertelna trucizna także
dla własnej szczerej intencji.

Nieostrożność w zarządzaniu
informacją często szkodzi tym,
którzy ją otrzymują, ponieważ często
nie mają oni narzędzi, aby ją
przetrawić lub zrozumieć. Nie jest
sprawiedliwe nakładanie obciążeń
na tych, którzy nie są do tego
powołani. Josemaría, mówiąc o
„tajemnicy urzędowej”, którą
zachował Ksiądz Álvaro w związku



ze swoją pracą w Stolicy Apostolskiej,
zawsze wychwalał ducha
nadprzyrodzonego, który kazał mu
strzec informacji z największą
wrażliwością[8]. Dyskrecja w
sprawach Kościoła i w sprawach
życia innych ludzi jest warunkiem
przynoszenia owoców: „Śmierć i
życie są w mocy języka, a kto go
miłuje, spożyje jego owoc”(Prz 18,21).

Jak interpretować to, co się dzieje

Aby nie zaplątać się w gąszcz fałszu,
sam Katechizm zaleca bezpieczną
drogę: „interpretować w
pozytywnym sensie myśli, słowa i
czyny swego bliźniego”[9]. Kiedy
analizujemy to, co dzieje się wokół
nas, to znaczy, kiedy próbujemy
powiązać każdy odosobniony fakt we
wspólną historię, nigdy nie robimy
tego w sposób neutralny. Zawsze
wybieramy jakiś punkt widzenia,
miejsce, z którego patrzymy na nie,
oceniamy je, nawet jeśli jest to



nieświadome, ponieważ mamy
wewnętrzny świat, który waży nasze
osądy w jedną lub drugą stronę.
Dzieje się tak na przykład wtedy, gdy
mówimy, że jesteśmy „pozytywnie
nastawieni” lub „negatywnie
nastawieni” do czegoś lub kogoś.

W tym rozumieniu św. Josemaria
starał się patrzeć na ludzi tak, jak
patrzyłaby na nich ich własna matka.
To często wystarcza, aby odsunąć
pokusę wyrządzania krzywdy
słowami i osądami: przyjąć
odpowiedni punkt widzenia, z
którego można odczytywać działania
innych. W ten sposób, nawet jeśli
widoczne z zewnątrz fakty nie
zmieniają się, inaczej je
interpretujemy, starając się być w
zgodzie z Bożym spojrzeniem na
rzeczy i ludzi. Interesujące jest, gdy
pomyślimy, że Bóg i diabeł stale
patrzą na te same zdarzenia, ale
całkiem inaczej je interpretują.„Zły
może powiedzieć nam prawdę, ale



czyni to, aby nas potępić. Wiemy
jednak, że Prawda, która pochodzi od
Boga, nas nie potępia, lecz akceptuje
nas, obejmuje, wspiera, przebacza
nam”[10]. Zjednoczenie z tym bożym
spojrzeniem poprzez modlitwę
sprawia, że stajemy się przyjaźni
wobec innych ludzi i cierpliwi wobec
zachodzących procesów.

Jeśli natomiast nie oczyszczamy
nieustannie naszego serca, jeśli nie
wykrywamy tych cierni, które
próbują przeniknąć do naszego
języka, to, co dzieje się wokół nas
będzie wywoływać w nas pochopne
sądy, oszczerstwa i pomówienia;
będzie przeszkadzać nam w
odkrywaniu Boga, który zawsze
działa w sposób tajemniczy. Wobec
tego, co wydarza się wokół nas,
zawsze możemy wybrać między
postawą oceniającą a postawą
uważną. Ojciec Ludwik z Grenady,
wyjaśniając również ósme
przykazanie, zwrócił uwagę, że



osądzający wzrok ma tendencję do
ranienia prawdy w naszym bliźnim:
„Przyglądając się temu, widzimy tak
wielką zuchwałość wobec Boga, że
jest to jak powiedzenie mu, że
kłamie, lub zrobienie z niego kłamcy.
Dowodzi się tego w ten sposób: Bóg
jest znawcą wszelkiej prawdy i wie,
kto ją przyjmuje, a kto nie. On jest
wyrocznią, do której będziemy
musieli się udać, aby nam ją
oznajmiła, bo On jest jej
prawdziwym sędzią”[11]. Tylko Bóg
wie, co kryje się głęboko w ludzkich
sercach.

Bóg jest jedynym sędzią

Ewangelie wielokrotnie pokazują
nam, jak chcąc wystawić Jezusa na
próbę, niektórzy przedstawiciele
władzy skarżą się, że uczniowie Pana
spożywają posiłki w szabat, albo że
Mistrz uzdrawia rękę człowieka w
tym samym dniu. Następnie, z
zazdrości, przypisują Belzebubowi



fakt, że Chrystus uzdrowił człowieka
opętanego. Jednak Pan „znając ich
myśli” (Łk 11, 17) stara się obudzić
ich serca, dotknąć najgłębszych
miejsc w ich duszach: „Jakże wy
możecie mówić dobrze, skoro źli
jesteście? Przecież z obfitości serca
usta mówią. Dobry człowiek z
dobrego skarbca wydobywa dobre
rzeczy, zły człowiek ze złego skarbca
wydobywa złe rzeczy. A powiadam
wam: Z każdego bezużytecznego
słowa, które wypowiedzą ludzie,
zdadzą sprawę w dzień sądu”(Mt
12,34-36). Skupiając się na roli serca,
Jezus przypomina nam, że dla tych z
nas, którzy chcą włączyć się w Jego
misję, dla tych z nas, którzy chcą
dokonać pozytywnej przemiany w
świecie, najbardziej owocne będzie
zawsze ciągłe wewnętrzne
przemienianie siebie; podjęcie
decyzji, by być ludźmi, którzy swoimi
słowami poruszają serca innych ku
dobru, a nie ludźmi, którzy przez
bezrozumną chęć wtrącania się we



wszystko, ranią bliźnich swoimi
wypowiedziami.

Jedną z przyczyn plotek - które, jak
widzieliśmy, powstają początkowo w
bliskich relacjach - jest pokusa, by
chcieć przypisać sobie rolę sędziego
wszystkiego, co nas otacza[12]. Taka
postawa często wiąże się z tendencją
do przesadnego angażowania się w
Boże plany, niemal tak, jakby
wolność Boga lub innych nie mogła
działać bez naszej aprobaty. W tym
rodzaju nieuporządkowanego
krytycznego osądu, który łatwo
przeradza się w obmowę lub
oszczerstwo, papież Franciszek
wykrył „mroczną radość”[13], coś, co
na początku „może nawet wydawać
się przyjemne”[14], być może dlatego,
że prowadzi nas do zajęcia pozycji
sędziego, która w rzeczywistości
należy tylko do Boga. Jednak w
opozycji do tej fikcji pojawia się
proste przekonanie, że Opatrzność
powierzyła nam małą część w swojej



winnicy, gdzie, jeśli tylko
wykorzystamy nasze talenty,
będziemy owocni i szczęśliwi. Nie
cała winnica jest naszą własnością,
ani nawet nie powinniśmy tego
pożądać ; nie mamy też wszystkich
informacji, których potrzebujemy,
aby wezwać wszystkich winiarzy na
sąd. Nawet dążenie do tego może być
znakiem, że nie uświęcamy
teraźniejszości ani nie
wykorzystujemy owocnie własnych
zdolności: poświęcając czas na
krytykę, zabieramy czas tym, którzy
nas naprawdę potrzebują, a w
rezultacie są to siły odebrane nam
przez diabła. Takie zachowanie
okazuje się po prostu pułapką, która
ma nas powstrzymać od czynienia
dobra, które Bóg dla nas
przygotował.

Święci, mimo że często znajdowali
się w środowiskach, gdzie działy się
rzeczy, z którymi się nie zgadzali,
także w Kościele, umieli rozpoznać



znaki ówczesnej epoki i Boże sposoby
działania, nie naruszając ich swoją
mową. Św. Josemaría, w notatkach z
1933 r., myśląc o formacji
pierwszych ludzi, którzy mieli
przyjść do Opus Dei, pisał:
„Narzekasz? — W ten sposób tracisz
dobrego ducha i jeżeli nie nauczysz
się milczeć, każde słowo cofnie cię o
krok do wyjścia”[15]. Nie oznacza to,
że zawsze trzeba się ze wszystkimi
zgadzać, ale zachować gotowość do
otwarcia się na boskie rozumowanie,
przekierowując te spory we
właściwy czasie i miejsce, gdzie
mogą przynieść prawdziwy owoc.

Radować się z dobra innych

Innym częstym źródłem pomówień
jest zazdrość. Św. Tomasz z Akwinu
uważa obmowę za „pierworodne
dziecko” tego rodzaju „smutku z
powodu dobra innych”[16]. Pierwszą
pokusą, jaką przedstawia nam Księga
Rodzaju, jest właśnie kuszenie przez



węża, który z zazdrości o ludzi i z
nienawiści do Boga chce ich oddalić
od siebie. Diabeł zwodzi naszych
pierwszych rodziców, pomstując z
nimi na Stwórcę: „Na pewno nie
umrzecie, ale wie Bóg...” (Rdz 3,4-5). I
znowu: pokusa, by wiedzieć więcej
niż Bóg, by wtargnąć w Jego czas i
przestrzeń. Księga Mądrości mówi
nam również, że„dla
nieśmiertelności Bóg stworzył
człowieka - uczynił go obrazem swej
własnej wieczności. A śmierć weszła
na świat przez zawiść diabła” (Mdr 2,
23-24). Ewangelia św. Marka
wskazuje wreszcie, że Jezus został
wydany przez zawiść (por. Mk 15,10).
Smutek i zazdrość o dobro innych
może prowadzić do podważenia, do
zmiażdżenia honoru tych, którzy nas
otaczają.

Jedną z furtek, przez którą często
wkrada się zazdrość, jest nieustanne
porównywanie się z innymi. W
rzeczywistości taka postawa ignoruje



rzeczywistość, w której wszyscy
jesteśmy różni i jest mało
prawdopodobne, że życie będzie się z
nami jednakowo obchodzić. Sam Bóg
nie dał każdemu tego samego: zna
nas lepiej niż ktokolwiek inny i
różnie rozdziela swoje dary.
Fundamentalne znaczenie dla życia
społecznego ma nauka życia ze
świadomością faktu, że każdy
zasługuje na inne traktowanie, tak
jak matka zajmuje się swoimi
dziećmi w zależności od ich potrzeb i
nie rozdziela wszystkiego według tej
samej miary. Dlatego dobrym
sposobem, aby zapobiec
powstawaniu zazdrości jest nabycie
umiejętności cieszenia się dobrem
innych. Może to być coś, co
przychodzi nam łatwo, nawet
instynktownie, z ludźmi, których
najbardziej kochamy, z naszego
najbliższego kręgu; ale nie tak
bardzo, gdy ten krąg zaczyna się
poszerzać. Małe wyrzeczenia na
rzecz dobrego samopoczucia innych



są dobrą szkołą przezwyciężania
pokus zazdrości, zwłaszcza w
dziedzinach, w których chodzi o
prestiż i sławę. „Weselcie się z tymi,
którzy się weselą” (Rz 12,15) zaleca
św. Paweł w Liście do Rzymian.

* * *

Ósme przykazanie chroni nasz
wewnętrzny ogród przed
niekontrolowanym
rozprzestrzenianiem się krzewów i
cierni, aby nasze serce mogło wydać
owoc, którego Bóg od niego oczekuje.
„Bóg chce, abyśmy mieli prosty osąd,
abyśmy nie wydawali wyroków
przed czasem, abyśmy nie pogarszali
sytuacji (...), abyśmy wczuwali się w
pracę naszych braci, abyśmy
sprzyjali ich sprawom, abyśmy
zawsze mówili o nich dobre rzeczy i
chwalili ich wady, jak tylko możemy
(...). Teraz więc, bracie, powiedz, że
życie bliźniego twego jest dla ciebie
jak drzewo zakazane (...). Niech w



twoich ustach wszyscy będą cnotliwi
i uczciwi, a cały świat niech wierzy,
że nikt nie jest zły z powodu tego, co
powiedziałeś”[17]. Pragnienie życia w
prawdzie skłania nas do pilnowania
źródeł naszych osądów, aby zawsze
wychodziły od nas słowa
chrześcijańskie, które wspierają
innych, a nie ich przygnębiają; słowa,
które nie zaciemniają świata, ale go
oświetlają.

Tłum. Joanna Ratajska

[1] Franciszek, Homilia, 16-II-2014.

[2] Prałat F. Ocáriz, W świetle
Ewangelii, „Zbanalizowane
szemranie”.

[3] Zapiski wewnętrzne, nr. 389, 14-
XI-1931. Cytowane w Drodze,
wydanie krytyczno-historyczne,
Pedro Rodríguez, Rialp, Madryt,
2004, s. 607.



[4] Zapiski wewnętrzne, nr. 399, 18-
XI-1931. Cytowane tamże.

[5] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr. 2477.

[6] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr. 2488.

[7] Tamże, nr. 2489.

[8] Por. Św. Josemaría, notatki ze
spotkania rodzinnego, 19-II-1975.

[9] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr. 2478.

[10] Franciszek, List apostolski Patris
corde, nr. 2.

[11] Ojciec Ludwik z Grenady,
Kompendium nauki chrześcijańskiej,
część II, z. IX.

[12] Św. Tomasz z Akwinu zauważa, że
domniemanie posiadania czegoś, co
nie jest nasze jest częścią pychy. Por.



Suma teologiczna, II-II, z. 162, a. 4,
odpowiednio.

[13] Franciszek, Homilia, 27-III-2013.

[14] Franciszek, Homilia, 16-II-2014.

[15] Zapiski wewnętrzne, nr. 953, 19-
III-1933. Cytowane w Drodze,
wydanie krytyczno-historyczne,
Pedro Rodríguez, Rialp, Madryt,
2004, s. 613. Ta notatka stanowi
źródło powstania punktu 453 Drogi.

[16] Por. św. Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, II-II, z. 36, a. 1,
odpowiednio i a. 4, p. 3.

[17] Ojciec Ludwik z Grenady,
Kompendium nauki chrześcijańskiej,
część II, z. IX.

Andrés Cárdenas Matute



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/slowa-rodza-sie-w-sercu/
(09-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/slowa-rodza-sie-w-sercu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/slowa-rodza-sie-w-sercu/

	Słowa rodzą się w sercu

