
opusdei.org

Skupienie

Przez skupienie wewnętrzne
Bóg może coraz jaśniej
komunikować się z duszą. W
tym celu dobrze jest
wykorzystać czas nocy i pracy
popołudniowej.

29-04-2019

Po sześciu dniach Jezus wziął z sobą
Piotra, Jakuba oraz brata jego, Jana, i
zaprowadził ich na górę wysoką,
osobno. Tam przemienił się wobec
nich: twarz Jego zajaśniała jak słońce,
odzienie zaś stało się białe jak światło
(Mt 17, 1–2). Samotność góry Tabor to



miejsce wybrane przez Chrystusa,
aby ukazać się w chwale. To jakby
zapowiedź Nieba, którą Piotr będzie
chciał zatrzymać: Panie, dobrze, że tu
jesteśmy; jeśli chcesz, postawię tu trzy
namioty...

Jezus Chrystus, Bóg i Człowiek, chce
także objawić się wszystkim duszom,
ponieważ wszystkich powołuje do
świętości. I chociaż nie możemy
osiągnąć pełni kontemplacji – wi‐
dzenia Boga twarzą w twarz – dopóki
jesteśmy przyodziani w śmiertelne
ciała 3, musimy gorliwie się o nią
starać w ciągu całego życia.

Życie wewnętrzne stanowi
preludium życia w Niebie. To życie
wiary, które będzie się rozwijało
dopóty, dopóki będziemy szli przez
życie, i jeśli będziemy wierni,
osiągnie swój szczyt w prawdziwej
kontemplacji Jezusa Chrystusa i Ojca,
i Ducha Świętego. Jednak – mówi św.
Grzegorz Wielki – kiedy nasz umysł



jest rozproszony przez obrazy
cielesne, nie jest zdolny do
kontemplacji (…), bo zaślepia go tyle
przeszkód, ile myśli zaprząta go i
pociąga. Dlatego aby dusza mogła
kontemplować niewidzialną naturę
Boga, musi pokonać pierwszy stopień,
którym jest skupienie w sobie 4.

Przez skupienie wewnętrzne Bóg
może komunikować się z duszą z
coraz większą jasnością. Musimy
umieć być z Jezusem obecnym w
naszych sercach, zachowując pełną
szacunku ciszę. Dlatego nasz Ojciec
nam radzi: "Zdobądź się codziennie
na kilka minut tej błogosławionej
samotności, która jest tak potrzebna
do podtrzymania życia
wewnętrznego" 6.

Skupienie wewnętrzne jest
niezbędne, aby żyć życiem kon‐
templacyjnym. Codziennie
ryzykujemy zagubieniem się w rze‐
czach stworzonych, „rozmienieniem



na drobne” naszego życia ukrytego z
Chrystusem w Bogu 7. W samotności
góry Tabor uczniowie mogli
kontemplować chwałę
przemienionego Jezusa. W rzeczach
tej ziemi także widać blask chwały
Chrystusa, ale można go zobaczyć
tylko wtedy, gdy żyje się w obecności
Bożej, gdy utrzymuje się
nieprzerwany dialog z Bogiem. W
taki sposób można oddać całe nasze
życie i wszystko, co nas otacza, w
służbę Chrystusowi i na chwałę
Najświętszej Trójcy.

Aby dojść do kontemplacji, niektórzy
oddalają się od świata. My, z woli
Bożej żyjemy w świecie. To jeden
argument więcej, by każdy z nas
wymagał od siebie głębokiego
skupienia wewnętrznego. „Kiedy ja
was nazywam kontemplacyjnymi –
powiedział nasz Ojciec – rozumiem,
że pośród zgiełku ludzi – bo my
jesteśmy pośród zgiełku ludzi,
interesują nas wszystkie dusze –



pośród zgiełku świata, umiemy
znaleźć ciszę duszy kontemplacyjnej
i patrzeć na Boga, jak patrzy się na
Ojca, jak patrzy się na przyjaciela,
którego bardzo się kocha” 8.

Jesteśmy dla ludzi, których mamy
uświęcić, działając jak boski zaczyn,
jak Boża sól. „Czy sól się gdzieś
zamyka? Czy nie powinna być w
różnych miejscach? Zatem my
musimy się starać, aby nie było
rzeczy niesmacznych: naszym
miejscem muszą być wszystkie
rzeczy świata”9. Nie możemy się
izolować, ale nie możemy też tracić
boskiego smaku. Nie możemy stracić
zdolności bycia solą Chrystusa na
ziemi. Wy jesteście solą ziemi. Lecz
jeśli sól utraci swój smak, czymże ją
posolić? 10.

Wiemy, jakie powinno być nasze
życie, i z własnego doświadczenia
wiemy także, że jeśli zaniedbamy
czujność, dusza szybko ucieka na



zewnątrz, dając się prowadzić
zmysłom. Zaciemnia się wtedy obraz
Boga, obecny w niej dzięki działaniu
łaski: "zmysły pobudzone, a dusza
uśpiona" 12. To czas, aby uspokoić
szum rzeczy zewnętrznych, skupić
się i odzyskać ciszę wewnętrzną,
niezbędną do życia duszy
kontemplacyjnej. Jest się wtedy
gotowym, aby usłyszeć głos Boga i
ukierunkować swoją energię życiową
na służbę Jemu. Pomaga to także, aby
bardziej odpowiedzialnie korzystać
ze środków, jakie daje nam do
dyspozycji Dzieło, żeby rozwijać
swoje życie wewnętrzne.

Nie brakuje nam środków, aby
nauczyć się widzieć we wszystkim
rękę Boga. A sam Bóg nie odmówi
nam swojej łaski, aby z nich
korzystać. Jeśli czegoś czasem
brakuje, to wierności w ich
stosowaniu, w naszej odpowiedzi.
Cisza, aby się skupić i przygotować
dobrze na jutrzejszą Komunię lub



modlitwa popołudniowa, aby
pracować intensywniej i w sposób
bardziej nadprzyrodzony. Czy
możemy w tych momentach
powiedzieć jak Apostoł, że nasza
ojczyzna jest w niebie? 15.

„Dla duszy należącej do Boga cisza w
nocy jest koniecznością. Kiedy
nadchodzi noc, czuję absolutną
konieczność, aby się skupić” – mówił
św. Josemaria. Zmysły się uciszają,
pamięć i wyobraźnia koncentrują się
na Bogu, uspokajają się uczucia.
Dusza zostaje sam na sam z Jezusem,
z Ojcem i z Duchem Świętym, którzy
mieszkają w jej wnętrzu. Miłość i
pragnienie posiadania Boga stają się
coraz większe. Same nasuwają się
akty zadośćuczynienia, akty
strzeliste, komunie duchowe, które
pomagają nam przygotować się do
przyjęcia Jezusa w Najświętszym Sa‐
kramencie. I przygotowujemy się do
porannej modlitwy. Krótki i
praktyczny komentarz Ewangelii



pomaga także skupić naszą uwagę na
Bogu przez akty miłości, prośby,
postanowienie poprawy.

W ciągu dnia liczymy na inną pomoc
w życiu kontemplacyjnym, aby
utrzymać szczególne skupienie: to
popołudniowy czas pracy. W
zależności od okoliczności każdego z
nas, w wielu przypadkach będzie
możliwa nawet cisza zewnętrzna,
uniknięcie niepotrzebnych rozmów.
Przede wszystkim przez normy na
zawsze ćwiczymy się w praktyce
wznoszenia serca do Boga podczas
naszej pracy, która dzięki temu staje
się drogą naszej kontemplacji. Może
pomóc „zajęcie się w czasie pracy po‐
południowej jedną konkretną rzeczą,
która jest jakby centrum naszej
pracy, unikając rozproszenia na
wiele pojedynczych zajęć. Wypada
też zintensyfikować w tym czasie
małe umartwienia, tak
charakterystyczne dla naszego
ducha, przede wszystkim te, które



pomagają wykonywać naszą zwykłą
pracę w sposób intensywny, wierny,
dokładny i z miłością” 17.

Podczas tych godzin trzeba mieć głód
szczególnej bliskości Pana Boga i
Matki Bożej i trzeba walczyć, aby się
to udało. Należy się zdobyć na stały
wysiłek, nadprzyrodzony upór,
starać się o wiele aktów miłości do
Boga i wiele aktów strzelistych. Ma to
być niesłabnąca walka, ożywiana
codziennie nową miłością. Co tydzień
zadajemy sobie pytanie: „czy
starałem się poświęcić Bogu
pierwszą i ostatnią myśl każdego
dnia?”18.

O Tobie mówi moje serce: Szukaj Jego
oblicza. Będę szukał oblicza Twego,
Panie, nie zakrywaj przede mną
swojej twarzy 19. W duchu skupienia
wewnętrznego oddajemy się ze
wszystkich sił naszej pracy
zawodowej, wiedząc że możemy w
niej spotkać się z Bogiem, uświęcić



się, uświęcając pracę i naszych
kolegów po fachu. I nie będzie takiej
działalności ludzkiej, która by
zerwała naszą więź z Bogiem
obecnym w naszej duszy w stanie
łaski. „Czy czujesz się jak człowiek ze
świata, a jednocześnie czujesz się
oddzielony od świata i złączony z
Chrystusem? Przez ciągłe
umartwienie, które nie zabija, przez
pobożność, przez nabożeństwo do
Najświętszej Trójcy i do Matki Bożej:
ciesz się, nazywając ją Córką Boga
Ojca, Matką Boga Syna i Oblubienicą
Boga Ducha Świętego”20.

3. Św. Leon Wielki, Homilia in
Transfiguratione Domini 2.

4. Św. Grzegorz Wielki, In Ezechielem
homiliae II, 5, 8 i 9.

6. Droga, 304.



7. Por. Kol 3,3.

8. Św. Josemaria, Crónica 1967, s. 783.

9. Św. Josemaria, Crónica 1967, s. 789.

10. Mt 5,13.

12. Droga, 368.

15. Flp 3,20.

17. Św. Josemaria, Crónica 1967, s.
788.

18. Rachunek sumienia kręgu.

19. Antyfona na wejście.

20. Św. Josemaria, medytacja, 4 II
1962.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/skupienie/ (05-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/skupienie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/skupienie/

	Skupienie

