
opusdei.org

Skaplerz i medaliki

Fragment książki Scotta Hahna
"Znak Życia. 40 zwyczajów i ich
korzenie biblijne".

21-03-2019

Medaliki są częścią katolickiego życia
od pierwszych stuleci Kościoła.
Archeolodzy odnajdują niezliczone
przykłady takich osobistych ozdób,
pośród których najpopularniejsze
były krzyże. Niektóre z nich to
zawieszki w kształcie krzyża, inne to
znak krzyża lub postaci świętego
wyryte na medalionach. Medaliki z
Błogosławioną Maryją Dziewicą



zawsze były popularne, a w muzeach
znajdują się ich egzemplarze jeszcze
z czasów starożytnych. Wierni nosili
również miniaturowe wizerunki
świętych. Wczesny Kościół w Egipcie
był szczególnie oddany świętemu
Menasowi, którego grób znajdował
się u źródła znanego z uzdrawiającej
wody. Wizerunek świętego Menasa
pojawiał się jako symbol nawet w
odległej Francji!

W ciągu wieków wierni nosili oznaki
oddania wielu innym świętym.
Zajrzyjmy na wystawy
jakiegokolwiek katolickiego sklepu z
dewocjonaliami, a będziemy mogli
określić stopień popularności danego
świętego poprzez liczbę medalików z
jego wizerunkiem. Niektórzy z nich
pojawiają się szczególnie często, np.:
święty Józef, święty Juda, święty Be‐
nedykt, święty Krzysztof, święta
Teresa, święty Ojciec Pio.



Nosimy także szkaplerze, które
podobnie jak medaliki, także mogą
być różnorakie. Jest tak wiele ich
rodzajów, że można by napisać
książkę tylko na temat medalików i
szkaplerzy. Zamiast tego jednak
chciałbym rozważyć, jako przykład,
brązowy szkaplerz Najświętszej
Maryi Panny, który sam noszę,
ponieważ, jak dotąd, jest on naj‐
bardziej popularny. Poza tym jest on
szkaplerzem, o którym najczęściej
myślę.

Szkaplerz jest znakiem przywiązania
do życia kontemplacyjnego.
Wywodzi się on z części mniszego
habitu, a w dawnych wiekach był
obszernym wierzchnim okryciem,
które chroniło tunikę zakonnika
podczas pracy. Szkaplerz był
zazwyczaj wykonany z wełny,
wkładany na ramiona i opuszczony z
przodu ku dołowi, tak że wyglądał
jak krzyż. Jego nazwa wywodzi się z
łacińskiej nazwy ramienia: scapula



[1]. Z czasem stał się on najbardziej
wyróżniającą się i charakterystyczną
formą ubrania mnichów.

Z biegiem lat także ludzie świeccy
szukali sposobów udziału w ko‐
rzyściach płynących z życia
zakonnego. Możemy nie żyć za
murami klasztoru, ale tęsknić do
tego, by żyć życiem kontemplacyj‐
nym pośród zgiełku świata.
Przejmujemy więc pewne praktyki
modlitwy i medytacji i
przystosowujemy je do naszego życia
powszedniego. Niektórzy ludzie
odmawiają na przykład klasztorne
„godzinki”.

Mały szkaplerz jest znakiem naszego
udziału w konsekrowanym życiu
mnichów i zakonnic. Nie jest on tak
duży jak szkaplerz zakonników.
Szczególnie karmelitański brązowy
szkaplerzyk oznacza, że biorę udział
w zasługach i dobrych uczynkach
zakonu karmelitów. Szkaplerz



brązowy składa się z dwóch małych
kwadratów z tkaniny, przy czym
jeden z nich noszony jest na pier‐
siach, a drugi na plecach. Kwadraty
te połączone są dwoma
sznureczkami lub tasiemkami. Kiedy
postanowiłem nosić szkaplerz,
poprosiłem kapłana, by go pobłogo‐
sławił i „obdarował” mnie nim,
stosując odpowiednią modlitwę.
Nakładając mi szkaplerz, ojciec
przyjął mnie do zakonu karme‐
litańskiego (chociaż noszenie
szkaplerza nie wymaga
przyrzeczenia, osobistego
wyświęcenia ani życiowych zo‐
bowiązań). Każdy ksiądz lub diakon
może sprawować tę ceremonię.

Od początku byłem świadomy
głęboko biblijnych korzeni tej prak‐
tyki. Zakon karmelitów doszukuje się
ich u starotestamentowych proroków
Eliasza i Elizeusza, którzy żyli w
samotności na odległej górze Karmel
w wyżynnej krainie Samarii (1 Krl



18, 19 i 2 Krl 2, 25; 4,25). Brązowy
szkaplerz sam w sobie ma
przypominać o płaszczu Eliasza,
który wziął od niego Elizeusz, by
nosić jako własny (2 Krl 12, 14).

Ostatni z proroków, Jan Chrzciciel,
także nosił ubogie i wyróżniające go
odzienie — z wełny wielbłądziej (Mt
3, 4) — i żył w odosobnieniu na
pustyni. Dlatego poszedł on „w
duchu i z mocą Eliasza” (Łk 1, 17), a
Jezus wyraźnie utożsamiał Jana z
Eliaszem (Mk 9, 13).

Dawni chrześcijanie czytali o tym w
Piśmie Świętym i tęsknili za tym, by 
żyć jak prorocy. Niektórzy odkrywali
powołanie, by pielgrzymować do
Ziemi Świętej i żyć jak eremici na
górze Karmel. Taki był początek
zgromadzenia karmelitów.

Mój udział w tym życiu nie jest ani
tak egzotyczny, ani heroiczny. W
rzeczywistości jest ukryty — ukryty
podczas jazdy samochodem, ukryty



w biurze, w którym spędzam
codziennie kilka godzin, ukryty
przed dziećmi, które gromadzą się
przy moim stole każdego wieczora.
Jest on ukryty, bo noszę go pod
koszulą. Nie jest jednak mniej
rzeczywisty. Mój szkaplerz
przypomina mi, we wszystkich
okolicznościach, że jestem częścią 
duchowej rodziny, której członkowie
są rozproszeni po całej ziemi i we
wszystkich wiekach — rodziny, która
dzieli ze sobą pewne ideały i
zwyczaje.

Zakon karmelitów zawsze
kultywował szczególne i intensywne
oddanie Błogosławionej Maryi
Dziewicy i to Jej wizerunek pojawia
się zazwyczaj na brązowym
szkaplerzu. Mówi się, że w XIII wieku
Maryja ukazała się karmelicie,
świętemu Szymonowi Stockowi
(zwanemu tak, ponieważ mieszkał w
pniu drzewa! [2]), i powiedziała mu,
że ci, którzy umarli „odziani w habit,



nigdy nie zaznają ognia
wiekuistego”.

Papież Jan Paweł II stwierdził, że
szkaplerz ma moc, ponieważ jest on
prawdziwym „habitem” w każdym
sensie tego słowa, zarówno jako
ubranie, jak i wzorzec dobrej wiary i
dobrego zachowania. Jeśli jesteśmy
wierni noszeniu szkaplerza,
będziemy też wierni życiu
karmelitańskiemu – życiu Eliasza,
Elizeusza, Jana, Jezusa i Maryi.

Kiedy codziennie wkładam szkaplerz
po wyjściu spod prysznica, to
rozmyślnie przywdziewam życie,
odświeżając moją wolę, by wieść
żywot niebiański nawet dzisiaj. Jakże
mógłby on mnie zawieść na drodze
do nieba? Nic dziwnego, że tak wielu
ludzi całuje szkaplerz, kiedy go
wkłada.

Święta Teresa z Lisieux powiedziała:
„Jakże jestem szczęśliwa, że nosisz
święty szkaplerz! To nieomylny znak



przeznaczenia, a przy tym czyż nie
jest znakiem ściślejszego jeszcze
zjednoczenia z Twoimi
Siostrzyczkami w Karmelu?" [3].

Powtórzmy raz jeszcze: istnieje wiele
szkaplerzy poza szkaplerzem
brązowym. Benedyktyni mają swój,
inny mają dominikanie, a jeszcze
inny norbertanki. Od 1910 roku ka‐
tolikom wolno nosić medalik
szkaplerzny zamiast szkaplerza z
tkaniny, i wielu ludzi tak robi.
Medalik szkaplerzny ma na jednej
stronie wizerunek najświętszego
Serca Jezusa, a na drugiej wizerunek
Maryi.

ROZWAŻ W SWOIM SERCU

W znaku szkaplerza zawiera się
sugestywna synteza maryjnej
duchowości, która ożywia pobożność
ludzi wierzących, pobudzając ich
wrażliwość na pełną miłości
obecność Maryi Panny Matki w ich
życiu. Szkaplerz w istocie jest



„habitem”. Ten, kto go przyjmuje,
zostaje włączony lub stowarzyszony
w mniej lub więcej ścisłym stopniu z
Zakonem Karmelu, poświęconym
służbie Matki Najświętszej dla dobra
całego Kościoła (por. Formuła nałoże‐
nia Szkaplerza: Obrzęd bło‐
gosławieństwa i nałożenia Szkaplerza
zatwierdzony przez Kongregację ds.
Kultu Bożego i Dyscypliny
Sakramentów 5 stycznia 1996 r.). Ten,
kto przywdziewa szkaplerz, zostaje
wprowadzony do ziemi Karmelu, aby
„spożywać jej owoce i jej
zasoby” (por. Jr 2, 7) oraz doś‐
wiadczać słodkiej i macierzyńskiej
obecności Maryi w codziennym
trudzie, by wewnętrznie się przyo‐
blekać w Jezusa Chrystusa i uka‐
zywać Jego życie w samym sobie dla
dobra Kościoła i całej ludzkości (por. 
Formuła nałożenia Szkaplerza). Znak
szkaplerza przywołuje zatem dwie
prawdy: jedna z nich mówi o
ustawicznej opiece Najświętszej
Maryi Panny, i to nie tylko na drodze



życia, ale także w chwili przejścia ku
pełni wiecznej chwały; druga to
świadomość, że nabożeństwo do Niej
nie może ograniczać się tylko do
modlitw i hołdów składanych Jej
przy określonych okazjach, ale
powinna stanowić „habit”, czyli
nadawać stały kierunek chrześcijańs‐
kiemu postępowaniu, opartemu na
modlitwie i życiu wewnętrznym
poprzez częste przystępowanie do sa‐
kramentów i konkretne uczynki
miłosierne co do ciała i co do duszy.
W ten sposób szkaplerz staje się
znakiem „przymierza” i wzajemnej
komunii pomiędzy Maryją i wier‐
nymi: wyraża bowiem w sposób kon‐
kretny dar, jaki na krzyżu Jezus
uczynił Janowi, a przez niego nam
wszystkim, ze swojej Matki, oraz
przypomina o powierzeniu
umiłowanego apostoła i nas Tej,
którą ustanowił naszą Matką
duchową papież Jan Paweł II[4].



[1] Najdawniejszą historię szkaplerza
opisuje: E. Kuhns, A History of the
Clothing of Catholic Nuns, Doubleday,
New York 2003, s. 67-69.

[2] Stock – z ang. pień – przypis
tłumacza.

[3] Św. Teresa od Dzieciątka Jezus, Do
pani Pottier (Celina Maudelonde) [list
1664, w: Listy, przeł. I. Koperka,
Kraków 2004, s. 305.

[4] Św. Jan Paweł II, List apostolski
Ojca Świętego Jana Pawła II z okazji
750-lecia szkaplerza świętego, 5, 25
marzec 2001.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/skaplerz-i-medaliki/
(16-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/skaplerz-i-medaliki/
https://opusdei.org/pl-pl/article/skaplerz-i-medaliki/

	Skaplerz i medaliki

