
opusdei.org

Siłaczki

Z okazji dnia kobiet
publikujemy ponownie
fragment książki Johna Allena
"Opus Dei" o dwóch kobietach z
Kenii, o wielkiej sile ich ducha.

08-03-2021

We wrześniu 2004 roku poznałem w
Kenii dwie silne kobiety z Opus Dei.

Frankie Gikandi, numeraria, kieruje 
Kimlea Technical Center, szkołą dla
dziewcząt w pobliżu Nairobi. Około
150 dziewcząt przechodzi tam pełny
program nauki, a 200 dziewcząt i



kobiet korzysta z krótszych kursów.
W języku swahili motto ośrodka
brzmi: Kazi Huvuna Matunda czyli:
„Praca przynosi owoce”.

Dziewczęta uczące się w Kimlea
pochodzą w większości z
najuboższych okolic leżących wokół
plantacji kawy i herbaty, które
otaczają Nairobi; szkoła kojarzy im
się początkowo z musungus, to
znaczy „białymi”. Są rzeczywiście tak
onieśmielone, że zwykle trzeba
dwóch miesięcy, żeby przekonać je,
by korzystały ze spłukiwanych toalet
w budynkach. W szkole uczą się
podstawowych umiejętności,
poczynając od szycia i gotowania. W
rejonie wokół plantacji bywa
chłodno, więc jak mówi Gikandi,
łatwo tam sprzedać swetry, a zysk z
tego może już poprawić sytuację.

Ponieważ ogromny procent
Kenijczyków porzuca swoje rodziny,
wiele kobiet w okręgu Kiambu, gdzie



mieści się Kimlea, by utrzymać swoje
dzieci, musi pracować na
plantacjach. Składa się na ten stan
rzeczy także bieda i pewne tradycje
kulturowe. Z braku pieniędzy do
szkoły posyła się tylko synów, w
nadziei, że dziewczętami zajmą się w
przyszłości ich mężowie. A to
oznacza, że niewykształconym
kobietom pozostaje wyłącznie praca
polegająca na zbieraniu listków
herbacianych. Pracują od szóstej
rano do szóstej wieczorem za niecałe
dwa dolary, co ledwie wystarcza na
wykarmienie rodziny. Bardzo trudno
wyrwać się z tego błędnego koła.

Kimlea proponuje kobietom naukę
czytania, pisania, liczenia i innych
podstawowych umiejętności, które
pozwoliłyby im szukać mniej
wyczerpującej i lepiej płatnej pracy.
Wiele z nich zajmuje się potem
szyciem, produkcją żywności,
zakłada niewielkie ogrody
warzywne, poprawiając w ten



sposób warunki życia swoich rodzin
i wspólnot. Prócz przedmiotów
ogólnych dziewczęta uczą się także
zawodu.

Inwencja twórcza Frankie Gikandi
nie zna granic. W Kimlea powstała
pasieka, dzięki czemu dziewczęta
mogą zarobić na sprzedaży miodu.
Poza tym, jak mówi Frankie, miód
można stosować do celów
medycznych. Pokazuje nam wysokie
torby wypełnione ziemią, w której
rosną drobne pędy zbóż; w Kimlea
dziewczęta uczą się w ten sposób
uprawiać niewielkie ilości jadalnych
roślin, by wyżywić rodziny nie
mające własnych poletek. Wśród
tych zbóż jest takie, które w suahili
nazywa się sukuma wiki czyli
„przetrzymaj tydzień”, a co ma
pomóc w przetrwaniu chudych
tygodni, kiedy brakuje jedzenia.

W rodzinie Gikandi było
szesnaścioro rodzeństwa, ale nie



dlatego, że jej rodzice mieli
cokolwiek wspólnego z Opus Dei.
Ojciec Frankie miał dwie żony,
dlatego część jej rodzeństwa
pochodzi od jednej, część od drugiej.
Kiedy Gikandi przyjęła katolicyzm, w
jej ślady poszła cała szesnastka.
Ojciec rozstał się wtedy z drugą żoną,
ulokował ją na osobnej farmie,
zapewniając jej utrzymanie.
Przeszedł na katolicyzm i zawarł
ślub kościelny z pierwszą żoną.
Gikandi ma wyjątkowy dar
ewangelizacji; jak mówi, co roku w
Kimlea na początku około połowa
dziewcząt jest katoliczkami, ale pod
koniec roku katoliczki stanowią już
dwie trzecie całej grupy.

Frankie Gikandi zarządza szkołą w
sposób rozsądny i zorganizowany.
Chce założyć klinikę, by leczyć
zakażenia i infekcje wirusowe, które
trapią wsie leżące wokół Kimlea. Na
razie zorganizowała ruchome
ambulatorium posługujące się



wysłużonym, darowanym
mikrobusem. Jeździ nim po wsiach
dwóch lekarzy.

Klinika ma też walczyć z
przynajmniej niektórymi skutkami
niedożywienia i HIV oraz AIDS.
Frankie nieustannie szuka źródeł
pokrycia kosztów – dwudziestu
pięciu dolarów miesięcznie – nauki
każdej z dziewcząt. Założyła
Fundację Przyjaciół Kimlea licząc, że
tą drogą otrzyma jakieś wsparcie.

W Kimlea nie ma wątpliwości, kto
jest szefem. Kiedy Frankie wychodzi
z głównego budynku w stronę bramy,
strażnik salutuje eleganckim ruchem;
gdy idziemy spacerem przez
niewielki kampus, dozorca
wylegujący się pod drzewem nagle
ożywa i rzuca się do grabienia z
gorliwością neofity. Tu nie ma
żadnego numerariusza ani księdza,
który by cokolwiek narzucał. Frankie



Gikandi rządzi, płaci rachunki i
załatwia sprawy na zewnątrz.

Chciałem ją przycisnąć trochę w
sprawie programu nauczania. „Jest
pani silną kobietą, odniosła pani
sukces zawodowy”, powiedziałem -
„Dlaczego nie uczy się tych dziewcząt
matematyki, literatury i
przedmiotów ścisłych, a tylko
prowadzenia domu i rzemiosła?”

„Stawiamy sobie za cel nauczenie ich
tego, co da im zarobek. Najczęściej
nie jest to kwestia wyboru między
szyciem i fizyką. Dziewczęta trafiają
tutaj głównie dlatego, że chcą pomóc
swoim rodzinom, a potem chcą być
matkami. My staramy się, by zostały
dobrymi żonami, ale także by
nauczyły się zajęć, które przyniosą
im jakiś dochód, dzięki czemu nie
będą całkowicie zależne od swoich
mężów. Trzeba przyglądać się, jakie
mają zdolności i możliwości, i



wkraczać tam, gdzie rzeczywiście
można coś zmienić”.

Na którymś z najwyższych miejsc na
liście znaczących Kenijczyków na
pewno powinna się znaleźć dr 
Margaret Ogola, supernumeraria
Opus Dei, stojąca na czele Komisji ds.
zdrowia i rodziny, istniejącej przy
Konferencji Episkopatu Kenii. Dr
Ogola jest pediatrą, matką czwórki
dzieci i dyrektorem do spraw
medycznych hospicjum Cottolengo w
Nairobi, przeznaczonego dla sierot z
wirusem HIV.

W wolnych chwilach dr Ogola pisuje
powieści, za które zdobywa nagrody.
Napisana w roku 1994 powieść The
River and the Source (Rzeka i źródło)
przyniosła jej rok później nagrodę
literacką im. Jomo Kenyatty i
nagrodę pisarzy Wspólnoty
Brytyjskiej za najlepszy debiut.

Z Opus Dei zetknęła się w 1990 roku;
przyciągnął ją „bardzo, bardzo

https://pl.wikipedia.org/wiki/Margaret_Ogola


poważny stosunek do świeckich”.
Członkiem została jedenaście lat
temu. Słuchając jej opowieści, łatwo
się domyślić, że wchodząc w
środowisko Opus Dei pani Ogola nie
musiała udowadniać swoich
kwalifikacji intelektualnych.

„Kiedyś poszłam na spotkanie
poświęcone sprawom wiary”,
opowiada. „Padło tam zdanie, że
ludzie chorzy na AIDS są sami sobie
winni. Nie jest ładnie przerywać
komuś, ale nie mogłam tego tak
pozostawić. Jako lekarz musiałam
coś powiedzieć. Tego dnia w szpitalu
pięcioletnia dziewczynka z AIDS
walczyła o życie; jak można było
przyjąć, że jest w jakikolwiek sposób
temu winna?”

„To zbyt uproszczone podejście”,
mówi dr Ogola. „Ludzie, którzy
otwierają usta powinni się głęboko
zastanowić i wczuć się w sytuację.
Chrześcijaństwo obraca się wokół



krzyża. Jakim prawem mogłabym
wymagać od innych ludzi niesienia
krzyża, który dla mnie jest zbyt
ciężki? Jednocześnie, jak mówi, ceni
wagę, jaką Opus Dei przywiązuje do
spraw drobnych. Ma, jak mówi,
„wspaniałe życie rodzinne, aktywne
dzieci” i ceni sobie fakt, że może
patrzeć na to wszystko z
perspektywy uświęcenia. Na dodatek
potrzebuje trochę duchowej
dyscypliny w życiu. „Planowanie
życia może być ciężkie”, mówi.
„Potem trzeba się rozliczać”.

Margaret Ogola jest specjalistą do
spraw HIV i AIDS, dlatego
poświęciliśmy trochę czasu
rozmowie na ten temat. W Kenii co
najmniej 200 tysięcy osób chorych na
AIDS powinno przejść terapię
antyretrowirusową, ale leczy się
tylko 20 tysięcy. Pani Ogola zdaje
sobie sprawę, jak ważne jest leczenie
ARV; w swojej klinice widzi, że jest to
kwestia życia i śmierci.



Jednak zachodni dziennikarze
zawsze zadają pytanie, dlaczego
więcej ludzi nie przechodzi takiej
terapii. Oni nie rozumieją istoty
sprawy. „Próżne są nadzieje, że ARV
rozwiąże problem AIDS”, mówi. Po
pierwsze, człowiek z pustym
żołądkiem nie zniesie toksyn
zawartych w lekarstwie i albo
zwymiotuje, albo nie przyjmie leku.
Po drugie, decydowanie o tym, kto
powinien dostawać leki i
monitorowanie kuracji wymaga
skomplikowanych urządzeń
laboratoryjnych, na które kenijska
infrastruktura medyczna,
uszczuplona w latach
osiemdziesiątych w wyniku
prowadzonych przez Bank Światowy
programów restrukturyzacji, nie
może sobie pozwolić.

Dopóki nie będzie „poważnych
działań na rzecz zlikwidowania
biedy”, mówi dr Ogola, kryzys
związany z AIDS się nie skończy.



Nędza zniszczyła między innymi
tradycyjne afrykańskie struktury
społeczne, które ograniczały strefę
swobody seksualnej swoimi
zakazami.

Jako lekarza martwi ją szczególnie,
że kryzys związany z AIDS w
nieproporcjonalny sposób uderza w
kobiety. Z powodu obowiązujących w
ich społeczeństwie zwyczajów, takich
jak dziedziczenie żon, w wyniku
którego najstarszy brat zmarłego
dziedziczy wdowę po nim, kobiety są
zależne od mężczyzn, a tym samym
bardziej bezbronne wobec
zagrożenia infekcją.

Kobiety uważa się za własność
mężczyzn, rzadko która Afrykanka
może więc powiedzieć „nie”, kiedy
mąż żąda od niej seksu, nawet jeśli
jest zarażony. Dziećmi chorymi na
AIDS też opiekuje się kobieta. Dr
Ogola, przejęta ich losem, jawi się w
tej sytuacji jako afrykańska siłaczka.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/silaczki/ (14-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/silaczki/
https://opusdei.org/pl-pl/article/silaczki/

	Siłaczki

