
opusdei.org

Siła zaczynu

Chrześcijanin, który jest
powołany do uświęcania się w
swoim zawodzie, musi być ze
świata, ale nie może być
światowy. Powinien z
realizmem uznawać obecność
zła, nie zniechęcając się, kiedy
napotyka je na swojej drodze.

19-04-2017

Społeczeństwo jest niczym materiał
utkany z międzyludzkich relacji.
Praca, rodzina i pozostałe
okoliczności życia tworzą splot
więzów, w którym nasza egzystencja



jest niejako utkana[1], w taki sposób,
że kiedy staramy się uświęcić
konkretny zawód, poszczególną
sytuację rodzinną albo resztę
codziennych obowiązków, nie
uświęcamy pojedynczej nici, ale całą
społeczną tkankę.

Ta uświęcająca praca zamienia
chrześcijan w potężny zaczyn
służący do porządkowania świata w
taki sposób, żeby lepiej
odzwierciedlał miłość, z jaką został
stworzony. Kiedy miłość jest obecna
w jakiejkolwiek ludzkiej działalności,
zredukowane zostają przestrzenie
egoizmu — głównego czynnika
nieporządku w człowieku, w jego
relacjach z innymi ludźmi i
przedmiotami. Nosicieli Miłości Ojca
pośród społeczeństwa, wiernych
świeckich „Bóg powołuje, aby
wykonując właściwe sobie zadania,
kierowani duchem ewangelicznym
przyczyniali się do uświęcenia świata



na kształt zaczynu, od wewnątrz
niejako”[2].

Skuteczność tego chrześcijańskiego
zaczynu, jeśli chodzi o przeobrażanie
społeczeństwa, w dużej mierze
zależy od tego, żeby każdy starał się
osiągnąć odpowiednie
przygotowanie do swojej pracy.
Przygotowanie to nie powinno się
ograniczać do szczególnego
wykształcenia — technicznego czy
umysłowego — jakiego wymaga
każdy zawód. Istnieją inne aspekty,
które jako niezbędne do osiągnięcia
prawdziwej ludzkiej i
chrześcijańskiej „kompetencji”,
wpływają niezwykle bezpośrednio
na relacje pracownicze i społeczne
rodzące się w związku z pracą i
fundamentalne dla skierowania
tkanki społecznej ku Bogu.

Być ze świata, ale nie być
światowym



Chrześcijanin, który jest powołany do
uświęcania się w swoim zawodzie,
musi być ze świata, ale nie może być
światowy. Musi poszukiwać
doczesnego dobrobytu, nie uważając
go za najwyższe dobro. Powinien z
realizmem uznawać obecność zła,
nie zniechęcając się, kiedy napotyka
je na swojej drodze. Natomiast
powinien również próbować
wynagradzać za zło i walczyć z
większą gorliwością, żeby oczyszczać
świat z grzechu. „Nigdy nie powinno
zabraknąć nadziei ani w waszej
pracy, ani w waszym staraniu o
zbudowanie doczesnego państwa.
Chociaż równocześnie, jako
uczniowie Chrystusa, którzy
ukrzyżowali ciało swoje z jego
namiętnościami i pożądaniami (Ga 5,
24), starajcie się utrzymać żywe
poczucie grzechu i hojnego
zadośćuczynienia wobec fałszywego
optymizmu tych osób, które, będąc
wrogami krzyża Chrystusowego (Flp



3, 18), wszystkie nadzieje pokładają
w postępie i ludzkiej energii”[3].

„Bycie ze świata” w pozytywnym
znaczeniu prowadzi do
„podtrzymywania ducha
kontemplacyjnego pośród wszystkich
działań ludzkich […],
urzeczywistniając ten program: im
głębiej tkwimy w świecie, tym
bardziej mamy należeć do Boga”[4].
Ten wysiłek, daleki od ustępowania
wobec trudności otoczenia, daje
impuls do większej śmiałości —
owocu bardziej intensywnej i stałej
obecności Boga. Dlatego że jesteśmy
ze świata i że jesteśmy z Boga, nie
możemy się zamykać: „I
chrześcijanom nie jest dozwolone
porzucanie swej misji w świecie, jak
duszy nie wolno samowolnie
oddzielać się od ciała”[5]. Święty
Josemaría konkretyzuje to zadanie
chrześcijańskich obywateli, mówiąc,
że należy „przyczyniać się do tego,
aby miłość i wolność Chrystusa



przewodziły wszystkim sferom
współczesnego życia: kulturze,
gospodarce, pracy i wypoczynkowi,
życiu rodzinnemu i społecznemu”[6].

Głównym przejawem
chrześcijańskiego ducha jest uznanie,
że pełnia ludzkiego szczęścia leży w
zjednoczeniu z Bogiem, a nie w
posiadaniu dóbr ziemskich. Jest to
właśnie coś zupełnie przeciwnego do
bycia światowym. Człowiek
światowy umieszcza serce w dobrach
tego świata, nie pamiętając, że są one
stworzone, żeby prowadzić go do
Stwórcy. Być może czasem, na widok
doświadczenia osób, które oddalone
od Boga wydają się odnajdywać
szczęście w posiadanych rzeczach,
przychodzi myśl, że zjednoczenie z
Bogiem nie jest jedynym źródłem
pełnej radości. Jednakże nie
powinniśmy się oszukiwać. W takich
przypadkach chodzi o nietrwałe,
płytkie i niepozbawione niepokojów
szczęście. Te same osoby byłyby



nieporównanie szczęśliwsze już na
tej ziemi i później w pełni w Niebie,
gdyby obcowały z Bogiem i
kierowały używanie tych dóbr ku
Jego chwale. Ich szczęście
przestałoby być kruche, narażone na
liczne niepewności, i nie bałyby się
— tym strachem, który zabiera im
pokój — że zabraknie im takich czy
innych dóbr ani nie przerażałaby ich
rzeczywistość bólu i śmierci.

Błogosławieństwa z Kazania na
Górze — „«Błogosławieni ubodzy w
duchu, albowiem do nich należy
królestwo niebieskie. Błogosławieni,
którzy się smucą, albowiem oni będą
pocieszeni. Błogosławieni cisi […],
którzy łakną i pragną
sprawiedliwości […], którzy cierpią
prześladowanie dla
sprawiedliwości…”[7] — pokazują, że
pełne szczęście (błogosławieństwo)
nie leży w bogactwach tego świata.
Święty Josemaría skarżył się, że
czasami „oszukuje się dusze. Mówi



się im o wyzwoleniu, które nie jest
wyzwoleniem Chrystusa. Nauki
Jezusa, Jego Kazanie na Górze, te
błogosławieństwa będące poematem
Miłości Bożej, są ignorowane.
Poszukuje się tylko szczęścia
ziemskiego, podczas gdy szczęścia
nie można osiągnąć na tym
świecie”[8].

Słowa Pana nie usprawiedliwiają
jednak negatywnego postrzegania
dóbr ziemskich, jak gdyby były one
czymś złym albo przeszkodą w
osiągnięciu Nieba. Dobra ziemskie
nie są przeszkodą, tylko
przedmiotem uświęcenia i Pan nie
zachęca do ich odrzucenia. Naucza
raczej, że potrzeba mało albo tylko
jednego[9] do świętości i szczęścia —
miłości do Boga. Ten, kto nie posiada
owych dóbr albo kto cierpi, powinien
wiedzieć nie tylko, że pełna radość
przynależy do Nieba, ale że już na tej
ziemi jest „błogosławiony” — może
mieć zadatek szczęścia w Niebie —



ponieważ ból i ogółem brak
ziemskiego dobra mają wartość
odkupieńczą, jeżeli przyjmuje się je
jako Krzyż Chrystusa z miłości do
Woli naszego Boga Ojca, który
wszystko kieruje ku naszemu
dobru[10]. Poszukiwanie
materialnego dobrobytu dla tych,
którzy nas otaczają, jest bardzo miłe
Bogu, jest cudowną formą nasycania
rzeczywistości doczesnej miłością i
jest doskonale zgodne z osobistą
postawą wyrzeczenia, której nauczał
nas Pan.

Świecka mentalność, kapłańska
dusza

Dziecko Boże musi być „duszą
kapłańską”, ponieważ stało się
uczestnikiem kapłaństwa Chrystusa,
aby razem z Nim być
Współodkupicielem. W nauczaniu
św. Josemaríi, które kieruje się do
osób powołanych do uświęcania się
pośród świata, ta cecha jest



wewnętrznie zjednoczona z
„mentalnością świecką”, która
prowadzi do wykonywania pracy i
różnych obowiązków w sposób
kompetentny, zgodnie z ich własnymi
prawami, chcianymi przez Boga[11].

Zgodnie z podstawowymi zasadami
norm moralności zawodowej, o które
trzeba z delikatnością dbać jako o
założenie konieczne do uświęcania
pracy, istnieje wiele sposobów
wykonywania ludzkich zadań
zgodnie z wolą Bożą. W ramach
praw właściwych dla każdej
działalności i w szerokiej
perspektywie, jaką otwiera
chrześcijańska moralność, mieści się
mnóstwo możliwości i wszystkie z
nich dają się uświęcić. Spośród nich
każdy może wybierać z osobistą
odpowiedzialnością i wolnością,
szanując wolność innych. Ta
niezbywalna wolność sprawia, że
uczestnictwo każdego w życiu
społecznym — w domu, w pracy, w



relacjach międzyludzkich — jest
jedyne w swoim rodzaju, oryginalne
i niepowtarzalne, tak jak
niepowtarzalna jest odpowiedź
każdej duszy na miłość do Boga. Nie
powinniśmy pozbawiać innych ludzi
dobrego wykorzystywania naszej
wolności, będącego źródłem
inicjatyw służby ku chwale Boga.
Przyjmowanie tego faktu w głęboki
sposób jest istotną cechą ducha,
którą przekazuje św. Josemaría:
„Wolność, moje dzieci, wolność, która
jest kluczem owej świeckiej
mentalności, którą mamy
wszyscy”[12].

Kapłańska dusza i świecka
mentalność to dwa nierozłączne
aspekty na drodze świętości, których
naucza św. Josemaría. „We
wszystkim i zawsze powinniśmy
mieć – tak kapłani, jak i świeccy –
duszę prawdziwie kapłańską i
mentalność w pełni świecką, abyśmy
mogli zrozumieć i wcielać w naszym



życiu osobistym tę wolność, którą
cieszymy się w ramach Kościoła i w
sprawach doczesnych, mając
świadomość, że jesteśmy
jednocześnie obywatelami państwa
Bożego (por. Ef 2, 19) oraz państwa
ludzi”[13].

Abyśmy byli zaczynem
chrześcijańskiego ducha w
społeczeństwie, trzeba, żeby w
naszym życiu spełniało się to
zjednoczenie; w taki sposób, żeby
nasze zawodowe zajęcia,
wykonywane z mentalnością
świecką, były przesycone duszą
kapłańską.

Jasnym sygnałem tej jedności jest
stawianie na pierwszym miejscu
obcowania z Bogiem, pobożności,
konkretyzującej się w planie życia
duchowego. Potrzebujemy
podtrzymywać Miłość jako żywotny
impuls naszego życia, ponieważ nie
jest czymś możliwym pracować



rzeczywiście dla Boga bez coraz
głębszego życia wewnętrznego. Jak
przypominał św. Josemaría:
„Gdybyście nie mieli życia
wewnętrznego, kiedy poświęcacie się
waszej pracy, to nie udałoby się wam
jej przebóstwić, a w zamian mogłoby
się wam przydarzyć to, co dzieje się z
żelazem, kiedy jest czerwone i
wkłada się je do zimnej wody —
rozhartowuje się i gaśnie. Musicie
mieć ogień pochodzący z wewnątrz,
który nie zgaśnie i który rozpali
wszystko, czego się dotknie. Dlatego
właśnie mogłem powiedzieć, że nie
chcę żadnego dzieła, żadnej pracy,
jeżeli moi synowie nie stają się w niej
lepsi. Mierzę skuteczność i wartość
dzieł stopniem świętości, jakiego
nabierają wykonujące je narzędzia.

Z taką samą siłą, z jaką przedtem
zachęcałem was do pracy, do dobrej
pracy, bez strachu przed
zmęczeniem, teraz z takim samym
naciskiem zachęcam was do



posiadania życia wewnętrznego.
Nigdy nie przestanę powtarzać:
nasze Normy pobożności, nasza
modlitwa są tym, co najważniejsze.
Bez ascetycznej walki nasze życie
byłoby nic nie warte, bylibyśmy
nieskuteczni, jak owce bez pasterza,
ślepcy prowadzący innych ślepców
(por. Mt 9, 36; 15, 4)”[14].

Aby zaczyn się nie wyrodził, musi
mieć siłę od Boga. To Bóg przeobraża
osoby i środowisko, które nas otacza.
Tylko wówczas, kiedy będziemy z
Nim zjednoczeni, będziemy
prawdziwie zaczynem świętości.
Inaczej pozostaniemy w cieście jako
zwykła jego część, nie wnosząc tego,
czego się oczekuje od zaczynu.
Wytrwałość, aby dbać o plan życia
duchowego, ostatecznie spowoduje
cud przeobrażającego działania Boga
— najpierw w nas samych, dlatego że
ten plan jest drogą zjednoczenia z
Nim, a następnie w innych ludziach,
w całym społeczeństwie.



[1] Por. Sobór Watykański II,
Konstytucja dogmatyczna Lumen
gentium, 31. Por. Św. Jan Paweł II,
Adhortacja apostolska Christifideles
laici, , 15.

[2] Tamże.

[3] List z 9 stycznia 1959 r., 19. Por. 
To Chrystus przechodzi, 95-101.

[4] Kuźnia, 740.

[5] List do Diogneta, 6. Za: Przyjaciele
Boga, 63.

[6] Bruzda, 302.

[7] Mt 5, 3-12.

[8] Św. Josemaría Escrivá, Zapiski z
rozważania, 25 grudnia 1972 r.

[9] Łk 10, 42.

[10] Por. Rz 8, 28.



[11] Por. Sobór Watykański II,
Konstytucja duszpasterska Gaudium
et spes, 36.

[12] Św. Josemaría Escrivá, List z 29
września 1957 r., cytowany w: A.
Cattaneo, Tracce per una spiritualità
laicale offerte dall’omelia Amare il
mondo appasionatamente, w:
„Annales Theologici” 16 (2002), s.
128.

[13] Św. Josemaría Escrivá, List z 2
lutego 1945 r., 1, w: A. Vázquez de
Prada, Założyciel Opus Dei. Życie
Josemaríi Escrivy, tom II, Bóg i
odwaga, tłum. P. Skibiński, Katowice-
Kraków 2003, s. 742.

[14] Św. Josemaría Escrivá, List z 15
października 1948 r., 20.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/sila-zaczynu/ (18-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/sila-zaczynu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/sila-zaczynu/

	Siła zaczynu

