opusdei.org

Sila zaczynu

Chrzescijanin, ktory jest
powolany do uswiecania sie w
swoim zawodzie, musi byc ze
Swiata, ale nie moze byc¢
Swiatowy. Powinien z
realizmem uznawac obecnosc
zla, nie zniechecajac sie, kiedy
napotyka je na swojej drodze.

19-04-2017

Spoleczenstwo jest niczym material
utkany z miedzyludzkich relacji.
Praca, rodzina i pozostale
okolicznosci zycia tworzg splot
wiezdow, w ktorym nasza egzystencja



jest niejako utkana[1], w taki sposob,
ze kiedy staramy sie uswiecic
konkretny zawdd, poszczegolng
sytuacje rodzinng albo reszte
codziennych obowigzkow, nie
uswiecamy pojedynczej nici, ale cala
spoleczna tkanke.

Ta uswiecajaca praca zamienia
chrzescijan w potezny zaczyn
stuzacy do porzadkowania Swiata w
taki sposdb, zeby lepiej
odzwierciedlal mitosc, z jaka zostatl
stworzony. Kiedy mitos¢ jest obecna
w jakiejkolwiek ludzkiej dziatalnosci,
zredukowane zostajg przestrzenie
egoizmu — gldwnego czynnika
nieporzadku w czlowieku, w jego
relacjach z innymi ludZzmi i
przedmiotami. Nosicieli Milosci Ojca
posrod spoteczenstwa, wiernych
Swieckich ,,Bog powotuje, aby
wykonujac wiasciwe sobie zadania,
kierowani duchem ewangelicznym
przyczyniali sie do uswiecenia Swiata



na ksztalt zaczynu, od wewnatrz
niejako”[2].

Skutecznos$c¢ tego chrzescijanskiego
zaczynu, jesli chodzi o przeobrazanie
spoleczenstwa, w duzej mierze
zalezy od tego, zeby kazdy staral sie
osiggnac¢ odpowiednie
przygotowanie do swojej pracy.
Przygotowanie to nie powinno sie
ograniczac do szczegolnego
wyksztalcenia — technicznego czy
umystowego — jakiego wymaga
kazdy zawdd. Istnieja inne aspekty,
ktore jako niezbedne do osiagniecia
prawdziwej ludzkiej i
chrzescijanskiej ,kompetencji”,
wplywaja niezwykle bezposrednio
na relacje pracownicze i spoteczne
rodzace sie w zwigzku z praca i
fundamentalne dla skierowania
tkanki spotecznej ku Bogu.

Byc¢ ze Swiata, ale nie by¢
Swiatowym



Chrzescijanin, ktory jest powolany do
uswiecania sie w swoim zawodzie,
musi by¢ ze Swiata, ale nie moze byc¢
Swiatowy. Musi poszukiwac
doczesnego dobrobytu, nie uwazajac
g0 za najwyzsze dobro. Powinien z
realizmem uznawac obecnos¢ zla,
nie zniechecajgc sie, kiedy napotyka
je na swojej drodze. Natomiast
powinien réwniez probowac
wynagradzac za zto i walczyc z
wiekszg gorliwoscia, zeby oczyszczaé
Swiat z grzechu. ,Nigdy nie powinno
zabraknac nadziei ani w waszej
pracy, ani w waszym staraniu o
zbudowanie doczesnego panstwa.
Chociaz rownoczes$nie, jako
uczniowie Chrystusa, ktorzy
ukrzyzowali cialo swoje z jego
namietnosciami i pozadaniami (Ga 5,
24), starajcie sie utrzymac zywe
poczucie grzechu i hojnego
zado$c¢uczynienia wobec falszywego
optymizmu tych osob, ktore, bedac
wrogami krzyza Chrystusowego (Flp



3, 18), wszystkie nadzieje pokiadaja
w postepie i ludzkiej energii”[3].

»Bycie ze Swiata” w pozytywnym
znaczeniu prowadzi do
spodtrzymywania ducha
kontemplacyjnego posréd wszystkich
dziatan ludzkich [...],
urzeczywistniajac ten program: im
glebiej tkwimy w Swiecie, tym
bardziej mamy naleze¢ do Boga”[4].
Ten wysilek, daleki od ustepowania
wobec trudnosci otoczenia, daje
impuls do wiekszej Smialosci —
owocu bardziej intensywnej i stalej
obecnosci Boga. Dlatego ze jesteSmy
ze Swiata i ze jesteSmy z Boga, nie
mozemy sie zamykac: ,I
chrzescijanom nie jest dozwolone
porzucanie swej misji w swiecie, jak
duszy nie wolno samowolnie
oddziela¢ sie od ciala”[5]. Swiety
Josemaria konkretyzuje to zadanie
chrzescijanskich obywateli, méwiac,
ze nalezy ,przyczyniac sie do tego,
aby mitos¢ i wolnos¢ Chrystusa



przewodzilty wszystkim sferom
wspoiczesnego zycia: kulturze,
gospodarce, pracy i wypoczynkowi,
zyciu rodzinnemu i spotecznemu”[6].

Glownym przejawem
chrzescijanskiego ducha jest uznanie,
ze pelnia ludzkiego szczescia lezy w
zjednoczeniu z Bogiem, a nie w
posiadaniu dobr ziemskich. Jest to
wlasnie co$ zupelnie przeciwnego do
bycia swiatowym. Czlowiek
Swiatowy umieszcza serce w dobrach
tego Swiata, nie pamietajac, ze sa one
stworzone, zeby prowadzic go do
Stworcy. By¢ moze czasem, na widok
doswiadczenia osob, ktore oddalone
od Boga wydaja sie odnajdywac
szczescie w posiadanych rzeczach,
przychodzi mysl, ze zjednoczenie z
Bogiem nie jest jedynym Zrodlem
peinej radosci. Jednakze nie
powinnismy sie oszukiwac. W takich
przypadkach chodzi o nietrwale,
plytkie i niepozbawione niepokojow
szczescie. Te same osoby bylyby



nieporéwnanie szczesliwsze juz na
tej ziemi i pézniej w peini w Niebie,
gdyby obcowaly z Bogiem i
kierowaly uzywanie tych dobr ku
Jego chwale. Ich szczescie
przestatoby by¢ kruche, narazone na
liczne niepewnosci, i nie balyby sie
— tym strachem, ktory zabiera im
pokdj — ze zabraknie im takich czy
innych débr ani nie przerazalaby ich
rzeczywistos$¢ bolu i Smierci.

Blogostawienstwa z Kazania na
Gorze — ,,«Blogostawieni ubodzy w
duchu, albowiem do nich nalezy
krolestwo niebieskie. Blogostawieni,
ktorzy sie smucg, albowiem oni beda
pocieszeni. Blogostawieni cisi [...],
ktorzy takng i pragna
sprawiedliwosci [...], ktorzy cierpig
przesladowanie dla
sprawiedliwosci...”[7] — pokazuja, ze
peine szczescie (blogostawienstwo)
nie lezy w bogactwach tego Swiata.
Swiety Josemaria skarzyl sie, ze
czasami ,,oszukuje sie dusze. Mowi



sie im 0 wyzwoleniu, ktore nie jest
wyzwoleniem Chrystusa. Nauki
Jezusa, Jego Kazanie na Gorze, te
blogostawienstwa bedace poematem
Milosci Bozej, sg ignorowane.
Poszukuje sie tylko szczescia
ziemskiego, podczas gdy szczescia
nie mozna osiggnac na tym
Swiecie”[8].

Slowa Pana nie usprawiedliwiaja
jednak negatywnego postrzegania
dobr ziemskich, jak gdyby byly one
czymS$ ztym albo przeszkoda w
osiggnieciu Nieba. Dobra ziemskie
nie sg przeszkoda, tylko
przedmiotem uswiecenia i Pan nie
zacheca do ich odrzucenia. Naucza
raczej, ze potrzeba mato albo tylko
jednego[9] do swietosci i szczes$cia —
mitosci do Boga. Ten, kto nie posiada
owych débr albo kto cierpi, powinien
wiedziec nie tylko, ze pelna radosc
przynalezy do Nieba, ale ze juz na tej
ziemi jest ,blogostawiony” — moze
miec zadatek szczesScia w Niebie —



poniewaz bol i ogotem brak
ziemskiego dobra majg wartosc
odkupiencza, jezeli przyjmuje sie je
jako Krzyz Chrystusa z mitosci do
Woli naszego Boga Ojca, ktory
wszystko kieruje ku naszemu
dobru[10]. Poszukiwanie
materialnego dobrobytu dla tych,
ktorzy nas otaczaja, jest bardzo mite
Bogu, jest cudowna forma nasycania
rzeczywistosci doczesnej mitoscia i
jest doskonale zgodne z osobistg
postawa wyrzeczenia, ktorej nauczat
nas Pan.

Swiecka mentalnosé, kaplanska
dusza

Dziecko Boze musi by¢ ,,dusza
kaplanska”, poniewaz stalo sie
uczestnikiem kaplanstwa Chrystusa,
aby razem z Nim by¢
Wspotodkupicielem. W nauczaniu
Sw. Josemarii, ktore kieruje sie do
0s6b powotanych do uswiecania sie
posrod Swiata, ta cecha jest



wewnetrznie zjednoczona z
»~mentalnoscia swiecka”, ktéra
prowadzi do wykonywania pracy i
roznych obowigzkow w sposob
kompetentny, zgodnie z ich wlasnymi
prawami, chcianymi przez Boga[11].

Zgodnie z podstawowymi zasadami
norm moralnosci zawodowej, o ktore
trzeba z delikatnoscia dbac jako o
zatozenie konieczne do uswiecania
pracy, istnieje wiele sposobow
wykonywania ludzkich zadan
zgodnie z wolg Bozg. W ramach
praw wilasciwych dla kazdej
dziatalnosci i w szerokiej
perspektywie, jaka otwiera
chrzescijaniska moralnos$c¢, miesci sie
mnaostwo mozliwosci 1 wszystkie z
nich daja sie uswiecic. Sposrod nich
kazdy moze wybierac z osobista
odpowiedzialnoscig i wolnoscia,
szanujac wolnosc¢ innych. Ta
niezbywalna wolnos¢ sprawia, ze
uczestnictwo kazdego w zyciu
spotecznym — w domu, w pracy, w



relacjach miedzyludzkich — jest
jedyne w swoim rodzaju, oryginalne
i niepowtarzalne, tak jak
niepowtarzalna jest odpowiedz
kazdej duszy na mito$¢ do Boga. Nie
powinnismy pozbawia¢ innych ludzi
dobrego wykorzystywania naszej
wolnosci, bedacego zZrodiem
inicjatyw shuzby ku chwale Boga.
Przyjmowanie tego faktu w gleboki
sposob jest istotng cecha ducha,
ktora przekazuje $w. Josemaria:
»Wolnos¢, moje dzieci, wolnosé, ktora
jest kluczem owej Swieckiej
mentalnosci, ktérag mamy
wszyscy”[12].

Kaplanska dusza i Swiecka
mentalnos$¢ to dwa nierozlaczne
aspekty na drodze $wietosci, ktorych
naucza $w. Josemaria. ,,We
wszystkim i zawsze powinniSmy
miec - tak kaplani, jak i Swieccy -
dusze prawdziwie kaplanska i
mentalnos¢ w pelni Swiecka, abySmy
mogli zrozumiec i wciela¢ w naszym



zyciu osobistym te wolnosc, ktora
cieszymy sie w ramach Kosciola i w
sprawach doczesnych, majac
Swiadomosc¢, ze jesteSmy
jednoczes$nie obywatelami panstwa
Bozego (por. Ef 2, 19) oraz panstwa
ludzi”[13].

AbysSmy byli zaczynem
chrzescijanskiego ducha w
spoleczenstwie, trzeba, zeby w
naszym zyciu speinialo sie to
zjednoczenie; w taki sposob, zeby
nasze zawodowe zajecia,
wykonywane z mentalnoscia
Swiecka, byly przesycone dusza
kaptanska.

Jasnym sygnaltem tej jednosci jest
stawianie na pierwszym miejscu
obcowania z Bogiem, poboznosci,
konkretyzujacej sie w planie zycia
duchowego. Potrzebujemy
podtrzymywac Mitosc¢ jako zywotny
impuls naszego zycia, poniewaz nie
jest czyms$ mozliwym pracowac



rzeczywiscie dla Boga bez coraz
glebszego zycia wewnetrznego. Jak
przypominal $w. Josemaria:
,Gdybyscie nie mieli zycia
wewnetrznego, kiedy poswiecacie sie
waszej pracy, to nie udatoby sie wam
jej przebdstwic, a w zamian mogtoby
sie wam przydarzy¢ to, co dzieje sie z
zelazem, kiedy jest czerwone i
wklada sie je do zimnej wody —
rozhartowuje sie i gasnie. Musicie
miec ogien pochodzacy z wewnatrz,
ktory nie zgasnie i ktory rozpali
wszystko, czego sie dotknie. Dlatego
wlasnie moglem powiedzie¢, ze nie
chce zadnego dziela, zadnej pracy,
jezeli moi synowie nie staja sie w niej
lepsi. Mierze skuteczno$c i wartosc
dziel stopniem swietosci, jakiego
nabieraja wykonujace je narzedzia.

Z taka sama silg, z jaka przedtem
zachecalem was do pracy, do dobrej
pracy, bez strachu przed
zmeczeniem, teraz z takim samym
naciskiem zachecam was do



posiadania zycia wewnetrznego.
Nigdy nie przestane powtarzac:
nasze Normy poboznosci, nasza
modlitwa sg tym, co najwazniejsze.
Bez ascetycznej walki nasze zycie
byloby nic nie warte, bylibySmy
nieskuteczni, jak owce bez pasterza,
Slepcy prowadzacy innych Slepcow
(por. Mt 9, 36; 15, 4)”[14].

Aby zaczyn sie nie wyrodzil, musi
miec site od Boga. To Bog przeobraza
osoby i Srodowisko, ktore nas otacza.
Tylko wowczas, kiedy bedziemy z
Nim zjednoczeni, bedziemy
prawdziwie zaczynem Swietosci.
Inaczej pozostaniemy w ciescie jako
zwykla jego czesc, nie wnoszac tego,
czego sie oczekuje od zaczynu.
Wytrwatos¢, aby dbac o plan zycia
duchowego, ostatecznie spowoduje
cud przeobrazajacego dzialania Boga
— najpierw w nas samych, dlatego ze
ten plan jest droga zjednoczenia z
Nim, a nastepnie w innych ludziach,
w calym spoleczenstwie.



[1] Por. Sobor Watykanski II,
Konstytucja dogmatyczna Lumen
gentium, 31. Por. Sw. Jan Pawel II,
Adhortacja apostolska Christifideles
laici, , 15.

[2] Tamze.

[3] List z 9 stycznia 1959 r., 19. Por.
To Chrystus przechodzi, 95-101.

[4] KuZnia, 740.

[5] List do Diogneta, 6. Za: Przyjaciele
Boga, 63.

[6] Bruzda, 302.
[7] Mt 5, 3-12.

[8] Sw. Josemaria Escriva, Zapiski z
rozwazania, 25 grudnia 1972 r.

[9] £k 10, 42.

[10] Por. Rz 8, 28.



[11] Por. Sobor Watykanski II,
Konstytucja duszpasterska Gaudium
et spes, 36.

[12] Sw. Josemaria Escrivé, List z 29
wrzesnia 1957 r., cytowany w: A.
Cattaneo, Tracce per una spiritualita
laicale offerte dall’omelia Amare il
mondo appasionatamente, w:
»~Annales Theologici” 16 (2002), s.
128.

[13] Sw. Josemaria Escrivé, List z 2
lutego 1945 r., 1, w: A. Vazquez de
Prada, Zatozyciel Opus Dei. Zycie
Josemarti Escrivy, tom II, Bog i
odwaga, thum. P. Skibinski, Katowice-
Krakow 2003, s. 742.

[14] Sw. Josemaria Escriva, List z 15
pazdziernika 1948 r., 20.




pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/sila-zaczynu/ (18-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/sila-zaczynu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/sila-zaczynu/

	Siła zaczynu

