
opusdei.org

Warto być wiernym!
(I) Siła, która
zdobywa czas

Wierność to cnota, która rodzi
się w ramach relacji między
osobami — co oznacza, również
relacje z Bogiem — kiedy jedna
osoba ufa miłości drugiej.

01-08-2022

«Któż nie spogląda na słońce, kiedy
zapada zmierzch? Kto odwraca
wzrok od wybuchającej komety? Kto
nie słucha dzwonu, kiedy z jakiejś
przyczyny bije?». Te pytania zadawał



sobie pewien siedemnastowieczny
angielski poeta, uznając, że
kierujemy naszą uwagę ku owym
zjawiskom – jak nieboskłon lub
muzyka – nie jak ku czemuś
bezosobowemu, jak gdyby
rodzącemu się z przypadku.
Odkrywając, że za tymi wszystkimi
doświadczeniami zawsze ktoś stoi, że
zawsze zaangażowany jest ktoś inny,
widząc, że zawsze kryją one jakąś
relację, przynajmniej proponowaną,
kończył: «Żaden człowiek nie jest dla
samego siebie całą wyspą (…).
Dlatego nigdy nie pytaj, komu bije
dzwon, bije on tobie»[1].

Spirala, która wznosi się między
dwojgiem

Wszyscy tworzymy siatkę relacji,
która nas przyjęła i utrzymuje na
tym świecie. I to właśnie tam, w tych
osobistych więziach, może rodzić się
wierność. Choćby termin wierność
był używany na bardzo różnych



poziomach, «szczególnie istotne —
pisze Prałat Opus Dei — jest
rozważanie wierności w relacji
między osobami, w jej najgłębszym
ludzkim aspekcie»[2]. Potrzebujemy
siebie nawzajem nie tylko do
przetrwania materialnego, ale do
szczęścia. «Każdy człowiek jako
istota społeczna winien drugiemu to,
bez czego społeczność ludzka nie
mogłaby istnieć», zaczyna św.
Tomasz z Akwinu. To prawda, że
pierwsze wsparcie, jakiego żądamy,
zwykle ma charakter materialny albo
dotyczy przetrwania, ale
potrzebujemy również
podtrzymywać się nawzajem na
naszej drodze ku przyszłości,
wiedząc, że jesteśmy częścią tego
samego łańcucha, który z nadzieją
rozwija się. Święty Tomasz mówi
dalej: «Otóż ludzie nie mogliby
współżyć, jeśliby jedni drugim nie
wierzyli»[3].



Mówi się, że nasza epoka
charakteryzuje się bardziej
osobistym poszukiwaniem całkowitej
autonomii niż przyznaniem, że nasze
czyny są związane z tymi, którzy nas
otaczają. Mówi się również, że
wolimy raczej złudzenie bycia
całkowicie samowystarczalnymi niż
przyznanie się do tego, że
potrzebujemy innych. Postawy
popychające nas do izolacji – które
odnajdujemy w sobie w mniejszym
lub w większym stopniu – to
pierwsza rysa, której powinniśmy
unikać, mówiąc o wierności.

Dlatego też, chociaż istnieją pewne
cnoty, które nie są wprost
zaangażowane w bezpośrednią
relację z innymi osobami, jak, na
przykład, męstwo lub umiarkowanie,
istnieją inne, które występują tylko w
relacjach międzyludzkich. Jedną z
nich jest zwłaszcza wierność,
ponieważ chodzi w niej o wzajemne
relacje między dwiema osobami.



Wierność oznacza z jednej strony,
wiarę, że druga osoba, stojąca
naprzeciwko, ma wobec mnie dobre
intencje. Oznacza ona budowanie
własnego życia w przekonaniu, że ta
druga osoba miłuje mnie obecnie i
będzie to robić nadal w przyszłości.
W związku z tym wierność rodzi się
w pierwszej chwili w drugiej osobie,
nie zależy początkowo od nas
samych. I w ten sposób ta cnota
zrywa z naszą skłonnością do
samowystarczalności, zachęcając nas
do pokornego otwarcia, które, jak
podkreśla Papież Franciszek,
«zawsze pociąga za sobą pewne
ryzyko i śmiałe wyzwanie»[4].
Powstaje wówczas ruch, który
między dwojgiem stopniowo tworzy
spiralę wznoszącą się ku wspólnemu
i szczęśliwemu życiu. Ten, kto
wkracza w tę dynamikę wierności,
jest bardzo daleki od osiągnięcia celu
i związanego z nim uspokojenia.
Rozpoczyna raczej pospieszny ruch
tego, co żywe, ruch kogoś, kto jest w



drodze, i kto ma u boku osobę, której
może zaufać, kiedy jej potrzebuje.
«Wierność jest jak siła, która
zdobywa czas, nie sztywnością lub
bezczynnością, ale w sposób
twórczy»[5].

Teresa od Jezusa i Jezus od Teresy

Śledząc środki przekazu,
sprawdzając jakąś ankietę albo
rozważając nasze własne
doświadczenia, być może czujemy się
zdopingowani do rozważenia, jak
pilne jest wyzwanie ponownego
odkrycia piękna wierności, ludzkiego
dobra, którego ona dostarcza,
szczęścia, którego jest nosicielką.
Zauważamy potrzebę ponownego
odkrycia jej w małżeństwie, w
rodzinie, w relacji z Bogiem i ogólnie
w każdym rodzaju osobistej relacji[6].
Aby tego dokonać, liczymy z jednej
strony na pomoc Pana. Z drugiej zaś
strony liczymy na gorące pragnienie
twórczej wierności, które



odkrywamy w tak wielu osobach,
również w sobie samych —
«wierność to dobrowolna odpowiedź
na łaskę Bożą, przeżywana z
radością, a także z dobrym
humorem»[7]. Nasze serce nie
zadowala się całkowicie niezależnym
życiem w samotności, ponieważ
«żadne ludzkie życie nie jest życiem
odosobnionym, lecz przeplata się z
życiem innych. Żadna osoba nie jest
pojedynczym wersetem»[8]. Nie
zadowala się również życiem
statycznym, przewidywalnym,
niewłaściwym dla tego, co żywe.

Niekiedy wszystko to może wydawać
nam się niemal nieosiągalnym
pragnieniem, czymś, co jest ponad
nasze siły. I mamy trochę racji:
każdy, jeżeli liczy tylko na samego
siebie, jest słaby, dlatego że mamy
gliniane nogi, niezależnie od tego, że
wierność może zrodzić się tylko
między dwiema osobami. Jest to
jednak właśnie doświadczenie naszej



słabości, które strzeże nas przed
ufaniem jedynie naszym dobrym
pragnieniom lub talentom. Na pomoc
przychodzą nam owe słowa św.
Pawła: «Wszystko mogę w Tym,
który mnie umacnia» (Flp 4, 13). Bóg,
swoją miłością oferowaną nam
wcześniej niż mogliśmy o nią
poprosić, bez względu na to, co się
stanie i bez względu na to, co
zrobimy, oddaje się nam w
charakterze źródła naszej wierności
Jemu i innym osobom.

Niemniej jednak, jeżeli pomyślimy o
doświadczeniu wierności Boga w
naszym życiu i w życiu tak wielu
osób, moglibyśmy powiedzieć, że
owszem, możemy ufać samym sobie.
Ileż razy, być może zwłaszcza w
trudnych chwilach, przychodzą nam
na pamięć wspomnienia ufności,
jaką Pan położył w nas, poczynając
od naszych narodzin – to, że żyjemy,
to Jego wybór – poprzez nasz chrzest
i wszystkie te razy, kiedy Bóg



okazywał nam swoją miłość, swoją
bliskość i swoje światło na naszej
drodze. Chociaż wybór przez Boga
był odwieczny, Jego ufność
pokładana w nas odbywa się w
czasie: w naszym wnętrzu stopniowo
dojrzewa świadomość, że cieszymy
się tym przywilejem.

Kiedy natomiast chcemy być wierni
tylko naszymi siłami, kiedy
tworzymy dystans w owej relacji,
która chroni wierność, przestajemy
doświadczać owej ufności Boga.
Wówczas tracimy pamięć o
otrzymanych darach, jak owi
dzierżawcy winnicy, którzy
zapomnieli, że pracują, dlatego że
znalazł ich właściciel, nie zaś z
powodu ich własnych zasług (por. Mt
21, 33-46). Skupiamy się zatem na
wielkim koszcie i niewystarczalności
naszych wysiłków. Stopniowo mogą
pojawiać się skargi, krótkie ucieczki,
niewierność w drobnych sprawach.
Ów dystans można również



sugerować w bardziej ukryty sposób,
w przyzwyczajaniu do życia z
Panem, w walce, która próbuje
uspokoić sumienie, w letniości. Traci
się nowość drugiej osoby,
niespodziankę jej oblicza,
kreatywność, którą zawsze nosi w
sobie istota osobowa.

Ostatecznie możemy być wierni,
ponieważ Bóg nam ufa. Tak jak
wierni byli święci. O świętej Teresie z
Ávili opowiada się, że pewnego dnia,
kiedy była w Klasztorze Wcielenia,
schodząc po schodach, natknęła się
na uśmiechające się do niej dziecko.
Zaskoczona widokiem małego
dziecka na terenie klasztoru,
zapytała je: «A ty kim jesteś?». Na co
dziecko odpowiedziało jej innym
pytaniem: «A kim jesteś ty?». Święta,
zdziwiona, odpowiedziała: «Ja jestem
Teresa od Jezusa». Dziecko zaś z
uśmiechem odpowiedziało: «A Ja
jestem Jezusem od Teresy». Taka
relacja między dwiema osobami to



środowisko, w którym rodzi się
wierność, również nasza wierność
wobec Boga: «Chrześcijanin nie jest
nigdy człowiekiem samotnym,
ponieważ żyje w ciągłym obcowaniu
z Bogiem, który jest obok nas i w
niebiosach»[9].

Wierność dzieci Bożych

«Cnota wierności odniesiona do
człowieka jest głęboko powiązana z
nadprzyrodzonym darem wiary,
stając się wyrazem stałości właściwej
temu, który na Bogu oparł całe swoje
życie», mówi Benedykt XVI. I
kontynuuje: «W wierze znajdujemy
w istocie całą pewność naszej
stabilności (Iz 7,9b) i tylko
wychodząc od niej możemy być z
kolei wierni»[10]. Rozważywszy
wierność Boga, która poprzedza
wierność, jakiej pragniemy dla nas,
możemy wymienić trzy przestrzenie,
w których możemy umacniać naszą
wierność: doświadczanie radości z



przynależności do Ojca w Chrystusie
w charakterze wolnych osób, nasze
coraz głębsze osobiste utożsamianie
się z Jego wolą, również osobistą, co
zawsze stanowi dla nas dar, i
przeżywanie braterskiej relacji
rodzącej się między osobami, które
chcą być wierne.

Po pierwsze, należymy do Boga, ale
nie jak coś bezwładnego, tylko jak
istoty żywe, jak osoby wolne, zdolne
zarówno do miłowania, jak też do
otwierania się na miłość drugiej
osoby. Bóg dał się nam również w
sposób osobowy, w swojej trynitarnej
miłości. Wówczas pragniemy
poznawać coraz bardziej Pana i
samych siebie, żeby w ten sposób
radować się, cierpieć, pracować i
tworzyć relacje z innymi osobami
nasiąkniętymi tym Bożym
synostwem. Jak we śnie o drabinie
Jakubowej, zgodnie z interpretacją
św. Jana od Krzyża, im bardziej
postępujemy w naszym poznaniu i



miłości Boga, tym bardziej
zstępujemy w głębiny naszej
duszy[11]. Coraz lepsze poznanie Boga
przybliża nas do samych siebie,
ponieważ jesteśmy dziełem Jego rąk.
Równocześnie zaś lepsze poznanie
Jego stworzenia, przede wszystkim w
nas samych, może nas napełniać
zdumieniem i miłością ku Stwórcy. A
zatem postępujmy z upodobaniem za
radą św. Josemaríi z ostatniego
punktu Drogi: «Zakochaj się, a już Go
nie opuścisz»[12], który bł. Álvaro
uzupełniał, mówiąc na odwrót: «Nie
opuszczaj Go, a się zakochasz»[13].
Panu wystarcza nasze pragnienie
podążania za Nim blisko, niekiedy na
przekór, żeby wlewać w nas
odnowione pragnienia zachowania
naszego zakochanego serca.

Po drugie, wiemy z kolei, że
miłowanie Boga to w rzeczywistości
droga utożsamienia się z Jezusem
Chrystusem, przyzwolenia, żeby Jego
zaufanie przyniosło w nas owoce. A



zatem, aby to osiągnąć,
potrzebujemy również Jego pomocy.
Istotnie nikt nie może nazywać Boga
Ojcem ani uważać się za Jego syna,
jeżeli nie odbywa się to w Jezusie
Chrystusie. Choćbyśmy jednak
wszyscy uczestniczyli w samym
życiu Jezusa, każdy dokonuje tego
osobiście. Bóg udzielił każdemu z nas
szczególnych talentów i cnót, jedynej
w swoim rodzaju osobowości,
sposobu patrzenia na świat, który
jest tylko nasz. Dlatego wierność
każdego człowieka Bogu nie jest
czymś jednolitym, jakby
wyciągniętym z formy, tylko jest
osobista, jedyna w swoim rodzaju,
wypracowana we własnym życiu. A
zatem nie ma sensu porównywanie
się z nikim ani poczucie, że jesteśmy
przez kogoś osądzani na podstawie
stałych schematów. «To wierność
zobowiązaniu miłości do Boga, która
jest ostatecznym sensem wolności
(…): „Weźcie na siebie moje jarzmo i
uczcie się ode Mnie, bo jestem cichy i



pokornego serca, a znajdziecie
ukojenie dla dusz waszych.
Albowiem słodkie jest moje jarzmo, a
moje brzemię lekkie (Mt 11,
29-30)”»[14].

Wreszcie, jako dzieci Boże, wszyscy
jesteśmy braćmi i w ramach
zwyczajnej Bożej Opatrzności —
sposobu, w jaki Bóg się o nas troszczy
— wszyscy na równi uczestniczymy
w Jego Boskim ojcostwie: wszyscy 
pomagamy Bogu, będąc dobrymi
ojcami i dobrymi matkami innych
ludzi. W rzeczywistości nie możemy
być samotnymi twórcami naszego
życia, ale jesteśmy jego
współtwórcami z tymi, którzy nas
otaczają. Jesteśmy bohaterami naszej
historii i równocześnie jesteśmy
częścią historii innych osób w
wielkiej księdze życia. W ten sposób
rozumiemy, że wierność kogoś, kto
nas otacza, zależy od naszej
wierności. I odwrotnie — żeby
powstrzymać naszą słabość, istnieje



męstwo innych osób. Ta opieka i
troska mogą się zwracać przede
wszystkim ku osobom z naszej
własnej rodziny, przyrodzonej i
nadprzyrodzonej, żeby rozciągać się
później na pozostałych członków
Kościoła. Zważywszy zaś, że «na sto
dusz interesuje nas sto»[15], ta opieka i
troska zwraca się ku świętości
wszystkich tych, których Pan stawia
na naszej drodze. To jest najlepszy
sposób zapewnienia własnej
wierności, niczym nakrętka i
nakrętka kontrująca.

Tłum. Bronisław Jakubowski 

[1] John Donne, Devotions upon
Emergent Occasions, Meditation XVII.

[2] Ks. prał. Fernando Ocáriz, List
pasterski, 19 marca 2022 r., 1.



[3] Święty Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, II-II, q. 109, art. 3, r. 1.

[4] Franciszek, Adhortacja apostolska 
Amoris Laetitia, 132.

[5] Guillaume Derville, „En la fiesta de
san José: una fidelidad que se
renueva”, na: opusdei.org.

[6] Zwykło się zrównywać «lojalność»
z «wiernością», niemniej jednak, ta
pierwsza niekoniecznie opiera się na
ufności wynikającej z miłości drugiej
osoby, tylko na aspektach bliższych
sprawiedliwości. Dlatego «lojalność»
nie zawsze odnosi się do drugiej
osoby, ale do idei, wartości lub
instytucji.

[7] Ks. prał. Fernando Ocáriz, List
pasterski, 19 marca 2022 r., 4.

[8] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 111.



[9] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 116.

[10] Benedykt XVI, Przemówienie, 11
czerwca 2012 r.

[11] Św. Jan od Krzyża, Noc ciemna, II,
8, 5.

[12] Św. Josemaría, Droga, 999.

[13] Bł. Álvaro del Portillo, List
pasterski, 19 marca 1992 r., 50.

[14] Ks. prał. Fernando Ocáriz, List
pasterski, 19 marca 2022 r., 8.

[15] Por. św. Josemaría, Przyjaciele
Boga, 9.

Antonio Malo

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

https://opusdei.org/pl-pl/article/sila-ktora-zdobywa-czas/


pl/article/sila-ktora-zdobywa-czas/
(18-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/sila-ktora-zdobywa-czas/

	Warto być wiernym! (I) Siła, która zdobywa czas

