
opusdei.org

Siać miłość, zbierać
plony kultury daru:
dziedzictwo
Świętego Josemarii

Podczas konferencji BeDoCare,
które odbyły się w Kenii w
październiku ubiegłego roku,
ks. Javier del Castillo, wikariusz
generalny Opus Dei, wygłosił
wykład, w którym zachęcił
uczestników do refleksji nad
„kulturą daru”, zakorzenioną w
codziennym „tak”, hojności i
duchu służby, w trzech
kluczowych obszarach:
rodzinie, pracy zawodowej oraz
opiece i działalności
charytatywnej.



15-11-2025

Indeks

Wprowadzenie: Strathmore
Sianie miłości: „Umieść miłość
tam, gdzie jej nie ma a zbierzesz
miłość”
BeDoCare: „Dobrze, że jesteś [...]
Twoja obecność jest potrzebna”
Wyzwania indywidualizmu i
konsumpcjonizmu
Dziedzictwo Świętego Josemaríi
w rodzinie, pracy i trosce o
innych
Wnioski: postawa słuchania i
„kultura daru”

1. Wprowadzenie: Strathmore

W 1957 r. bp Gastone Perrelli,
delegat apostolski na Afrykę
Wschodnią i Zachodnią, zwrócił się
do Świętego Josemaríi, założyciela

1. 
2. 

3. 

4. 

5. 

6. 



Opus Dei, z prośbą o utworzenie
uniwersytetu o katolickim
charakterze w Kenii. W tym czasie
Kenia była na drodze do
niepodległości, co miało zostać
osiągnięte w grudniu 1963 roku.
Dwóch członków Opus Dei przybyło
do Nairobi w 1958 roku, a w 1961
roku Strathmore College rozpoczęło
działalność.

Strathmore było pierwszą
międzyrasową uczelnią w Afryce
Wschodniej. Zostało założone pod
wyraźnym warunkiem, że będzie
„międzyrasowe” i „otwarty dla
niekatolików i niechrześcijan”[1]. W
1962 r. kobiety z Opus Dei założyły,
na tych samych warunkach, Kianda
College[2] To samo kryterium
przyświecało początkom Opus Dei w
Nigerii i w innych częściach
kontynentu afrykańskiego[3] «Jest
tylko jedna rasa, rasa dzieci
Bożych»[4], głosił wielokrotnie Święty
Josemaría. Z instytucjonalnego



punktu widzenia było to niezwykłe
osiągnięcie, prawdziwy znak
braterstwa wyprzedzający swoje
czasy.

Istotą dzisiejszej refleksji jest jednak
to, że aby instytucje mogły się
rozwijać i przetrwać na przestrzeni
dziejów, potrzebują czegoś więcej niż
szlachetnych ideałów i solidnych
struktur. Potrzebują codziennego
«tak» osób, które je tworzą — ich
wielkoduszności, zaangażowania i
ducha służby — aby dać im życie.
Dzięki tej żywej odpowiedzi nawet
największe instytucje, narażone na
bezruch, nie tylko trwają, ale stają się
źródłem odnowy i owocności dla
pokoleń. Jest to twórcze napięcie,
które przewija się przez całą historię:
struktury są konieczne, ale równie
ważna jest kultura daru.

Strathmore i Kianda nie są po prostu
pomnikami dawnej wizji, ale
nieustannym zaproszeniem. Każde



pokolenie nauczycieli, uczniów i
pracowników jest wezwane do
dokonania nowego wyboru, do tego,
aby otwartość, wolność i braterstwo
stały się żywą rzeczywistością, a nie
tylko kilkoma miłymi słowami w
zakładce misja na stronie
internetowej. Właśnie z tego powodu
BeDoCare zaczyna się od słowa
„BYĆ”: tylko poprzez nawrócenie,
poprzez kształtowanie tego, kim
jesteśmy w środku, nasze
„działanie” (DO) i nasza
„troska” (CARE) mogą mieć głębię i
spójność niezbędną do podtrzymania
prawdziwej kultury daru.

2. Sianie miłości: „Umieść miłość
tam, gdzie jej nie ma a zbierzesz
miłość”

Siew jest jednym z najbardziej
uderzających obrazów nadziei w
Piśmie Świętym. Ziarno jest małe i
delikatne i łatwo pozostaje
niezauważone. Jednak gdy tylko



dostanie się do ziemi, niesie ze sobą
ukrytą moc. Jezus mówi nam:
«Siewca wyszedł siać ziarno» (Łk 8,
5). A siewca rozrzuca nie oszczędnie,
ale obficie, niemal lekkomyślnie,
powierzając żniwo Bogu.

Miłość działa w ten sam sposób: dana
bezinteresownie, ponad wszelką
kalkulację, przynosi owoce,
ponieważ Bóg sprawia, że wzrasta.
Święty Josemaría widział w geście
siewcy wielkoduszność samego Boga,
a także sposób, w jaki Opus Dei
powinno się rozprzestrzeniać:
wielkodusznie, w każdych
okolicznościach, obficie, bez różnicy
osób czy pochodzenia, bez egoizmu.
Jego przesłaniem jest uniwersalne
wezwanie do świętości:

„Każdego z osobna wzywa Pan do
świętości, od każdego wymaga
miłości: od młodych i starych, od
samotnych i żonatych, zdrowych i
chorych, wykształconych i



niewykształconych, niezależnie od
tego, gdzie pracują i gdzie żyją”[5].

Siać to znaczy dzielić się miłością,
którą otrzymaliśmy. Każde serce
zdobyte dla Chrystusa staje się
nowym siewcą. A każdy najmniejszy
dar – akt cierpliwości, słowo zachęty,
ukryta ofiara – przedłuża łańcuch.

Święty Jan Paweł II przypominał
nam: „Człowiek nie może żyć bez
miłości. Pozostaje on dla siebie istotą
niezrozumiałą, (...), jeśli nie objawi
mu się Miłość, jeśli nie spotka się z
miłością, jeśli jej nie dotknie i nie
uczyni w jakiś sposób swoją, jeśli nie
znajdzie w niej żywego
uczestnictwa”[6].

Sianie miłości jest zatem początkiem
nowej kultury. Trzeba to jednak
czynić na sposób Boży: ręką otwartą,
ufną, wielkoduszną.

Odzwierciedlał to Święty Jan od
Krzyża, gdy pisał: „Gdzie nie ma



miłości, dodaj miłość, a otrzymasz
miłość”[7].

Dzieje się tak, gdy w sposób wolny
dzielimy się z innymi, tworząc
warunki do równie wolnej
odpowiedzi, ponieważ dar przestaje
być darem, gdy wiąże się z
oczekiwaniem nagrody. Wynikiem
tej dynamiki jest spirala darowania,
która jest również darowaniem
życia, procesem, którego skutków nie
da się zmierzyć. Godnym uwagi
przykładem jest sytuacja, która miała
miejsce w Stanach Zjednoczonych w
2011 roku, kiedy to altruistyczny
dawca nerki, działając bez osobistych
korzyści, zapoczątkował
ogólnokrajową serię przeszczepów.
Jego decyzja wywołała sekwencję
wymian, które uratowały dziesiątki
istnień ludzkich, pokazując
nieoceniony efekt domina
prawdziwej hojności[8].



3. BeDoCare: „Dobrze, że jesteś [...]
Twoja obecność jest potrzebna”

Naszą najgłębszą tożsamością jest
bycie dziećmi Bożymi. Jest to źródło
naszego sensu. Stąd wynika nasze
pragnienie, aby traktować się
nawzajem jak prawdziwych braci i
siostry, dzieci tego samego Ojca,
mające tę samą godność.
Konkretnym sposobem przeżywania
tej tożsamości jest dar z siebie:
kochanie się i troszczenie się o siebie
nawzajem. Jak stwierdził prałat Opus
Dei podczas pierwszej konferencji
BeDoCare, „jesteśmy
współodpowiedzialni za troskę o
świat, nawiązywanie relacji opartych
na miłości, sprawiedliwości i
szacunku, a zwłaszcza
przezwyciężanie choroby
obojętności”[9].

W rzeczywistości jesteśmy
współodpowiedzialni za wzajemny
rozkwit. Jak wyjaśnia kardynał



Ratzinger: „Człowiek jest dziwnym
stworzeniem, które potrzebuje nie
tylko fizycznych narodzin, ale także
uznania, aby przetrwać. To jest
źródło tego, co nazywamy
opiekuńczością lub troską [...] Aby
jednostka mogła zaakceptować samą
siebie, ktoś musi jej powiedzieć:
„Dobrze, że jesteś”. Nie należy tego
wyrażać słowami, ale całym sobą,
poprzez akt, który nazywamy
miłością. Ponieważ miłość polega na
pragnieniu istnienia drugiej osoby i
jednocześnie na sprawianiu, by
ponownie rozkwitła. Klucz do ja leży
w tobie; droga do ciebie prowadzi
przez ja”[10].

Viktor Frankl, wiedeński psychiatra
więziony w Auschwitz, doświadczył
tej miłości, która dała mu życie, gdy
pewnego dnia pilnujący ich strażnik
potajemnie podarował mu kawałek
chleba. Mówi: „Wzruszyłem się
wtedy do łez, lecz nie z powodu
podarowanego mi kęsa pieczywa.



Chodziło przede wszystkim o to
ludzkie „coś”, którym obdarzył mnie
wówczas tamten człowiek – o ciepłe
słowo i spojrzenie towarzyszące
podarunkowi”[11].

Jeśli może się to zdarzyć na poziomie
ludzkim, to wraz z nadejściem
chrześcijaństwa, jak dodaje Joseph
Ratzinger, nie tylko mówimy
drugiemu: „dobrze, że jesteś”, ale
„twoja obecność jest potrzebna”[12]..
To jest właśnie podstawa troski. Nie
jest to litość ani łaskawość, ale
uznanie godności drugiego
człowieka, zakorzenionej w obrazie
Boga w jego wnętrzu.

Dziedzictwo Świętego Josemaríi nie
jest przede wszystkim teoretyczne,
ale egzystencjalne. Rozpoczął w
Kościele drogę uświęcenia w
codziennym życiu. Odkrywanie Boga
w pracy i codziennym życiu zmienia
sposób, w jaki postrzegamy innych:
każdy zasługuje na miłość i



sprawiedliwość, każdy jest godny
naszego daru z siebie. To jest to, co
robią w BeDoCare: przypominają
każdej osobie, że jej istnienie jest nie
tylko dobre, ale i potrzebne, i że w
swojej kruchości przywołują to, co
najlepsze w naszym
człowieczeństwie.

Jak często powtarzał Święty
Josemaría: „Ze względu na swój
status chrześcijanina nie możesz
odwracać się plecami do żadnego
niepokoju, do żadnej potrzeby
swoich braci, ludzi.”[13].

4. Wyzwania indywidualizmu i
konsumpcjonizmu

Jednak podejście to spotyka się z
wrogim nastawieniem.
Indywidualizm nakłania nas do
trzymania się tego, co mamy,
gromadzenia dóbr i mierzenia każdej
relacji pod kątem korzyści;
konsumpcjonizm podsyca ciągłe
niezadowolenie, sprawiając, że



ludzie i społeczeństwa są niespokojni
i zamknięci w sobie. Łącznie
powodują one erozję więzi
osobistych i społecznych,
pozostawiając najsłabszych –
chorych, ubogich, nienarodzonych,
starszych, migrantów – w sytuacji
większej bezbronności. Skutkiem
tego jest podział, a nawet agresja,
ponieważ w końcu bronimy „tego, co
nasze” za wszelką cenę.

Ta kombinacja prowadzi do tego, co
papież Franciszek nazwał „kulturą
odrzucenia”: „Są tacy, którzy
uważają, że mogą decydować,
opierając się na kryteriach
utylitarnych i funkcjonalnych, kiedy
życie ma wartość i jest warte
przeżycia. Tego rodzaju mentalność
może prowadzić do poważnych
naruszeń praw najsłabszych, do
wielkich niesprawiedliwości i
nierówności, gdy kieruje się głównie
logiką zysku, skuteczności lub
sukcesu”[14].



Istnieje pokusa, aby traktować te
wyzwania w sposób abstrakcyjny.
Nie są one jednak abstrakcyjne:
wkraczają one w najbardziej
intymne sfery życia. Rozbijają
rodziny, sprowadzają pracę do
transakcji i osłabiają wzajemną
troskę. Dlatego dziedzictwo Świętego
Josemarii przemawia do nas z taką
siłą. I dlatego logika daru musi zostać
ponownie wprowadzona właśnie
tam, gdzie indywidualizm i
konsumpcjonizm ranią nas
najgłębiej.

5. Dziedzictwo Świętego Josemaríi
w rodzinie, pracy i trosce o innych

a. Dar w rodzinie

Rodzina jest pierwszą szkołą daru. W
rodzinie ukryte akty służby –
zmywanie naczyń, opatrywanie ran,
prasowanie ubrań na specjalną
uroczystość rodzinną – stają się
codzienną lekcją miłości.



To przekonanie skłoniło Świętego
Josemarię do stwierdzenia, że
małżeństwo jest powołaniem
chrześcijańskim, wezwaniem od
Boga[15]: „Małżonkowie
chrześcijańscy winni być świadomi,
że są powołani do uświęcenia się,
uświęcając otoczenie, że są powołani
na apostołów i że ich pierwszym
terenem apostolskim jest dom
rodzinny. Powinni zrozumieć
nadprzyrodzone zadanie, które
wiąże się z założeniem rodziny,
wychowaniem dzieci,
oddziaływaniem chrześcijańskim na
społeczeństwo”[16].

Dla wielu „rodzina” obejmuje
oczywiście rozbudowaną sieć
kuzynów, ciotek, wujków i dziadków.
Dziecko nie dorasta samotnie, jest
wychowywane przez całą
społeczność. Dziadkowie przekazują
mądrość, starsze rodzeństwo bierze
odpowiedzialność za młodsze
rodzeństwo, a krewni wkraczają, gdy



rodzice zmagają się z problemami.
Brzemiona i radości domu są
dzielone przez wszystkich. Ta żywa
solidarność rodzi się z
przynależności do siebie nawzajem i
z uznania, że wszyscy jesteśmy
dziećmi Bożymi.

Ale konsumpcjonizm podkopuje to
wszystko. Sprawiając, że
zapominamy o Bogu, odrywa
płciowość od daru, redukując ją w
istocie do towaru. Dzieci stają się
niechcianymi „prawami” lub
„produktami”. Samo życie rodzinne
jest kształtowane przez dominację i
interesowność.

Antidotum na to jest ponowne
odkrycie komplementarności jako
daru z siebie. Jak nauczał Jan Paweł
II: „Osoba ludzka [...] nigdy nie może
być traktowana przez innych jako
środek do osiągnięcia celu; osoba jest
dobrem, wobec którego jedyną
właściwą postawą jest miłość”[17].



Dzieci też są darem, a nie własnością.
W rzeczywistości w niektórych
społeczeństwach często nazywa się je
„bogactwem rodziny”, oczywiście nie
w kategoriach ekonomicznych. Są
prawdziwym bogactwem, ponieważ
ucieleśniają nadzieję i ciągłość.

W rodzinie dzieci „oddychają”
miłością poprzez rodziców,
rodzeństwo i krewnych. Uczą się
dzielić i rozmawiać, postrzegać siebie
jako dzieci i rodzeństwo, rozumieć
sprawiedliwość oraz praktykować
zarówno udzielanie, jak i
przyjmowanie przebaczenia. W ten
sposób odkrywają swoją własną
wrażliwość i wrażliwość innych.

Rodzina staje się w ten sposób szkołą,
w której kształtują się postawy, które
następnie wpływają na życie
społeczne w szerszym zakresie.
Wśród nich przebaczenie i
pojednanie są szczególnie istotne w
świecie naznaczonym ranami, które



zadajemy sobie nawzajem. Spory w
rodzinach często rozwiązuje się
dzięki mediacji starszych, którzy
uczą, że pokój jest cenniejszy niż
pycha. To właśnie tutaj zaczyna się
pojednanie: w domu, we wsi, przy
rodzinnym ognisku.

Ale to nie wszystko. Lekcje
wyciągnięte z tych małych pojednań
rozprzestrzeniają się na
społeczeństwo. Kiedy rodziny uczą
się przebaczać, społeczności stają się
zdolne do pokoju. Kiedy
przebaczenie zawodzi w domu, jego
brak odczuwa się daleko poza nim,
podsycając cykle wrogości i
podziałów, a nawet, jak widzimy
dzisiaj, wojny i konflikty, które
naznaczają całe narody. W tym
sensie przebaczenie wyniesione z
domu staje się coraz bardziej istotne
dla naszego świata.

Przebaczenie jest bowiem
najbardziej bezinteresownym aktem



ze wszystkich, odpłacającym dobrem
za zło. Jak mówi papież Leon XIV:
„prawdziwe przebaczenie nie czeka
na skruchę, ale jest ofiarowane jako
dar, jeszcze zanim zostanie
przyjęte”[18].

W ten sposób rodzina nie jest tylko
prywatną jednostką: jest ona
zalążkiem kultury daru dla
społeczeństwa, w której każdy
członek jest potrzebny i nikt nie
czuje się izolowany od innych. To
właśnie w tych sieciach
pokrewieństwa i opieki życie samo w
sobie jest dane za darmo i dlatego
nabiera znaczenia tylko wtedy, gdy
jest przekazywane tak samo za
darmo, jak zostało otrzymane. Jak
naucza Pan Jezus: «Darmo
otrzymaliście, darmo dawajcie» (Mt
10,8); lub jak mówi przysłowie
suahili, Mti haukui bila mizizi –
drzewo nie rośnie bez korzeni –
przypominając nam, że dar życia jest



podtrzymywany i przekazywany w
rodzinie i społeczności.

b. Dar w pracy zawodowej

Praca jest kolejnym obszarem, w
którym można oddać się innym.
Jednak indywidualizm i
konsumpcjonizm zniekształcają jej
znaczenie z dwóch stron.
Indywidualizm sprowadza pracę do
dążenia do osobistych korzyści lub
traktuje ją jako ciężar, którego należy
unikać, oddzielając ją od
solidarności. Konsumpcjonizm
natomiast popycha nas do
pracoholizmu – ciągłej produkcji na
potrzeby ciągłej konsumpcji – i
mierzy jej wartość wyłącznie w
kategoriach korzyści materialnych.
Oba te podejścia pozostawiają
człowieka pustym, ponieważ
zaciemniają głębsze znaczenie pracy.

Daleki od postrzegania pracy
wyłącznie jako środka do
przetrwania lub osiągnięcia sukcesu,



Święty Josemaría uczy nas przede
wszystkim, że powinniśmy pracować
dobrze – sumiennie, odpowiedzialnie
i kompetentnie – nie pozwalając, aby
praca stała się bożkiem, który
pochłania życie rodzinne i życie
wewnętrzne.

Jednak dobra i sprawiedliwa praca,
choć niezbędna, nie wystarczy. Jeśli
sprowadza się ona wyłącznie do
wypełniania zobowiązań umownych,
istnieje ryzyko, że zostanie ona
pozbawiona sensu i nie będzie w niej
miejsca na ludzkie i duchowe
znaczenie, które powinna nieść ze
sobą. W związku z tym Benedykt XVI
przedstawia kluczową myśl w
encyklice Caritas in Veritate: „O ile
wczoraj można było utrzymywać, że
najpierw należy zabiegać o
sprawiedliwość, a na darmowość
jako jej uzupełnienie będzie czas
później, o tyle dzisiaj trzeba
powiedzieć, że bez darmowości nie



można urzeczywistnić również
sprawiedliwości”[19],

Praca potrzebuje zatem logiki daru, i
to nie tylko po to, aby nabrała
dodatkowego wymiaru
transcendentnego, jakim jest miłość
bliźniego: jak sugeruje Benedykt XVI,
potrzebuje jej, aby pozostać
sprawiedliwą i nie zboczyć na drogę
niesprawiedliwości. Według
Świętego Josemarii praca jest
miejscem, w którym chrześcijanin
działa jak „zakwas w cieście”,
przemieniając siebie, swoich
współpracowników, a nawet samą
pracę w ofiarę miłą Bogu. Czyniąc to,
chroni ją również przed zepsuciem.

Idea ta znajduje naturalny oddźwięk
w Afryce, gdzie tamtejszy duch
kulturowy znajduje wyraz w słowie
Harambee: „zjednoczmy się” lub
„działajmy razem”. Harambee to nie
tylko slogan; to sposób życia, w
którym społeczności łączą siły, aby



osiągnąć to, czego żadna osoba nie
mogłaby osiągnąć samodzielnie: czy
to budowę szkoły, wsparcie rodziny
w kryzysie, czy zapewnienie godnego
przebiegu ślubu lub pogrzebu. Każda
osoba wnosi swój wkład zgodnie ze
swoimi możliwościami, a dzięki
wspólnym wysiłkom cała
społeczność rośnie w siłę.

W odniesieniu do życia zawodowego
zasada ta podkreśla uświęcenie
pracy jako służby i solidaryzmu,
czego przejawem może być na
przykład: lekarz poświęcający
dodatkowy czas pacjentowi, który
nie jest w stanie zapłacić za leczenie;
nauczyciel udzielający po lekcjach
pomocy uczniom mającym trudności
w nauce; lub przedsiębiorca
oferujący sprawiedliwe
wynagrodzenia i politykę przyjazną
rodzinie.

Wszystkie te przypadki uosabiają
ducha Harambee i są zalążkami



kultury daru. W ten sposób praca
staje się czymś więcej niż tylko
transakcją: staje się powołaniem.
Przestaje być idolem lub ucieczką, a
staje się udziałem w twórczej i
zbawczej miłości Boga do wszystkich,
nie tylko dla nas samych.

Tak jak rodzina jest szkołą daru, tak
też miejsce pracy staje się drugą
szkołą, w której codzienna praca,
połączona ze służbą, uczy nas
„wspólnego działania” i budowania
społeczeństwa na mocnym
fundamencie daru z siebie.

c. Dar w trosce (opiece) i
działalności charytatywnej

Wreszcie opieka i działalność
charytatywna. Święty Josemaría w
początkowym okresie działalności
Opus Dei szukał wsparcia wśród
najbiedniejszych mieszkańców
Madrytu.



„Szukałem oparcia w
najbiedniejszych dzielnicach
Madrytu. Spędzałem godziny na
chodzeniu po nich, codziennie, od
jednego końca do drugiego, wśród
ludzi wstydzących się swojej biedy i
ludzi biednych, którzy nie mieli
absolutnie nic; wśród dzieci z
zasmarkanymi nosami, brudnych,
ale jednak dzieci, czyli dusz miłych
Bogu. […] Poszukiwałem środków do
realizacji Dzieła Bożego we
wszystkich tych miejscach. […]
Ludzką siłą Dzieła byli chorzy”[20].

Ta intuicja – że troska o najsłabszych
wzmacnia dającego – pozostaje
prorocza. Indywidualizm i
konsumpcjonizm ukrywają kruchość,
ubóstwiając niezależność. Jednak to
właśnie w wrażliwości odkrywamy
nasze wspólne człowieczeństwo.
Choroba, ubóstwo i starość nie są
zagrożeniem dla godności, ale
momentami, w których godność
jaśnieje najbardziej.



Troska ma zatem kluczowe
znaczenie: jest ludzką i
humanizującą odpowiedzią na
kruchość, ale musi być okazywana
dobrowolnie i osobiście. W
rzeczywistości troska to coś więcej
niż tylko zadanie; to sposób
nawiązywania relacji, który uznaje
naszą wspólną kondycję. Uznając
własną wrażliwość i wrażliwość
innych, na nowo odkrywamy
wzajemną zależność między ludźmi.

Ma to konkretne konsekwencje:
rozwój opieki paliatywnej, pomoc
rodzinom z osobami
niesamodzielnymi, wspieranie
zawodów związanych z opieką i
promowanie ich godności, a także
większe docenienie duchowego,
psychologicznego i emocjonalnego
wymiaru życia to tylko kilka
przykładów zrodzonych z
doświadczeń osób z misją opieki,
które poprzez swoje osobiste
świadectwo zainspirowali i umocnili



wiele z tych zawodów, które są
bezpośrednio zaangażowane w
działalność charytatywną.

Kiedy istnieje kultura troski, a więc i
daru, przezwyciężamy
indywidualistyczne perspektywy. Jak
wyjaśnia Mamen Guitart,
profesjonalistka w dziedzinie opieki:

„Tylko ludzie wiedzą, jak się
troszczyć i wszyscy uczymy się
troszczyć, gdy ktoś się o nas troszczy.
To naturalne, że dajesz to, co
otrzymałeś, i logiczne jest, że ta
uwaga nie ogranicza się do
prywatnej sfery domu czy instytucji.
Kultura opieki rozprzestrzenia się
kaskadowo i dlatego ma wpływ na
całe społeczeństwo. Lepsze
społeczeństwo powinno dążyć do
formowania osób zdolnych do
opieki. To byłaby bomba atomowa
wymierzona w indywidualizm.
Kultura troski jest tak elementarna,
tak ważna i tak humanizująca, że



powinna być częścią strategicznych
kierunków każdego społeczeństwa,
które dąży do prawdziwego
postępu”[21].

To właśnie powinno być
charakterystyczną misją wszystkich
reprezentowanych tu inicjatyw. Ich
projekty z pewnością rozwiążą
konkretne problemy, ale jeśli będą
im towarzyszyć osoby, które
odkrywają i inspirują się ideałem
bezinteresownego oddania się
innym, będą one również świecić
jako światło dla społeczeństwa.
Państwo, przedsiębiorstwa, rodziny i
społeczności będą patrzeć na was: na
wasze priorytety, waszą kulturę,
waszą troskę o każdą osobę i zasady,
którymi się kierujecie. Będziecie
nieść szczególne światło, zdolne
oświecić całe społeczeństwo wizją
troski zakorzenionej w godności
ludzkiej.



6. Wnioski: postawa słuchania i
„kultura daru”

Po tym wszystkim, co zostało
powiedziane o kulturze daru, o
trosce, o pracy, o instytucjach, jaki
jest pierwszy decydujący krok?
Odpowiedź, choć z pozoru prosta,
jest głęboka: musimy zacząć od
słuchania.

Słuchanie to nie tylko technika, którą
należy zastosować; jest to
wewnętrzna dyspozycja duszy, dzięki
której swobodnie otwieramy nasze
umysły i serca na siebie nawzajem.
Jest to pierwotny gest troski,
fundament autentycznego dialogu i
warunek prawdziwego braterstwa.
W każdym akcie słuchania są dwie
osoby: jedna, która obdarza, druga,
która otrzymuje.

Słuchanie to uznanie drugiej osoby
nie jako przedmiotu, ale jako
podmiotu; patrzenie na drugą osobę
z miłością; słuchanie zarówno



zmysłami, jak i sercem, pozwalając,
aby jej rzeczywistość kształtowała
naszą odpowiedź. Bez słuchania akt
dawania ulega zniekształceniu.
Degeneruje się w paternalizm, gdy
narzucamy nasze własne
rozwiązania; w zależność, gdy pomoc
ogranicza wolność drugiego
człowieka; lub w projekcję, gdy to, co
dajemy, odzwierciedla nasze własne
pragnienia, a nie prawdziwe
potrzeby drugiego człowieka. W
każdym przypadku dar poniża
zamiast podnosić na duchu.
Benedykt XVI ujął to trafnie: „aby dar
nie upokarzał drugiego, muszę mu
dać nie tylko coś mojego, ale siebie
samego, muszę być obecny w darze
jako osoba”[22].

W tym właśnie tkwi nasza
odpowiedzialność. Instytucje, bez
względu na to, jak są szlachetne,
mogą zachowywać wartości,
ucieleśniać ideały i stwarzać
możliwości, ale grozi im, że staną się



zimnymi strukturami, jeśli nie będą
ożywiane przez ludzi, którzy
odkrywają i ucieleśniają logikę
dawania siebie. Możliwość ta istnieje,
gdy mężczyźni i kobiety w swojej
codziennej pracy i relacjach
zaczynają traktować słuchanie jako
sposób na życie i zasadę przewodnią.
Tylko wtedy instytucje będą miały
realną możliwość wykroczenia poza
swoje funkcje: szkoły będą czymś
więcej niż salami lekcyjnymi, szpitale
czymś więcej niż salami szpitalnymi,
przedsiębiorstwa czymś więcej niż
biznesem: będą mogły stać się
miejscami, gdzie odnawia się
ludzkość, gdzie kwitnie braterstwo i
gdzie miłość Boga staje się
namacalna.

To jest trwałe dziedzictwo Świętego
Josemaríi: nie tylko promowanie
instytucji, ale także inspirowanie
osób — jednego po drugim — którzy
słuchając i dając siebie, sieją miłość
wszędzie tam, gdzie się znajdują, aby



całe społeczeństwo zostało
odnowione i nawrócone ku
prawdziwej kulturze daru.

[1] Por. A. Vázquez de Prada,
Założyciel Opus Dei, III: Boże drogi
na ziemi, Rialp 2003, str. 380-383.

[2] Ibid., str. 383.

[3] Ibid., str. 384.

[4] Święty Josemaría, Bruzda, 303.

[5] Święty Josemaría, Przyjaciele Boga,
294.

[6] Redemptor Hominis, 4 marca 1979
r., nr 10.

[7] San Juan de la Cruz, Cartas, en
Obras completas, ed. Lucinio Ruano
(Burgos, Monte Carmelo, 2001), Carta
26, str. 1041.

[8] K. Sack, “60 Lives, 30 Kidneys, All
Linked,” The New York Times, 18-
II-2012.



[9]Rozszerzać serca – przemówienie
Ojca, Rzym, 29 IX 2022 r.

[10] J. Ratzinger, Principles of Catholic
Theology, Ignatius Press, 1987, str.
79–80.

[11] Viktor E. Frankl, Człowiek w
poszukiwaniu sensu.

[12] J. Ratzinger, Ibidem, str. 81.

[13] Kuźnia, 453.

[14] Franciszek, Przemówienie do
uczestników zgromadzenia
plenarnego Papieskiej Akademii
Nauk Społecznych,
„Niepełnosprawność a kondycja
ludzka. Zmiana czynników
społecznych i budowanie nowej
kultury integracji”, Sala Clementina,
11 kwietnia 2024 r.

[15] Święty Josemaría, Małżeństwo -
powołanie chrześcijańskie, w „To
Chrystus przechodzi”.

https://opusdei.org/pl-pl/article/rozszerzenia-serca/


[16] Święty Josemaría, Rozmowy z
prałatem Escrivá, nr 91.

[17] K. Wojtyła, Miłość i
odpowiedzialność.

[18] Leon XIV, Audiencja generalna, 20
sierpnia 2025 r.

[19] Benedykt XVI, Caritas in veritate,
nr 38.

[20] P. Berglar, Opus Dei. Życie i dzieło
założyciela Josemaría Escrivá, Rialp,
wyd. 6, 2002, str. 64.

[21] Mamen Guitart: „”La hospitalidad
salvará al mundo” (Gościnność
uratuje świat), wywiad
przeprowadzony przez Álvaro
Sánchez León, Aceprensa, 3 września
2025 r.

[22]Deus caritas est, nr 34.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/siac-milosc-zbierac-plony-
kultury-daru-dziedzictwo-swietego-

josemarii/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/siac-milosc-zbierac-plony-kultury-daru-dziedzictwo-swietego-josemarii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/siac-milosc-zbierac-plony-kultury-daru-dziedzictwo-swietego-josemarii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/siac-milosc-zbierac-plony-kultury-daru-dziedzictwo-swietego-josemarii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/siac-milosc-zbierac-plony-kultury-daru-dziedzictwo-swietego-josemarii/

	Siać miłość, zbierać plony kultury daru: dziedzictwo Świętego Josemarii

