
opusdei.org

Serce
Eucharystyczne

Częste uczestnictwo w
Eucharystii jest żywą
odpowiedzią na Jego obietnicę,
że będzie z nami. Jeśli On jest ze
mną każdego dnia, ja również
chcę być z Nim każdego dnia.

14-05-2025

Ubi amor ibi oculus: „Gdzie jest
miłość, tam jest spojrzenie”[1]. Miłość
zawsze dąży do obecności ukochanej
osoby: można niemal powiedzieć, że
nie widzi nikogo innego. Ale czasami
rozdzielenie, nieobecność, staje się



nieunikniona. Wówczas oddajemy
się bezradnemu oczekiwaniu lub
nostalgii; trzymamy się czegoś, co
przywołuje obecność drugiej osoby
lub przypomina nam o tak wielu
przeżytych miłościach. Ta nostalgia
jest niewyczerpanym źródłem tak
wielu pieśni i wierszy w całej
historii, które kondensują tę właśnie
próbę przezwyciężenia samotności.

Będę z tobą każdego dnia

W każdą niedzielę my, chrześcijanie,
wyznajemy naszą wiarę w życie
wieczne i zmartwychwstanie ciała.
Dla nas pamięć i smutek z powodu
nieobecności ukochanej osoby nie są
ostatnim słowem. „Nie zapominajcie
nigdy, że po śmierci przyjmie was
Wiekuista Miłość. A w miłości Bożej
odnajdziecie każdą czystą miłość,
którą przeżywaliście na ziemi”[2] A
jednak, gdy idziemy przez ten «padół
łez», ból z powodu nieobecności jest
częścią rytmu ludzkiego serca.



Święty Josemaría odwoływał się do
tych poruszeń serca, do bardzo
naturalnej reakcji, jaką jest niechęć
do rozdzielenia, aby ukazać
tajemnicę Eucharystii. Zaskakującą i
wspaniałą rzeczywistość, że cały Bóg
chciał pozostać w kawałku chleba,
zilustrował, porównując: „tak ludzkie
- pożegnania dwóch osób, które się
kochają. Chciałyby zawsze być
razem, lecz obowiązek - taki czy inny
- zmusza je do rozstania. Ich
pragnieniem byłoby nadal się nie
rozłączać, lecz nie mogą. Ludzka
miłość, nawet największa, ponieważ
jest ograniczona, odwołuje się do
symboli: żegnający się wymieniają
jakąś pamiątkę, może fotografię z
dedykacją tak płomienną, że dziwić
się można, iż nie płonie papier. Nie
są w stanie uczynić nic więcej,
ponieważ moc stworzeń nie sięga tak
daleko, jak ich miłość.

To, czego my nie możemy, może Pan.
Jezus Chrystus, prawdziwy Bóg i



prawdziwy Człowiek, nie pozostawia
symbolu, lecz rzeczywistość: zostaje
On sam. Odejdzie do Ojca, ale
pozostanie z ludźmi. Nie zostawi
nam zwykłego podarunku, który by
przywoływał pamięć o Nim,
wizerunku, który zazwyczaj z
czasem blaknie, jak fotografia, która
wkrótce staje się wypłowiała,
pożółkła i bez znaczenia dla tych,
którzy nie byli uczestnikami tamtej
wzruszającej chwili. Pod postaciami
chleba i wina jest On, rzeczywiście
obecny: ze swoim Ciałem, Krwią,
Duszą i Bóstwem”[3].

Niewielka książka o bólu rozłąki,
który przynosi śmierć, napisana przy
wciąż otwartej ranie, z siłą opisuje to
ludzkie poczucie bezradności. W
obliczu ostatecznego odejścia żony,
autor nie zadowala się fotografią,
przedmiotem, który w jakiś sposób
przywołuje jej obecność: „Kocham
H.”, pisze, „a nie cokolwiek, co ją
przypomina”[4]. Dla miłości pamięć



nie wystarcza; ludzkie serce prosi o
więcej, ale jego moc jest ograniczona.
Jednak «dla Boga nie ma nic
niemożliwego» (Łk 1, 37). Tak
właśnie rozumiemy słowa Jezusa
wypowiedziane na końcu Jego
ziemskiego przejścia: «A oto Ja
jestem z wami przez wszystkie dni,
aż do skończenia świata» (Mt 28, 20).
Mocą Ducha Świętego pozostaje On
w historii i życiu każdego człowieka.
Odchodzi i jednocześnie zostaje: z
«nową bliskością», niewidzialną[5],
ale głębszą i bardziej wszechstronną.

Eucharystia nie jest zwykłym
wspomnieniem ani pragnieniem
przyszłego zjednoczenia: jest
rzeczywistą obecnością i bliskością.
Podczas Mszy Świętej jest Jezus z
Nazaretu, ten sam, który narodził się
w Betlejem, który przeszedł przez
ziemie galilejskie i umarł za nas na
krzyżu. Rzeczywistość ta oświeca
całe życie chrześcijańskie, które nie
jest niczym innym, jak życiem



Chrystusa w nas (por. Ga 2, 20): „Iść
za Chrystusem — tu właśnie tkwi
sekret. Towarzyszyć Mu z bliska, tak
byśmy na podobieństwo pierwszych
Dwunastu żyli wraz z Nim; byśmy z
Nim się stali jedno”[6].

Codzienne uczestnictwo w
Eucharystii jest odpowiedzią na to
pragnienie bliskiego towarzyszenia
Mu; jest odpowiedzią życia na Jego
obietnicę pozostania z nami: jeśli On
jest ze mną każdego dnia, to i ja chcę
być z Nim każdego dnia. Ci, którzy
wiedzą o gorącym pragnieniu Jezusa,
by spożyć z nami Paschę (por. Łk 22,
15), o Jego nieustannej modlitwie, o
Jego cierpieniu, o Jego miłości do
każdego z nas, nie chcą zostawić Go
samego: towarzyszą Mu, jeśli mogą,
każdego dnia. Nie wystarcza im
świadomość, że miliony innych
mężczyzn i kobiet czekają na niego u
stóp ołtarza: wiedzą, że Jezus
zauważyłby nieobecność tego, który



będąc w stanie być z Nim, odszedł ze
swoimi sprawami.

Święty Manuel González, przyjaciel
świętego Josemaríi i wielki miłośnik
Eucharystii, napisał te słowa pod
koniec swojego życia: „Msza Święta
to Jezus, który gromadzi w swoim
sercu całą woń swoich dobrych
uczynków i dobrych słów, wszystkie
echa swego serca, (...) cały sok Jego
potu i łez szukających grzeszników,
całą żółć uczuć wynagradzanych za
niewdzięczność, szczodrość za
niezrozumienie, zazdrość i
złośliwość, które towarzyszyły Mu od
Betlejem aż po Kalwarię, a kiedy Jego
serce było pełne tego wszystkiego,
wziął na ramiona ciężki krzyż i dał
się do niego przybić, pozwalając, aby
już martwego, włócznia je otworzyła,
jak różę, która otwiera się na
wiosnę...”[7].

W Eucharystii wychodzi nam na
spotkanie żywa Osoba Pana, Miłość



miłości, początek i kres naszego
istnienia i całego stworzenia (por.
Kol 1, 16-19). Dlatego Msza Święta
jest „ośrodkiem i korzeniem życia
wewnętrznego”[8]. Jest ona 
ośrodkiem, ponieważ moje życie
kręci się wokół chwalebnego krzyża:
pracy i odpoczynku, bólu i radości,
miłości otrzymanej i danej... Podczas
Mszy Świętej dzielę się z nim
uczuciami, pragnieniami,
trudnościami... wszystkie moje
rzeczy; i wraz z Nim przyprowadzam
ich do Ojca. Równocześnie Msza
Święta jest również korzeniem,
ponieważ łączy mnie z Twórcą łaski,
z samym życiem Boga. «Nikt nie
przychodzi do Ojca inaczej jak tylko
przeze Mnie» (J 14, 6). Bez
Eucharystii żadna ludzka praca nie
mogłaby mieć „perspektywy
wieczności"[9]. Tylko w takim stopniu,
w jakim pozwalam Jezusowi wejść do
łodzi mojego życia, mogę „pracować
tak, jak On pracował i kochać tak, jak
On kochał”[10].



Msza Święta jest czymś wspaniałym,
ale prawie zawsze jawi się – poza
jakimiś bardziej uroczystymi lub
licznymi celebracjami – jako coś
dyskretnego, prostego, znajomego:
jak Ostatnia Wieczerza, spotkania
zmartwychwstałego Jezusa z
apostołami i łamanie chleba
pierwszych chrześcijan. Jesteśmy
jednak otoczeni przez anioły,
dotykamy nieba, dotykamy Boga. My
tego nie widzimy, ale wiara nam tak
mówi[11]. Z naszej strony możemy
włożyć w to skupienie, zdumienie,
pragnienie, aby Bóg wprowadził nas
w swoją tajemnicę. A On zrobi resztę.

Ja jestem chlebem żywym

Działo się to w Abitenie, na ziemiach
afrykańskich, w pierwszych wiekach
historii Kościoła. Grupa czterdziestu
dziewięciu chrześcijan miała zostać
skazana na śmierć za
nieposłuszeństwo wobec cesarskiego
zakazu sprawowania Eucharystii.



Kiedy sędzia zapytał ich, dlaczego
ryzykują życiem, jeden z nich
odpowiedział po prostu: sine
dominico non possumus; «Bo bez
niedzieli — bez Eucharystii — nie
możemy».[12] Wiara tych mężczyzn i
kobiet w rzeczywistą obecność
Jezusa jest imponująca. Ryzykowali
życiem, ponieważ wierzyli całym
sobą, że Jezus Chrystus, Syn Boży,
który stał się ciałem, w
rzeczywistości znajdował się w
czymś, co wyglądało jak zwykły
kawałek chleba. Ryzykowali życiem,
ponieważ dla nich była to naprawdę
kwestia życia lub śmierci: bez Jezusa,
bez komunii, ich życie nie miało
sensu; ich serca powróciły do świata
bez światła, bez zbawienia, bez
miłości, która zwycięża śmierć.
Wiara tych męczenników rzuca nam
wyzwanie: czy my również czujemy,
że nie możemy obejść się bez
Eucharystii? Czy łakniemy Słowa
Bożego, aby przyjąć Go w nas? Co



jesteśmy gotowi zrobić, aby móc Go
często przyjmować?

Każda Msza Święta jest spotkaniem z
Jezusem zmartwychwstałym, okazją
do przyjęcia Go z naszą kruchością,
ale także z czystością, pokorą i
pobożnością świętych. Granica
między zapałem a rutyną w
codziennej komunii jest bardzo
cienka, ale jednocześnie bardzo
gruba. Dlatego musimy się
przygotować, zwracając uwagę na
różne warstwy naszego istnienia: od
zmysłów cielesnych – w
szczególności wzroku i słuchu – po
zmysły wewnętrzne, takie jak
wyobraźnia i pamięć. Cisza
wewnętrzna jest niezbędna, aby móc
zakosztować i zasmakować piękna
Chrystusa. W sercu pełnym zgiełku
słowo Boże z trudem będzie w stanie
rozbrzmieć.

Tak jak ziarno jest owocne, gdy
padnie na dobrą glebę (por. Mt 13,



1-23), tak komunia będzie dla nas
źródłem życia w takiej mierze, w
jakiej nasze serca, oczyszczone przez
pokorę i ofiarę, staną się hojną glebą,
która przyjmuje swego Pana: „Mamy
przyjmować Pana w Eucharystii tak
jak wielkich tego świata — jeszcze
lepiej! — wśród ozdób, świateł, w
nowych strojach… — I jeśli zapytasz,
jaką czystość, jakie ozdoby i jakie
światła powinieneś mieć, odpowiem
ci: czystość każdego ze swoich
zmysłów, ozdobę swoich władz
duchowych, światło całej swojej
duszy”[13].

Święty Augustyn, rozważając
wielkość daru przyjmowania Ciała i
Krwi Chrystusa, rozumiał, że Pan
mówi do niego: «... – i nie wchłoniesz
Mnie w siebie, jak się wchłania
cielesny pokarm, lecz ty się we Mnie
przemienisz».[14] U świętego Pawła
czytamy: „Nie ja żyję, lecz żyje we
mnie Chrystus” (Ga 2, 20). W ciągu
minut, w których sakramentalne



postacie pozostają w naszym ciele,
stajemy się jednością z Nim, 
utożsamiamy się z Chrystusem. On
przychodzi do naszego serca, a my
wchodzimy w Jego serce: dwa ruchy,
które układają się w jeden akt
miłości. Bóg staje się chlebem, Bóg
staje się mały, aby zjednoczyć się z
naszym codziennym życiem: On we
mnie, a ja w Nim (por. J 6, 56).
Horyzonty, które się tu otwierają, są
ogromne: wejść w Jego Serce oznacza
wejść we wszystko, co Jego, otworzyć
się na Jego logikę, odkryć, że jest to
serce zranione przeze mnie.
Jednocześnie, pozwolić Jezusowi
wejść w to, co nasze, w moje życie, to
pozwolić, by Jego miłość mnie
rozbroiła, spaliła moją nędzę,
przemieniła moje marzenia.

Bóg ukryty

Miłość Boża zawsze nas uprzedza,
Bóg jako pierwszy wychodzi z
inicjatywą miłości, nas primerea, jak



mówi papież Franciszek[15]. Jeśli
istniejemy, jeśli się rodzimy, to
dlatego, że jesteśmy umiłowani
odwieczną miłością (por. Jr 31, 3):
miłością, która nas ogarnia,
poprzedza, przenika nas (por. Ps 139
[139], 5-6). Ojciec często nam
przypomina: „Świadomość, że
jesteśmy dziećmi Bożymi prowadzi
nas również do miłowania świata,
który wyszedł dobry z rąk naszego
Boga Ojca, i do stawiania czoła życiu
z wyraźnym przekonaniem, że
można czynić dobro, zwyciężać
grzech i prowadzić świat do Boga”[16].
A święty Josemaría pisze: „Przychodź
wytrwale przed Tabernakulum,
fizycznie lub duchowo, aby czuć się
pewnym, aby czuć się pogodnym, ale
również, aby czuć się kochanym… i
aby kochać!”[17].

Jezus chciał, abyśmy my,
chrześcijanie, odkryli wartość Jego
obecności wśród nas po celebracji
eucharystycznej na przełomie



wieków. Każdy kościół z
tabernakulum przekazuje ciepło tego
domu, tego bijącego serca, tam na
nas czeka. Tam będziemy kochać i
czuć się kochani, prosić i dziękować,
adorować i zadośćuczynić. „Moje
dzieci - powiedział kiedyś święty
Josemaria - zobaczcie, że nasz Pan
jest zawsze w tabernakulum. Wydaje
się, że nas nie słyszy, ale słucha nas z
miłością, z czułością ojca i matki,
ukrywając swoją boskość i swoje
człowieczeństwo. Jest Panem, który
mówi, kiedy chce, kiedy najmniej się
tego spodziewamy, i mówi konkretne
rzeczy. Potem milczy, ponieważ
pragnie odpowiedzi naszej wiary i
naszej lojalności”[18].

Doświadczenie milczenia Boga w
tabernakulum jest częścią drogi,
która prowadzi nas do życia w
głębokiej modlitwie. To milczenie
może być czasem bolesne, ale chroni
nas przed pokusą uczynienia Boga
na naszą miarę, swego rodzaju



bożka, który odpowiada naszym
oczekiwaniom i którego dzięki temu
możemy kontrolować. Pan ukrywa
się właśnie po to, abyśmy Go szukali,
aby uszanować naszą wolność i
abyśmy szanowali Jego wolność:
abyśmy Go kochali jak wolne dzieci i
abyśmy pozwolili Mu być Bogiem,
naszym Bogiem.

W homilii wigilijnej wygłoszonej w
Niemczech Joseph Ratzinger posłużył
się piękną historią, aby wyjaśnić tę
logikę miłości ukrytego Boga:
„Jesziel, młody chłopiec, wpadł z
płaczem do pokoju swojego dziadka,
słynnego rabina Barucha. Łzy
spłynęły po policzkach małego
chłopca, gdy wypalił: "Mój przyjaciel
mnie opuścił. Był bardzo
niesprawiedliwy i zachowywał się
wobec mnie bardzo źle". "Zobaczmy,
czy nie mógłbyś mi tego wyjaśnić
trochę więcej?" zapytał nauczyciel. –
Tak – odparł chłopiec. "Bawiliśmy się
w chowanego, a ja tak dobrze się



schowałem, że nie mógł mnie
znaleźć. Ale potem po prostu przestał
mnie szukać i odszedł. Czy to nie jest
złe?" -Nauczyciel pogłaskał chłopca
po policzkach, a jego oczy napełniły
się łzami. I powiedział: "Tak, nie ma
wątpliwości, że jest bardzo
nieprzyjazny. Widzisz, z Bogiem jest
dokładnie tak samo. On się ukrył i
my go nie szukamy"”[19].

Ale On nas szuka, nie przestaje tego
robić. I zawsze znajduje sposoby, aby
skłonić nas do poszukiwania, nawet
pośród ciemności: „Jeśli Bóg sprawia,
że odczuwalnie smakujesz Jego
obecności (...), dobrze, ale nie pragnij
tego. Proście Go o jasność myśli,
proście Go o wiarę, która pośród tych
milczeń Boga napełnia nas nadzieją a
nadzieją pozwala nam żyć w
miłości”[20]. Pośród milczenia Boga
może zrodzić się miłość i nadzieja,
ponieważ dusza zakochana, kiedy
traci ukochanego w swoim życiu,
szuka go, pragnie go. W ten sposób,



wraz z impulsem poszukiwań,
ożywianym pragnieniem jedności,
spojrzenie rozszerza się i staje się
zdolne do jej odnalezienia.

Maria Magdalena ucieleśnia to
poszukiwanie. W niedzielę, przed
świtem, wyrusza do grobu
Pańskiego. Nie ma światła, jest
jeszcze noc. Ale ona szuka, pragnie,
idzie. Nie ma Jezusa, ale nie
zamierza przestać, dopóki Go nie
znajdzie. Nawet obecność anioła nie
jest w stanie odwrócić uwagi od
poruszenia jego serca. Maria straciła
Jezusa, ale szuka Go ze wszystkich
sił, ze łzami, które otwierają i coraz
bardziej nawadniają glebę jej duszy,
aż zakiełkuje kwiat wizji
Zmartwychwstałego. Tak szuka
ukochany z Pieśni na pieśniami: „Na
łożu mym nocą szukałam
umiłowanego mej duszy, szukałam
go, lecz nie znalazłam. «Wstanę, po
mieście chodzić będę, wśród ulic i
placów, szukać będę ukochanego mej



duszy». Szukałam go, lecz nie
znalazłam. Spotkali mnie strażnicy,
którzy obchodzą miasto. «Czyście
widzieli miłego duszy mej?»” (Pnp 3,
1-3).

Już to poszukiwanie wprowadza nas
na drogę kontemplacji. „Szukajcie Go
więc z tęsknotą. Szukajcie Go w was
samych ze wszech sił. Jeśli jesteście
w tym szukaniu wytrwali, to
ośmielam się was zapewnić, że już
znaleźliście Go, że zaczęliście z Nim
obcować i kochać oraz prowadzić
swoją rozmowę w Niebie”[21]. Szukać
znaczy już kochać. To jest tajemnica
Magdaleny i każdego mężczyzny lub
każdej kobiety, którzy w nocy świata
i własnej duszy szukają Chrystusa w
prawdzie. Ale jak szukać? Święty
Augustyn, wraz z odczuciami wielu
świętych, uczy nas: pragnieniem,
wolnym aktem zrodzonym z głębi
duszy: „Całe życie dobrego
chrześcijanina jest świętym
pragnieniem. Tego, czego pragniesz,



jeszcze nie widzisz, ale pragnąc tego,
pozwalasz sobie być tym
wypełnionym, gdy nadejdzie to, co
masz zobaczyć. Bóg, zwlekając, aby
ci to dać, rozszerza twoje pragnienie,
wraz z pragnieniem rozszerza
twojego ducha, a rozszerzanie go
czyni go bardziej zdolnym.
Pragnijmy więc, bracia, bo będziemy
napełnieni. To jest nasze życie:
ćwiczyć się poprzez pragnienie”[22].

W miarę jak będziemy się zbliżać,
aby w ten sposób adorować Jezusa w
tabernakulum, nasze serca będą się
rozszerzać i będziemy coraz bardziej
odczuwać potrzebę Jego obecności,
bycia z Nim i rozmawiania z Nim.
Wtedy zrodzi się w nas „pragnienie
Boga, usilna wola zrozumienia Jego
łez; widzenia Jego uśmiechu, Jego
oblicza… (...). Jak łania pragnie wody
ze strumieni, tak dusza moja pragnie
Ciebie, Boże. I dusza pogrążona w
Bogu wznosi się ubóstwiona:
chrześcijanin stał się spragnionym



podróżnym i otwiera swe usta na
źródlaną wodę”[23].

Carlos Villar

[1] Ricardo de San Víctor, Beniamin
Minor, XIII (PL 196, kol. 10 A).

[2] Przyjaciele Boga, 221.

[3] To Chrystus przechodzi, 83.

[4] C.S. Lewis, A Penalty in
Observation, Barcelona, Anagrama,
1994, rozdz. IV.

[5] J. Ratzinger, Początek nowej
bliskości, [ w:] Blask Boga w naszych
czasach, Barcelona: Herder, 2008, str.
185.

[6] Przyjaciele Boga, 299.

[7] Święty Manuel Gonzalez, ¡Si
viviéramos nuestras Misas!
[Gdybyśmy żyli naszą Mszą Świętą!],
Palencia, El Granito de Arena, 1941,
str. 32-33.



[8] Kuźnia, 69.

[9] Przyjaciele Boga, 239.

[10] To Chrystus Przechodzi, 154.

[11] Zmysły: wzrok, smak, dotyk
zawód czynią nam; i tylko słuchowi
ufnie wiarę dam (Hymn Adoro te
devote).

[12] Por. Benedykt XVI, Homilia w
uroczystość Bożego Ciała, 29-05-2005.

[13] Kuźnia, 834.

[14] Wyznania, 7, 10, 16.

[15] Por. Franciszek, Evangelii
gaudium, nr 24.

[16] F. Ocáriz, List pasterski, 9-01-2018,
nr 4.

[17] Kuźnia, 837.

[18] Cronica 1972, str. 759 (AGP,
biblioteka, P01).



[19] J. Ratzinger, Homilia podczas Mszy
wigilijnej w katedrze Najświętszej
Marii Panny w Monachium, 24
grudnia 1980 r., w: Benedykt XVI, I
Bóg stał się człowiekiem, Encuentro,
Madryt 2012, str. 11.

[20] Cronica, ibidem.

[21] Przyjaciele Boga, 300.

[22] Komentarz do Pierwszego Listu
świętego Jana 4, 6.

[23] Przyjaciele Boga, 310. Por. Ps 42, 2.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/serce-eucharystyczne/
(19-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/serce-eucharystyczne/
https://opusdei.org/pl-pl/article/serce-eucharystyczne/

	Serce Eucharystyczne

