
opusdei.org

Serca nowe
utworzone zostaną:
Małżeństwo i celibat
apostolski (I)

Jak możemy kochać Chrystusa,
żyjącą Osobę, której nie
widzimy? I jak możemy kochać
innych tak, jak On nas
umiłował? W małżeństwie i
celibacie Duch Święty
przemienia nasze zmysły, aby
upodobniły nasze serca do Jego
Serca.

22-05-2025



Czy ci, którzy chodzili z Jezusem
podczas Jego pobytu na ziemi,
wyobrażali sobie przez te lata, że w
pewnym momencie będą musieli
kontynuować swoją egzystencję bez
Niego? Czy patrząc, jak umiera na
krzyżu, wyobrażali sobie, jak będą
żyć pod jego nieobecność przez
wszystkie lata, które mieli przed
sobą? Prędzej czy później musieli
zmierzyć się z tymi myślami. Być
może dlatego starają się strzec każdej
chwili. Weronika stara się zachować
rysy Chrystusa na tkaninie;
Najświętsza Maryja Panna,
Magdalena i, blisko nich, święty Jan,
utrwalają w swoich sercach każdy
gest i każde słowo Pana. Inni
apostołowie mogli również
próbować zachować te chwile,
kontemplując je z daleka, w obawie
przed rozpoznaniem. We wszystkich
przypadkach rozłąka była bolesna,
ponieważ nigdy nie jest łatwo
pożegnać się z ukochaną osobą.



Jednak trzy dni po jego śmierci Jezus
wraca. Możemy sobie wyobrazić
radość apostołów. Być może
odzyskali nadzieję, tym razem
silniejszą, że pozostaną z Mistrzem
do końca życia, pewni, że już nigdy
nie odejdzie. Spotkania z uczniami z
Emaus, z Marią Magdaleną i z
innymi uczniami zdają się na to
wskazywać. «Zostań z nami» (Łk 24,
29) — proszą Go ci, którzy spotkali
Go w drodze z Jerozolimy. Jednak
Pan prosi ich, na różne sposoby, aby
Go nie powstrzymywali. «Nie
zatrzymuj mnie» (J 20, 17) – prosi
Marię Magdalenę, gdy sam
«zniknął» (Łk 24, 31) sprzed oblicza
tych z Emaus. Wydaje się, że po
przekazaniu apostołom swojej
ostatniej nauki odchodzi
definitywnie: «rozstał się z nimi i
został uniesiony do nieba» (Łk 24,
51).

Jak możemy zrozumieć to
oddzielenie zapowiedziane i



pożądane przez samego Jezusa? Co
więcej, jak możemy to zrozumieć,
skoro nie podlegał On już
ograniczeniom czasu i przestrzeni?
Zmartwychwstały Jezus mógł
pojawić się w zamkniętym domu, iść
obok uczniów nierozpoznany i
zniknąć w jednej chwili. Nie było już
odległości oddzielających go od
rodziny ani murów
uniemożliwiających mu obecność.
Mógł być, gdzie chciał, z kimkolwiek
chciał i kiedy chciał. A jednak
postanawia odejść. Właśnie wtedy,
gdy nic go nie wiąże, właśnie wtedy,
gdy widzimy, jak objawia się bez
ograniczeń, postanawia wstąpić do
nieba. Ten wybór, tak
nieoczekiwany, mówi nam o jeszcze
głębszej tajemnicy: o Jego
pragnieniu, by nauczyć nas kochać w
inny sposób.

Kochać w nowy sposób



Być może i my wyobrażaliśmy sobie,
jak ekscytujące musiało być widzieć i
słyszeć Jezusa bezpośrednio, żyć w
Jego czasach, odczuwać Go fizycznie
bliżej. Niekiedy, jak to się stało ze
świętym Josemaríą, musiała nam
przyjść do głowy taka myśl: «Panie,
pragnę Cię uściskać!»[1]. Podobnie jak
uczniowie Jezusa w dniu
Wniebowstąpienia, również my
chcemy zrozumieć sens tego
oddzielenia. Być może tego dnia
przypomniały im się słowa, które
Chrystus wypowiedział jakiś czas
wcześniej: «A gdy odejdę i przygotuję
wam miejsce, przyjdę powtórnie i
zabiorę was do siebie, abyście i wy
byli tam, gdzie Ja jestem» (J 14, 3).
Sam Jezus powiedział im, że to
oddzielenie ma nas przyciągnąć do
lepszego i tym razem ostatecznego
miejsca. On «idzie przed nami do
Ojca, wznosi się na wyżyny Boga i
zaprasza nas, byśmy poszli za
Nim»[2]. Choć może to być
zaskakujące, jego nieobecność będzie



dla nas jak magnes, abyśmy nie
zatrzymywali się na tym, ale abyśmy
stopniowo zbliżali się do naszego
przeznaczenia, do ostatecznego
spotkania z Jezusem.

Pierwsi mężczyźni i kobiety, którzy
poszli za zmartwychwstałym Panem,
musieli nauczyć się czegoś naprawdę
nowego, czegoś, czego nikt wcześniej
nie musiał robić: nauczyć się kochać
żywą osobę, odnosić się do niej
naprawdę w czasie teraźniejszym, ale
bez fizycznej bliskości. Musieli
odkryć różne sposoby
komunikowania się i wyrażania
uczuć. Przejście Jezusa do nieba
zapoczątkowuje dla wszystkich nowy
sposób kochania. Uczniowie byli
pierwszymi, którzy musieli odkryć tę
rzeczywistość, w której żyją teraz
wszyscy chrześcijanie, ponieważ nie
możemy kochać Jezusa dokładnie w
ten sam sposób, w jaki kochamy inną
osobę. Na przykład w obliczu Jego
rzeczywistej obecności w Eucharystii



nasze zmysły są zdezorientowane:
«Wzrok, dotyk, smak zawód czynią
nam»[3] - przypomina nam święty
Tomasz z Akwinu. Jakże osobliwy
jest to sposób nawiązania z kimś
zażyłości! Na pierwszy rzut oka może
nam się ona wydawać
niewystarczająca i dlatego zakłada
nowe wychowanie zmysłów. Proces,
który nie będzie natychmiastowy, ani
nie zostanie przeprowadzony bez
wysiłku. „Chcę Cię całego, - pisze
święty Jan od Krzyża -a oni nie
umieją i nie mogą wyrazić Ciebie
całego, bo żadna rzecz na ziemi czy
na niebie nie może dać duszy tego
poznania, jakie ona pragnie mieć o
Tobie. W rezultacie nie zaspokoją
mojego pragnienia. Bądź zatem Ty
sam, zamiast nich, posłańcem dla
mnie i samą wieścią!”[4].

Nauczenie się odnoszenia się do
Boga, który się ukazuje, a
jednocześnie się ukrywa, nie jest
kwestią dnia i nie jest tylko zadaniem



naszej własnej pomysłowości. Od
początku sami apostołowie
potrzebowali szczególnej pomocy,
aby wejść w ten nowy sposób
poznawania i kochania. Jezus obiecał
im tę pomoc, którą będzie Duch
Święty, ponieważ to On jest Tym,
który „ukazuje im
zmartwychwstałego Pana,
przypomina im Jego słowa i otwiera
ich umysły na zrozumienie Jego
Śmierci i Jego Zmartwychwstania.
Uobecnia im misterium Chrystusa,
(...), aby pojednać ich z Bogiem i 
doprowadzić do komunii z Nim”[5].
Dlatego w słynnym hymnie tradycji
chrześcijańskiej prosimy Ducha
Świętego, aby obudził w nas zmysły
duchowe: „O Stworzycielu Duchu,
przyjdź, nawiedź dusz wiernych
Tobie krąg, Niebieską łaskę zesłać
racz, Sercom, co dziełem są Twych
rąk”. (…) Światłem rozjaśnij naszą
myśl, W serca nam miłość świętą
wlej, I wątłą słabość naszych ciał,
Pokrzep stałością mocy swej”[6].



Nauczyli się tego święci,
małżonkowie i żyjący w celibacie

Wszyscy chrześcijanie, stanu
wolnego i żonaci, młodzi i starzy,
księża i świeccy, powinni nauczyć się
tej sztuki, w której pozwalamy, by
pociągał nas Bóg, który objawia się i
ukrywa w szczególny sposób. Być
może u tych, którzy otrzymali dar
celibatu, lub u osób stanu wolnego ta
potrzeba nauczenia się miłości przez
wiarę staje się bardziej widoczna,
ponieważ ich życie, przeznaczone
również do dawania i otrzymywania
miłości, nie ma fizycznej obecności
osoby, z którą można by dzielić swoje
istnienie i intymność. Jednak także w
życiu małżeńskim to Jezus Chrystus
w pełni zaspokaja potrzebę miłości
każdego z małżonków. W obu,
podobnie jak w przypadku
pierwszych uczniów, to Duch Święty
umożliwia tę przemianę.



Eduardo Ortiz de Landázuri[7], lekarz,
supernumerariusz Opus Dei, żonaty
z Laurą Busca, powiedział, że od
świętego Josemaríi nauczył się
przede wszystkim dwóch rzeczy:
kochać wszystkich ludzi, z ich
zwykłymi wadami i ograniczeniami,
ponieważ widział w każdym z nich
dziecko Boże, a także odkrywać
nadprzyrodzoną, duchową, Bożą
głębię w zwykłych czynnościach
codziennego życia[8]. Obie te rzeczy
oznaczają patrzenie ponad
powierzchnię, poza to, co pojawia się
przed naszymi oczami, uchwycenie
prawdziwej wartości ludzi, a nawet
najmniejszych rzeczy. „Ludzie mają
spojrzenie płaskie, przyziemne,
dwuwymiarowe – pisze święty
Josemaría - Gdy zaczniesz żyć życiem
nadprzyrodzonym, otrzymasz od
Boga trzeci wymiar: wysokość, a
wraz z nią kształt, ciężar i
objętość”[9]. Ten nowy sposób
patrzenia na rzeczywistość jest
szczególnie ważny w trudnych



czasach. Eduardo opowiadał po
latach w wywiadzie, jak przeżywał
swoją chorobę, odkąd
zdiagnozowano u niego raka. W
odpowiedzi na jego świadectwo, inny
pacjent napisał do niego list z
podziękowaniami i wyjaśnił, jak
bardzo był inspirujący, mimo że jest
ateistą. Na to Eduardo odpowiedział:
„Można być pewnym, że jako lekarz
jestem całkowicie przekonany, że Pan
zawsze obcuje z chorymi. Przynosi
im to wiele dobrego. Ich uszy są o
wiele bardziej wrażliwe, a widzenie
głębsze”[10].

Święci są nauczycielami dyskretnych
znaków Bożych i tymi, którzy
najlepiej nauczyli się patrzeć,
rozumieć i kochać w ten nowy
sposób. Święty Josemaría nauczył się
rozpoznawać Bożą obecność w tym,
co mogłoby wydawać się najbardziej
banalne. W młodości, gdy zobaczył
na śniegu ślady stóp karmelitów,
zapłonęła w nim iskra powołania. W



pierwszych latach kapłaństwa, żyjąc
z niewielkimi środkami, odważył się
poprosić swojego anioła stróża, aby
budził go rano. Później, w czasie
hiszpańskiej wojny domowej,
wyszedł z wielkiego wewnętrznego
niepokoju, gdy po znalezieniu
drewnianej róży – części ołtarza
zniszczonego kościoła – zrozumiał, że
musi iść dalej; a później, w ciągu
swojego życia i w ramach zdobytej
wiedzy, lubił ozdabiać dom, w
którym mieszkał, przedmiotami,
które budziły w nim poczucie Bożej
obecności - to nowy sposób
komunikowania się z Jezusem.
Święci nauczyli się być prowadzeni i
kochać za pomocą zmysłów
duchowych. Ich zadaniem jest teraz
„rozbudzenie pragnienia Boga w
tych, którzy z radością się do nich
zbliżają"[11].

Proces, który opiera się na naszych
słabościach



Kiedy Jezus wstępuje do nieba i
posyła swojego Ducha, aby był blisko
każdego z nas, w nowy sposób,
«przez wszystkie dni aż do
skończenia świata» (Mt 28, 20), co
dokładnie chciał nam dać? Co On
nam jeszcze proponuje? Jezus zna
nasze trudności, kiedy Go poznajemy
i kochamy. «Nie takiego bowiem
mamy arcykapłana, który by nie
mógł współczuć naszym
słabościom» (Hbr 4, 15) – mówi
święty Paweł. Jezus wie, że tęsknota
za komunią, która w nas jest, została
zraniona przez grzech, który często
sprawia, że idziemy po omacku,
żywiąc się fałszywymi
oczekiwaniami, z błędną
świadomością własnej wartości. A
Duch Święty przychodzi, aby
uzdrowić w każdym, to pragnienie
dawania i otrzymywania miłości.
Bóg przychodzi, aby ułatwić nam
odnalezienie prawdziwego źródła
życia, którym jest On sam: „Bóg
pragnie, abyśmy Go pragnęli”[12].



Duch posłany przez Chrystusa
przychodzi, aby uratować zdolność
uczniów do poznania i umiłowania
Go, czasem nawet z wykorzystaniem
ich własnych grzechów. Piotr, na
przykład, dowiaduje się, że jego
zdrada nie ma ostatniego słowa i że
nie powinna przysłaniać mu wzroku
ani serca. Sam Jezus ożywił jego
życie, pytając go o prawdziwą miłość,
która jest w głębi jego serca, aby na
nowo wprowadzić go w misję: «Paś
owce moje» (J 21, 17).
Zmartwychwstanie Chrystusa i
zesłanie Ducha Świętego w dniu
Pięćdziesiątnicy przypominają nam,
że możemy otrzymać ogień, aby
poznać i kochać w nowy sposób, bez
względu na to, ile mamy lat i co się
wydarzy. Ernesto Cofiño[13], który
mając już ponad pięćdziesiąt lat,
postanowił jeszcze bardziej otworzyć
się na to działanie Ducha Świętego.
Jego żona zorientowała się, że dzieje
się coś nowego i być może chcąc
podsycić ten impuls, powiedziała do



osoby, która pomogła Ernestowi
duchowo: „Nie wiem, co zrobiłeś z
moim mężem (...) Ale to jest
cudowne!”[14]. Tę propozycję Pańską –
tę łaskę – mogą przyjąć «wszyscy ci,
którzy mają wielkie serce, choćby
największe były ich słabości»[15].

Siła, którą możemy kształtować
razem z Bogiem

Po napełnieniu Duchem Świętym Pan
pobudza nas do misji na różne
sposoby. Maria Magdalena zostaje
posłana, aby ogłosić apostołom, że
zmartwychwstał; apostołowie zostają
posłani, aby głosić Ewangelię całemu
światu; Martę, Marię i Łazarza
możemy sobie wyobrazić jako model
przyjmowania Chrystusa we
własnym domu; i tak każdy święty
jest przejawem miłości, kierowanej
miłością Boga. Ta plastyczność lub
elastyczność naszej zdolności do
kochania jest naturalną cechą osoby
ludzkiej, którą Pan wzmacnia. Dzięki



wolności niekoniecznie jesteśmy
zniewoleni naszymi impulsami, jak
to jest w przypadku zwierząt, ale
jesteśmy w stanie wybrać, co kochać,
jak bardzo kochać i jak kochać.

U osób będących w związku
małżeńskim ta elastyczność
umożliwia kształtowanie życia
małżeńskiego zgodnie z jego fazami.
Miłość przeżywana na początku
narzeczeństwa nabiera różnych
niuansów z czasem lub z ojcostwem i
macierzyństwem i może się nadal
rozwijać w chwilach dobrobytu i
kryzysu. Kiedy miłość Boża znajduje
się w centrum tego projektu,
małżeństwo znajduje kotwicę i
niewyczerpane źródło miłości i życia.
Tomás Alvira[16], będąc już w wieku
dojrzałym, w konferencji, którą
wygłosił do dziadków, korzystając z
własnego doświadczenia, powiedział
im: „Czymże jest siedemdziesiąt lub
osiemdziesiąt lat w wieczności?
Niczym. Mówi się, że w porównaniu



z wiecznością każdy człowiek jest
zawsze młody (...). Szesnasto- lub
osiemnastoletni chłopiec z dobrze
rozwiniętymi mięśniami czuje się
młodo, gdy pomaga starszej osobie
wstać lub pomaga jej przenosić ciężki
przedmiot. Osoba starsza nie ma
napiętych mięśni, aby móc
wykonywać te operacje, ale może
mieć prężnego ducha, czuć się
duchowo młodo i pomagać
kilkuletnim dzieciom, wnukom,
otwierając przed nimi drogi,
wskazując drogi dobrego postępu,
które zna ze swojego
doświadczenia”[17]. W ten sposób i
jedni i drudzy odkrywają właściwy
dla ich wieku sposób kochania,
ożywiany przez Ducha Świętego,
który strzeże miłości zawsze młodej,
wypływającej z odwiecznego i
nieskończonego serca Boga.

Elastyczność tej siły, tej miłości, jest
również widoczna, gdy objawia
swoją nieprawidłowość, to znaczy,



gdy pojawia się z siłą, a my nie
potrafimy jej ukierunkować tak, jak
byśmy tego chcieli. Widzimy to na
przykład w niewierności, a także u
tych, którzy karmią się światowymi
pragnieniami lub u tych, którzy
tworzą toksyczne lub obraźliwe
relacje. Przypadki te są często
wyrazem niekontrolowanej formy
pragnienia kochania i bycia
kochanym, co pokazuje, w jakim
stopniu grzech pierworodny osłabił
ludzką kondycję. „(...) jestem zdolny
do wszystkich tych okropności i
błędów popełnianych przez ludzi
najpodlejszych”[18] – powiedział
święty Josemaría. Dlatego możemy
zakończyć za świętym Augustynem:
«Wielką, tajemniczą przepaścią jest
człowiek, o Panie! (...) Ale łatwiej jest
policzyć jego włosy niż jego uczucia i
poruszenia jego serca”[19].

A jednak życie Chrystusa
przypomina nam, że wielkość, która
przychodzi wraz z tą mocą do



miłości, może być nie tylko
zbawiona, ale także cudownie
ukształtowana przez Ducha
Świętego. Odnosi się to również do
sytuacji, w których próba pożycia
małżeńskiego nie powiodła się, lub w
wielu przypadkach poszczególnych
trudności. Widzimy, że miłość Jezusa
przyjmuje wszystkich z czułością:
zarówno dzieci, jak i osoby starsze
najbardziej potrzebujące; umacnia
młodszych apostołów i tych, którzy
wydają się już ułożyć sobie życie.
Ofiarowuje swoją przyjaźń tym,
którzy zaniosą ziarno Ewangelii
daleko od swojej ojczyzny i tym,
którzy będą ewangelizować w
swoich domach. Dużo uwagi
poświęca także tym, którzy uważają
się za jego przeciwników, spośród
faryzeuszy, saduceuszy i uczonych w
Prawie, a nawet stara się przyciągnąć
do końca tego, który w finale Go
wyda, Judasza Iskariotę. Krótko
mówiąc, Jego miłość obejmuje nie
tylko jego rodzinę w Nazarecie,



bliskich przyjaciół czy mieszkańców
jego regionu, ale każdego, kto
pragnie otworzyć się na miłość Boga,
niezależnie od okoliczności, w jakich
się znajduje - to jest Jego rodzina
(por. Mk 3, 35).

To właśnie ta wielka elastyczność
zdolności do miłości, którą Chrystus
pragnie rozbudzić również w nas -
podtrzymywana, wzmacniana i
kształtowana przez Ducha Świętego -
umożliwia wielkość zarówno
małżeństwa, jak i celibatu, zarówno
małżonków, jak i osób stanu
wolnego. Rozkwit miłości w ludzkim
sercu może być skierowany zarówno
do współmałżonka, jak i do własnej
rodziny, a także przekazany - na
podobieństwo Jezusa - na większą
rodzinę Pana, żyjąc tak, jak On to
czynił. Duch Święty zamieszkuje w
tej elastyczności naszej zdolności do
kochania i podnosi każdą ludzką
drogę. Z tego powodu, podążając za
nauczaniem świętego Josemaríi,



prałat Opus Dei, ksiądz Fernando
Ocáriz, przypomina nam, że
«małżeństwo jest również „boską
drogą na ziemi”, i że z kolei celibat
«ukazuje szczególną miłość Boga,
wezwanie do specjalnego
utożsamienia z Jezusem, które
pociąga za sobą również po ludzku,
ale przede wszystkim w sposób
nadprzyrodzony, większą zdolność
do kochania wszystkich. Stąd celibat,
który rezygnuje z fizycznego
ojcostwa i macierzyństwa, umożliwia
dużo wspanialsze macierzyństwo czy
ojcostwo duchowe»[20]. Dlatego
modlimy się tradycyjną modlitwą do
Ducha Świętego: „Przyjdź, Duchu
Święty, napełnij serca swoich
wiernych i rozpal w nich ogień
swojej miłości. Ześlij Ducha Twego, a
wszystko zostanie stworzone. I
odnowisz oblicze ziemi”. Wtedy, w
celibacie i w małżeństwie, w stanie
wolnym i owdowiałym, serca nowe
utworzone zostaną.



***

Wraz z fizyczną nieobecnością
Chrystusa i wylaniem Ducha
Świętego w dniu Pięćdziesiątnicy,
apostołowie rozpoczęli inny etap.
Wszystko pozostało takie samo, a
jednocześnie wszystko się zmieniło.
W pewnym sensie misja była teraz
bardziej w ich rękach. Nadal będą
robić to samo, ale ze szczególną 
autonomią. Pokazuje to, w jakim
stopniu Pan ceni i ufa naszej
wolności, aby nadal Go szukać i
nadal rozumieć i decydować o
kierunku naszej misji. Właśnie
dlatego, na jakiejkolwiek drodze Bóg
nas powołuje, wzrost jako apostołów
polega na autentycznej współpracy z
Duchem Świętym. Chociaż szczęście
tutaj na ziemi może być trochę
nieuchwytne, osoba, która żyje w
Duchu Świętym, pokazuje, że
zarówno w sukcesach, jak i
porażkach, Pan jest nadal obecny i
nadal przyciąga nas do siebie. Dzięki



Jego łasce stopniowo przemienia
nasze zmysły, abyśmy się nie
zatrzymywali i byśmy odkrywali, jak
bardzo pragnie, aby wzrastać w Jego
miłości, a następnie definitywnie
przyjąć nas w niebie.

Gerard Jiménez Clopés i Andrés
Cárdenas Matute

[1] Pilar Urbano, El hombre de Villa
Tevere, Rialp, Madryt 1986, 207.

[2] Benedykt XVI, Homilia, 26 maja
2005 r.

[3] Hymn Adoro Te devote.

[4] Pieśń duchowa, Pieśń 6-7.

[5] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 737.

[6] Hymn Veni Creator.



[7] Eduardo Ortiz de Landázuri
(1910-1985) był hiszpańskim
lekarzem specjalizującym się w
chorobach wewnętrznych, znanym
ze swojej pracy na Clínica
Universidad de Navarra. Wyróżniał
się głęboką świadomością powołania
chrześcijańskiego i oddaniem opiece
nad pacjentami, za co w 2020 r.
został uznany przez Kościół katolicki
za czcigodnego sługę bożego.

[8] Por. Esteban López-Escobar, Pedro
Lozano, Eduardo Ortiz de Landázuri,
Palabra, Madryt 1994, 267-268.

[9] Droga, 279.

[10] Juan Antonio Narváez Sánchez, El
doctor Ortiz de Landázuri. Człowiek
nauki w spotkaniu z Bogiem, Palabra,
Madryt 1997, 177.

[11] Święty Jan Paweł II, Homilia, 18
października 1991 r.



[12] Święty Augustyn, De diversis
quaestionibus octoginta tribus 64, 4.
Cytat za: Katechizm Kościoła
Katolickiego, nr 2560.

[13] Ernesto Cofiño (1899-1991) był
gwatemalskim lekarzem i pediatrą,
pionierem w dziedzinie zdrowia
dzieci w swoim kraju. Swoje życie
poświęcił opiece nad dziećmi i
nauczaniu, wpływając swoim
chrześcijańskim życiem na liczne
inicjatywy społeczne. Był członkiem
Opus Dei, a jego proces
beatyfikacyjny jest w toku.

[14] José Luis Cofiño, José Miguel Cejas
Arroyo, Ernesto Cofiño, Rialp, Madryt
2003, str. 122.

[15] Święty Josemaría, Instrukcja, 1
kwietnia 1934, nr 65. Cytat za:
Andrés Vázquez de Prada, Założyciel
Opus Dei, t. I, Rialp, Madryt 2010, 577.

[16] Tomás Alvira (1906-1992) był
hiszpańskim pedagogiem i



naukowcem, doktorem nauk ścisłych
i profesorem w szkole średniej. Jako
członek Opus Dei wyróżniał się
zaangażowaniem w formację
młodzieży i przykładem
chrześcijańskiego życia w
małżeństwie i rodzinie. Jego proces
beatyfikacyjny jest w toku.

[17] Alfredo Méndiz, Tomás Alvira
Życie wychowawcy (1906-1992), Rialp,
Madryt 2023, 289-290.

[18] Droga Krzyżowa, Stacja XIV, 5.

[19] Święty Augustyn, Wyznania,
Księga IV, XIV, 2.

[20] Ks. Fernando Ocáriz, List
pasterski, 28 października 2020 r., nr
22. Wewnętrzny cytat pochodzi ze
świętego Josemaríi, zebrany w 
Rozmowach z Prałatem Escrivá, nr
92.

Gerard Jiménez Clopés y Andrés
Cárdenas Matute



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/serca-nowe-utworzone-
zostana-malzenstwo-i-celibat-

apostolski-i/ (09-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/serca-nowe-utworzone-zostana-malzenstwo-i-celibat-apostolski-i/
https://opusdei.org/pl-pl/article/serca-nowe-utworzone-zostana-malzenstwo-i-celibat-apostolski-i/
https://opusdei.org/pl-pl/article/serca-nowe-utworzone-zostana-malzenstwo-i-celibat-apostolski-i/
https://opusdei.org/pl-pl/article/serca-nowe-utworzone-zostana-malzenstwo-i-celibat-apostolski-i/

	Serca nowe utworzone zostaną: Małżeństwo i celibat apostolski (I)

