
opusdei.org

Sens Wielkiego Postu

Celem Wielkiego Postu jest
przygotowanie wiernych na
coroczne obchody
upamiętniające Śmierć i
Zmartwychwstanie Jezusa.
Czterdzieści dni odnosi się do
okresu, jaki spędził Jezus na
pustyni przed rozpoczęciem
swojej publicznej misji.

18-03-2011

Tekst papieskiego orędzia na Wielki
Post 2011, który zaczyna się 9 marca
w Kościele Katolickim (obrządku
łaciśkiego), został opublikowany w



Watykanie na konferencji prasowej 9
lutego.

Orędzie na Wielki Post 2011 r.

„Z Chrystusem jesteście pogrzebani
w Chrzcie,

z Nim jesteście także
wskrzeszeni" (por. Kol 2,12)

Drodzy bracia i siostry,

Wielki Post, który prowadzi nas do
świętowania Wielkiej Nocy, jest dla
Kościoła drogocennym i ważnym
okresem liturgicznym, dlatego z
radością kieruję do was słowo, aby
był on przeżywany z należnym
zaangażowaniem. Wspólnota
Kościoła, gorliwie trwająca w
modlitwie i w czynnej miłości,
wypatruje ostatecznego spotkania ze
swym Oblubieńcem, gdy nadejdzie
czas wiekuistej Paschy, intensyfikuje
swoją drogę oczyszczenia w Duchu,
aby z większą obfitością dostąpić w



tajemnicy odkupienia nowego życia
w Chrystusie Panu (por. I Prefacja
Wielkopostna).

1. To właśnie życie zostało nam już
przekazane w dniu naszego Chrztu,
gdy „stając się uczestnikami śmierci i
zmartwychwstania Chrystusa",
zaczęła się dla nas „radosna i
zdumiewająca przygoda
ucznia" (Homilia z dnia Chrztu
Pańskiego, 10 stycznia 2010). Święty
Paweł w swoich listach wielokrotnie
kładzie nacisk na wyjątkową
wspólnotę z Synem Bożym, która
realizuje się w tym obmyciu. Fakt, że
w większości przypadków Chrzest
otrzymuje się w dzieciństwie,
ukazuje, że chodzi o dar Boga: nikt
poprzez własne siły nie zasługuje na
życie wieczne. Miłosierdzie Boga,
które gładzi grzech i pozwala
przeżywać we własnej egzystencji „te
same dążenia Chrystusa Jezusa" (Flp
2,5), darowane jest człowiekowi z
czystej łaski.



Apostoł Narodów wyraża w Liście do
Filipian sens transformacji, która
dokonuje się wraz z udziałem w
śmierci i zmartwychwstaniu
Chrystusa, wskazując na jej cel:
„abym mógł poznać Jego, moc Jego
zmartwychwstania, udział w Jego
cierpieniach, upodabniając się do
Jego śmierci, w nadziei na
osiągnięcie zmartwychwstania
umarłych" (Flp 3,10-11). Chrzest nie
jest więc rytem z przeszłości, ale
spotkaniem z Chrystusem, które
kształtuje całe istnienie
ochrzczonego, daje mu życie Boże i
wzywa go do szczerego nawrócenia,
sprawionego i podtrzymanego przez
Łaskę, które prowadzi go do
osiągnięcia dojrzałej postawy
Chrystusa.

Szczególny związek łączy Chrzest z
Wielkim Postem, jako czasem
dobrym do przeżycia zbawiającej
Łaski. Ojcowie Soboru
Watykańskiego II wezwali



wszystkich Pasterzy Kościoła do
używania „obficiej elementów
chrzcielnych właściwych dla liturgii
wielkopostnej" (Konstytucja
Sacrosanctum Concilium, 109). W
istocie, Kościół od zawsze łączy
Wigilię Paschalną z celebracją
Chrztu: w tym sakramencie realizuje
się owa wielka tajemnica, przez
którą człowiek umiera dla grzechu,
uzyskuje udział w nowym życiu w
Zmartwychwstałym Chrystusie i
otrzymuje tego samego Ducha
Bożego, który wskrzesił Chrystusa z
martwych (por. Rz 8,11). Ten
darmowy dar powinien być zawsze
w nas ożywiany, a Wielki Post daje
nam drogę analogiczną do
katechumenatu, który dla
chrześcijan starożytnego Kościoła,
podobnie jak dla katechumenów
dzisiejszych, jest niezastąpioną
szkołą wiary i życia
chrześcijańskiego: oni naprawdę
przeżywają Chrzest jako akt
decydujący dla całej ich egzystencji.



2. Aby wejść na poważnie na drogę
wiodącą do Wielkiej Nocy i
przygotować się do świętowania
Zmartwychwstania Pańskiego –
najradośniejszego i najuroczystszego
święta całego roku liturgicznego –
cóż może być bardziej stosowne, niż
pozwolić się prowadzić Słowu
Bożemu? Dlatego Kościół, w tekstach
ewangelicznych kolejnych niedziel
Wielkiego Postu, prowadzi nas do
szczególnie intensywnego spotkania
z Panem, zapraszając nas do
przebiegnięcia na nowo etapów
chrześcijańskiego wtajemniczenia:
dla katechumenów w perspektywie
otrzymania sakramentu odrodzenia,
dla ochrzczonych w perspektywie
nowych i decydujących kroków w
naśladowaniu Chrystusa i w jeszcze
głębszym darze dla Niego.

Pierwsza niedziela wielkopostnej
drogi ukazuje naszą sytuację
człowieka na tej ziemi. Zwycięska
walka z pokusami, która rozpoczyna



misję Jezusa, jest zaproszeniem do
uświadomienia sobie własnej
ułomności, aby przyjąć Łaskę, która
uwalnia z grzechu i wlewa nową siłę
w Chrystusie jako drodze, prawdzie i
życiu (por. Obrzędy
Chrześcijańskiego Wtajemniczenia
Dorosłych, n. 25). Jest stanowczym
wezwaniem by przypomnieć, jak
wiara chrześcijańska implikuje, na
wzór Chrystusa i w jedności z Nim,
walkę „z władcami tego świata
pogrążonego w ciemnościach" (Ef
6,12), w którym diabeł działa i nie
ustaje, także i dzisiaj, w kuszeniu
człowieka, który chce zbliżyć się do
Pana: Chrystus wychodzi z niej
zwycięski, aby otworzyć nasze serce
na nadzieję i prowadzić nas do
zwyciężania pokus zła.

Ewangelia o Przemienieniu Pańskim
stawia przed naszymi oczami chwałę
Chrystusa, która antycypuje
zmartwychwstanie i która zwiastuje
przebóstwienie człowieka.



Wspólnota chrześcijańska
uświadamia sobie, że jest
prowadzona, jak apostołowie Piotr,
Jakub i Jan, „osobno, na wysoką
górę" (Mt 17,1), aby przyjąć na nowo
w Chrystusie, jako synowie w Synu,
dar Łaski Bożej: „To jest mój Syn
umiłowany, w którym sobie
upodobałem. Słuchajcie Go" (w. 5).
Jest to zaproszenie do oddalenia się
od codziennego szumu, aby zanurzyć
się w obecności Boga: On chce
przekazać nam każdego dnia słowo,
które przenika do głębin naszego
ducha, gdzie rozróżnia dobro od zła
(por. Hbr 4,12) i umacnia wolę
pójścia za Panem.

Prośba Jezusa do Samarytanki: „Daj
mi pić" (J 4,7), która przekazana
zostaje w liturgii trzeciej niedzieli,
wyraża uczucie Boga do każdego
człowieka i pragnie wzbudzić w
naszym sercu pragnienie daru
„wody, który tryska ku życiu
wiecznemu" (w. 14): jest to dar Ducha



Świętego, który czyni z chrześcijan
„prawdziwych czcicieli", którzy
modlą się do Ojca „w duchu i
prawdzie" (w. 23). Tylko ta woda
może ugasić nasze pragnienie dobra,
prawdy i piękna! Tylko ta woda,
dana nam przez Syna, nawadnia
pustynie niespokojnej i nienasyconej
duszy, dopóki ta „nie spocznie w
Bogu", zgodnie ze słynnymi słowami
świętego Augustyna.

„Niedziela niewidomego od
urodzenia" ukazuje Chrystusa jako
światłość świata. Ewangelia stawia
każdemu z nas pytanie: „Czy ty
wierzysz w Syna
Człowieczego?" „Wierzę, Panie!" (J
9,35.38), stwierdza z radością
niewidomy od urodzenia, stając się
głosem każdego wierzącego. Cud
uzdrowienia jest znakiem, że
Chrystus, razem ze wzrokiem,
pragnie otworzyć nasze spojrzenie
wewnętrzne, aby nasza wiara
stawała się coraz głębsza i abyśmy



mogli rozpoznać w Nim naszego
jedynego Zbawiciela. On rozświetla
wszystkie ciemności życia i prowadzi
człowieka do życia jako „syn
światłości".

Gdy piątej niedzieli zostaje nam
ogłoszone wskrzeszenie Łazarza,
jesteśmy postawieni przed ostatnią
tajemnicą naszej egzystencji: „Ja
jestem zmartwychwstaniem i
życiem… Wierzysz w to?" (J 11,25-26).
Dla wspólnoty chrześcijańskiej jest to
moment szczerego złożenia, wraz z
Martą, całej nadziei w Jezusie z
Nazaretu: „Tak, Panie, ja wierzę, że
Ty jesteś Chrystus, Syn Boży, który
przychodzi na świat" (w. 27).
Współudział z Chrystusem w tym
życiu przygotowuje nas do
pokonania granicy śmierci, aby żyć
bez końca w Nim. Wiara w
zmartwychwstanie umarłych i
nadzieja na życie wieczne otwierają
nasze spojrzenie na ostateczny sens
naszej egzystencji: Bóg stworzył



człowieka dla zmartwychwstania i
dla życia, i ta prawda nadaje
autentyczny i definitywny wymiar
ludzkiej historii, ich życiu
osobistemu i ich życiu społecznemu,
kulturze, polityce, ekonomii.
Pozbawiony światła wiary cały
wszechświat zostaje zamknięty w
grobie bez przyszłości, bez nadziei.

Wielkopostna droga znajduje swoje
spełnienie w Triduum Paschalnym,
szczególnie w Wielkiej Wigilii Świętej
Nocy: odnawiając przyrzeczenia
chrzcielne, ponownie wyznajemy, że
Chrystus jest Panem naszego życia,
tego życia, które Bóg nam podarował,
gdy zostaliśmy odrodzeni „z wody i z
Ducha Świętego", i potwierdzamy
nasze mocne postanowienie, by
odpowiadać działaniu Łaski, aby
stawać się Jego uczniami.

3. Nasze zanurzenie w śmierci i
zmartwychwstaniu Chrystusa przez
Sakrament Chrztu każdego dnia nas



pobudza, by uwolnić nasze serce od
ciężaru rzeczy materialnych, od
egoistycznego przywiązania do
„ziemi", które nas zubaża i które
przeszkadza nam w byciu
dyspozycyjnymi i otwartymi na Boga
i na bliźniego. W Chrystusie Bóg
objawił się jako Miłość (por. 1 J
4,7-10). Krzyż Chrystusa, „słowo
Krzyża" objawia zbawczą moc Boga
(por. 1 Kor 1,18), która się daje, aby
wywyższyć człowieka i przynieść mu
zbawienie: miłość w jej najbardziej
radykalnej formie (por. Enc. Deus
caritas est, 12). Poprzez tradycyjne
praktyki postu, jałmużny i modlitwy,
wyrazy zaangażowania w
nawrócenie, Wielki Post uczy żyć w
świecie coraz bardziej radykalną
miłością Chrystusa. Post, który może
mieć różne motywacje, nabiera dla
chrześcijanina znaczenia głęboko
religijnego: czyniąc nasz stół
uboższym, uczymy się pokonywać
egoizm, aby żyć w logice daru i
miłości; znosząc pozbawienie czegoś



– i to nie tylko zbytecznego – uczymy
się odwracać spojrzenie od naszego
„ja", aby odkryć Kogoś obok nas i
rozpoznać Boga w obliczach tylu
naszych braci. Dla chrześcijanina
post nie powoduje zamknięcia się,
ale otwiera bardziej na Boga i na
potrzeby ludzi, a także sprawia, że
miłość do Boga staje się także
miłością do bliźniego (por. Mk 12,31).

Na naszej drodze znajdujemy się
przed pokusą posiadania, chciwością
pieniędzy, która usidla prymat Boga
w naszym życiu. Żądza posiadania
prowokuje przemoc, nadużycia
władzy i śmierć; dlatego Kościół,
szczególnie w czasie wielkopostnym,
wzywa do praktykowania jałmużny,
to znaczy zdolności do dzielenia się.
Natomiast bałwochwalcze służenie
dobrom materialnym nie tylko
oddala od drugiej osoby, ale odziera
człowieka, czyni go nieszczęśliwym,
łudzi go, nie urzeczywistniając tego,
co obiecuje, ponieważ umieszcza



rzeczy materialne na miejscu Boga,
jedynego źródła życia. Jak pojąć
ojcowską dobroć Boga, jeśli serce jest
pełne siebie samego i swoich
własnych projektów, którymi
łudzimy się, że możemy zapewnić
sobie bezpieczną przyszłość? Pokusa
polega na myśleniu tak, jak bogacz w
przypowieści: „Duszo moja, do twej
dyspozycji masz wiele dóbr na wiele
lat…" Znamy osąd Pana: „Głupcze, tej
właśnie nocy zażądają od ciebie
twojego życia…" (Łk 12,19-20).

Praktykowanie jałmużny jest
wezwaniem do prymatu Boga i do
uwagi skierowanej na bliźniego, aby
na nowo odkryć naszego dobrego
Ojca i przyjąć Jego miłosierdzie. W
całym okresie wielkopostnym Kościół
daje nam ze szczególną obfitością
Słowo Boże. Rozważając i przyjmując
je, aby żyć nim na co dzień, uczymy
się drogocennej i niezastąpionej
formy modlitwy, ponieważ uważne
słuchanie Boga, który stale mówi do



naszego serca, karmi drogę wiary,
którą rozpoczęliśmy w dniu Chrztu.
Modlitwa pozwala nam również
zdobyć nowe pojęcie czasu: w istocie,
bez perspektywy wieczności i
transcendencji, odmierza on po
prostu nasze kroki w stronę
horyzontu, który nie ma przyszłości.
W modlitwie znajdujemy natomiast
czas dla Boga, by poznać, że „Jego
słowa nie przeminą" (por. Mk 13,31),
by wejść w tę intymną wspólnotę z
Nim, „której nikt nie będzie mógł
nam odebrać" (por. J 16,22) i która
otwiera nas na nadzieję, która nie
zwodzi, na życie wieczne.

Podsumowując, wielkopostna droga,
na której jesteśmy zaproszeni do
kontemplowania Tajemnicy Krzyża,
polega na „upodobnieniu się do
śmierci Chrystusa" (Flp 3,10), aby
przeżyć głębokie nawrócenie
naszego życia: pozwolić się
przemienić przez działanie Ducha
Świętego, jak święty Paweł na drodze



do Damaszku; ukierunkować w
zdecydowany sposób naszą
egzystencję według woli Boga;
uwolnić się od naszego egoizmu,
pokonując instynkt panowania nad
innymi i otwierając się na miłość
Chrystusa. Okres wielkopostny jest
dogodnym momentem, aby na nowo
uznać naszą słabość, przyjąć, ze
szczerą rewizją życia, odnawiającą
Łaskę Sakramentu Pokuty i podążać
w zdecydowany sposób w stronę
Chrystusa.

Drodzy bracia i siostry, poprzez
osobowe spotkanie z naszym
Odkupicielem oraz przez post,
modlitwę i jałmużnę, droga
nawrócenia w kierunku Wielkiej
Nocy prowadzi nas do odkrycia na
nowo naszego Chrztu. Odnawiamy w
tym Wielkim Poście przyjmowanie
Łaski, którą Bóg dał nam w owym
momencie, aby oświecała i
prowadziła wszystkie nasze
działania. Jesteśmy powołani, by



przeżywać każdego dnia to, co ten
Sakrament oznacza i realizuje, w
coraz hojniejszym i autentycznym
naśladowaniu Chrystusa. W tej
naszej drodze zawierzamy nas
samych Dziewicy Maryi, która
zrodziła Słowo Boże w wierze i w
ciele, aby zanurzyć się jak Ona w
śmierci i zmartwychwstaniu jej Syn
Jezusa i aby mieć żyć wieczne.

BENEDICTUS PP. XVI

Pope to Begin Lent With Visit to
"Station Church" (Ash Wednesday Is
March 9)

Przeczytaj orędzie na stronie
www.vatican.va

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/sens-wielkiego-postu/
(30-01-2026)

https://www.zenit.org/rssenglish-31927
https://www.zenit.org/rssenglish-31927
https://www.zenit.org/rssenglish-31927
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/lent/documents/hf_ben-xvi_mes_20101104_lent-2011_pl.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/lent/documents/hf_ben-xvi_mes_20101104_lent-2011_pl.html
https://opusdei.org/pl-pl/article/sens-wielkiego-postu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/sens-wielkiego-postu/

	Sens Wielkiego Postu

